Georg Christoph Tholen
Talkshow als Selbstbekenntnis.
Zur Diskursanalyse der ,Affekt-Talks im Fern%h

(Auszug, vollstandiger Text erscheint in: Graduiertenkolleg , Intermedialitét’ der Universitét GH Siegen
(Hg.) [C. Filk, B. Laser u.a], ,Diedunkle Seite der Medien' [voraussichtlich Herbst 2000)

Seit einigen Jahren grassiert eine schier endlose Lust am Sprechen um des Sprechens willen: Getalkt wird
im Fernsehen allenthalben und ohne Unterlass; und Uber altégliche Themen, deren Banalitét und
Beliebigkeit keine Grenzen kennen. Zu beobachten ist ein rapides Anwachsen animierter Chat-Réume, die
zuerst in Quiz-, Rate-, und Spielshows erprobt wurden, bevor siein den Talkshows ihren eigenen
fernsehgerechten Rahmen fanden. Und dieser Rahmen ist strenggenommen kein Rahmen: Denn das Gebot
der Zerstreuungd ust, das dem Massenmedium Fernsehen zukommt, entrahmt besténdig, um sich zu
erhalten, die Vorgaben und Grenzen dessen, was al's darstellungswrdig gilt. Talkshows wuchern beinahe
inflationar, vornehmlich im Privatfernsehen, aber nicht nur dort. Dies zeigt sich auch daran, dass die
téglichen Talkshows Thema und Rohstoff weiterer Talkshows werden, Talkmaster Talkmaster einladen,
um deren Talks wiederum zu bewerben oder auch zu ironisieren. Wobel die ironisch oder satirisch
gemeinten Verdopplungen der Talkshows —wie etwa T.V. Kaiser oder TV total —in Sprache und Form
sich vom Original nur minimal unterscheiden. Die imaginére Sogkraft der televisiondren Selbstdarstellung
scheint so nachhaltig zu sein, dass statt mimetischer Distanz nur doppel gdngerische Mimikry zu gelingen
scheint.

Daily Talks sind also, neben den Familienserien und vergleichbaren Soaps, zu Kultserien avanciert.
Meistens sind sie mit den VVor- und Nachnamen ihrer Moderatoren und M oderatorinnen betitelt: Hans
Meiser, llona Christen, Barbel Schafer, Arabella Kiesbauer, Andreas Tirck, Jorg Pilawa, Peter Imhof.
Oder sie heilZen, schlichter und zugleich emblematischer: Sonja, Fliege, Nicole. Man kann sie schon in der
Mittagszeit konsumieren: Vera am Mittag beispielsweise. Um ihre Aussagemuster, d.h. die Regeln desim
Talk erlaubten Sprechens, zu studieren, ist esfreilich besser, ihre nachtlich ausgestrahlten
Wiederholungen Revue passieren nzu lassen. Denn in diesen weniger larmgestdrten Stunden zeigt sich
dem Betrachter im glei chschwebend-auf merksamen Zapping zwischen verschiedenen Talkshows seren

gemeinsames Dispositiv (im Sine Foucaults): Fast jeder Seelenschmerz und jede sexuelle Vorliebe wird

! Veranderte und erweiterte Fassung eines Beitrages, dessen erste Version unter dem Titel
Selbstbekenntnisse im Fernsehen. Panoptische Varianten im ther apeutischen Diskurs in dem von Sabine
Flach und Michael Grisko herausgegebenen Band Fernsehper spektiven. Aspekie zeitgentssischer
Medienkultur [Schriftenreihe der Hessischen Landesanstalt fur privaten Rundfunk], Mtinchen 2000,

erscheinen wird.



exponiert, beraten und therapiert. Banal e wie schwerwiegende Beziehungskonflikte zwischen Partnern,
Generationen, aber auch zwischen Mensch, Haustier und Pflanze, werden ostentativ getestet und zwischen
den am Konflikt Beteiligten im Fernsehstudio wiederholt und freimitig bekannt — vor einer in dieser
dauerhaften Selbstthematisierung sich spiegelnden Fernsehgemeinschaft. Diese wiederum, zu der die
Studiogaste ebenso zahlen wie die Fernsehzuschauer zuhause, haben fast jede AuRerung oder Geste der
Probanden oder Patienten mit Beifall zu verstarken, gleichviel, wie sinnvoll, blédsinnig oder gar
beleidigend deren jeweilige Statements gewesen sein mogen. Und der Rhythmus dieser szenischen
Abfolgen Uberschreitet selten das behaviouristische Mal? kurzfristiger Belohnung und Bestrafung. Die
Zuschauer — Voyeure gleichermal3en wie die inspizierten Opfer — inszenieren im Verein mit dem
Moderator, der zumeist eine Mischfigur aus Therapeut, Priester, Sozialpadagoge und bisweilen
Sensationgjournalist verkorpert, den Senderaum der Talkshows als Ereignisraum einer momentanen, stets

prekdren Sinnstiftung.

Das Serielle der Serien, deren Spektrum die Talkshows erweitert haben, ist nun die erste Stiitze der Talk-
Gemeinde, die darin ihre Gemeinschaftlichkeit findet: Esist also gerade ihre rituelle oder gar liturgische
Wiederholbarkeit (vgl. Soeffner Die Ordnung der Rituale 20-75, Reichertz Wem Meiser die Sinden
vergibt 38-42, Tietze/Schneider Fernsehshows), die zum Kult wird, wie banal oder ,traschig’ auch immer
der auf den Bildschirm geholte Alltag sein mag. Die empirisch orientierte Mediensoziologie spricht in
ihren (mittlerweile kaum noch Uberschaubaren) Begleitforschungen von einer Verdopplung des Alltags
und einer Veralltaglichung des Talks (vgl. zusammenfassend Plake Talkshows). Die sozialethisch
orientierte Forschung entdeckt, nicht ohne Sorge, in der ,medialisierten Lebensfiihrung’ eine disparate
Vielfalt von keineswegs mythenfreien Erlebnisentwiirfen, in denen neue , symbolische Formen* sich
ankundigen (Bohrmann Ethik-Werbung Gewalt). In der kulturkritischen Tradition der Fernsehkritik, die
von Gunter Anders tber Neil Postman bis Hans Magnus Enzensberger im seichten Amusement des
Fernsehens die inhaltsleere Selbstanzeige eines Null-Mediums vergegenstandlicht sah, wird die Talkshow
als Ersatz fur die Wirklichkeit beschrieben. Gleichwohl |&sst sich wegen ihrer Wirkméchtigkeit die
Zunahme einer ,, Pseudo-V ergemeinschaftung® (Strang Gemischte Verhaltnisse) in Gestalt dffentlich
inszenierter Selbstdarstellungen nicht bestreiten. Also wird dem Talk ein real-fiktionaler Status
bescheinigt. Der vorderhand plausible medienwissenschaftliche Befund sieht sich also mit einem
Dilemma konfrontiert, das nicht zuletzt ein kategorialesist: Wieist das Verhaltnis von Wirklichkeit und
ihrem Ersatz, von Realitdt und Fiktion, zu bestimmen? Die begrifflich unsichere Definition des, Real -
Fiktiven', die etwa dem Begriff der Pseudo-Vergemeinschaftung inhériert, verbirgt, wie mir scheint, in
ihrer bipolaren Oszillation die eigene Unsicherheit gegentiber dem, woraus die Talkshows bestehen: Diese
sind, wie zu zeigen sein wird, phantasmatisch eingerahmte Appelle an einen diffus bleibenden , Anderen’,

an den sich offenbarungssiichtige Testpersonen wenden, wenn sie ihre Néte und Probleme mitteilen, ohne



von ihnen zu sprechen. Denn bezeugt und gebeichtet wird vor den Zuschauern ein prekéres Selbst oder
Wir, das sich in den Appellen an den Moderator und seine Fernsehgemeinde als solches seiner selbst erst
vergewissern m('jchte.EI Inhalt und Form der Bekenntnisshows sind also Selbstbilder und deren
Brichigkeit. Ihr in Szene gesetztes Ausagieren entfaltet ein kollektives Imaginéres, das weder blof3 real
noch blof fiktiv ist. Eben weil wir — so die triftige Metapher von Monika Elsner und Thomas Mller —
vom angewachsenen Fernseher in der TV-Kultur sprechen kénnen, reicht die krude Unterscheidung von
Wirklichkeit und Fiktion zur Analyse der Medien nicht aus (Tholen Die Zasur der Medien). Hat man an
ihr fest, so 18sst sich die Aporie, der fiktiven Fernsehwelt eine , wirklichere Wirklichkeit' bescheinigen zu
mussen, nicht vermeiden: ,, Das Medium Fernsehen hatte sich [im Laufe der 50er und 60er Jahre] im
Bewusstsein eingenistet und veranderte das soziale Wissen radikal [...] Eswuchs die Bereitschaft, den
Realitatsakzent weiter zu verschieben, d.h. der Fernsehwirklichkeit einen htheren Grad an Realitét
zuzuschreiben als dem Selbsterleben. Der Prozess scheint irreversibel zu sein. Der angewachsene
Fernseher 18sst sich kollektiv nicht mehr abschalten, ohne dass wir frchten missen, halbblind zu werden.
Denn: heute gibt es Segmente von Wirklichkeit, die nur deshalb wirklich (und wahr) sind, weil sie auf
dem Bildschirm des Fernsehens erscheinen. Die wirkliche Wirklichkeit findet im Fernsehen statt.”

(Elsner/Mller Der angewachsene Fernseher 413)

Doch wie l8sst sich jenseits der letztlich hilflosen, weil moralisch in sich kreisenden Alternative zwischen
der Agonie des Realen und der Hyperrealitat der Fiktion, fir die exemplarisch Baudrillards These von der
vollstandigen Simulation oder Virilios These vom Verschwinden der Wirklichkeit (Tholen
Geschwindigkeit 135-162) genannt werden kann, die zunehmende Vorliebe fur die Talkshows und deren
schier unbegrenzte Lust an der Prostitution des Privaten angemessen beschreiben? Worin besteht und

2 Roger Willemsen, einer der seridseren Talkmaster, der angesichts der inflationaren Talkshows von der
Abschaffung des Gespréchs innerhalb der Form des Gespréachs sprach (Suiddeutsche Zeitung v. 6.6. 1998),
insofern der , Talk' nichts mehr be- oder verantwortet, sondern in Gestalt einer Gber-raschen Abfolge
Zuschauerreaktionen belohnt oder bestraft, sieht in den inszenierten Ja-Nein-Impulsen der Talk-Gemeinde
schon die Zukunft eines digitalen Sprechens vorweggenommen. Richtig an dieser Beobachtung ist, dass
die Medialitéat des Fernsehens gerade auch darin besteht, vormalige und sich bereits ankiindigende Formen
der Gespréachskultur (z.B. Internet-Chat) zu imitieren und zu antizipieren: , Erst im Unterhaltungsmedium,
das seine VVorganger abbildet und zugleich zerstorerisch absorbiert, erfahrt der Zuschauer von sich selbst.
Und erst in diesem Spiegel wird er durch ein Medium darauf trainiert, dass seine Rolle auch ein Teil der
Auffuhrung und seiner Abbildungist.” (Lorenz Bombenstimmung 29)



weshalb funktioniert der libidindse Kitt der Talkshows, gerade insofern sie als Affekt-Tal kg das
emotional e Spektrum intimer Bekenntnisse und sdkularisierter Beichten reproduzieren und vermehren? Es
ist —so meine These — ein Amalgam aus therapeutischen, padagogischen und religiésen
Diskursfragmenten, dessen mediale Verdichtung in den Talkshows eine Blick-Ordnung arrangiert, dieich
im Anschluss an Foucault und Deleuze das innengewendete Panopticon der Kontrollgesellschaft nennen
madchte. Die medienspezifische Verschiebung, die das panoptische Dispositiv, ndmlich Sehen, ohne
gesehen zu werden, in den Talkshows erfahrt, besteht darin, dass dieser — seit den protestantischen
Bekenntniszwangen nach innen gewendete — Kontrollblick (Schneider Die erkaltete Herzensschrift 7-48)
nunmehr von den dem schamlosen Blick der Zuschauer ausgesetzten Testpersonen nicht mehr nur
imaginiert sondern vielmehr unmittelbar angeschaut werden soll, um dadurch erst seine normative
,Gestalt' zu gewinnen. Der in einem mitleidsvolle wie richterliche Blick des Moderators und der
Studiogaste bedarf stets seiner Authentifizierung, die sich erst im Studiogeschehen zu vollziehen hat: in
Form einer psychodramatischen bzw. gesprachstherapeutischen Performanz. Der Rhythmus dieser
Performanz basiert auf dem, was am Beispiel der Werbespots Rolf Kloepfer und Hanne Landbeck den

M echanismus der , kommunikativen Persuasion’ genannt haben, also die Uberredungskunst, die auf die
,gesteigerte Teilnahme der Adressaten* (Kloepfer/Landbeck Asthetik der Werbung 99) angewiesen ist. Es
ist diese PI6tzlichkeit oder Instantaneitét des im Prasenzmedium Fernsehen bebilderten
Bekenntniszwangs, der in den Talkshows neue Sichtbarkeitsfelder (Tholen Der blinde Fleck des Sehens
191-214) gebiert. [...]

3 Als, Affekt-Talks' werden — so das Ergebnis einer Forschungsstudie von 1996 — Talkshows bezeichnet,
bei denen unbekannte Personen mit ihren intimen Erlebnissen im Mittel punkt stehen. Sie berichten
authentische Begebenheiten, die siein der Vergangenheit erlebt haben.(vgl. Forschungsprojekt der
Landesanstalt fir Rundfunk NRW, Affektfernsehen 7, hier zitiert nach: Erz Brot und Spiele? 49)



