Georg Christoph Tholen

Die Metaphorizitat des Medialen.

(Auszug aus dem Vortrag, gehalten am 6. 6. 1999 auf der Tagung ,Metaphern des
Unmoglichen’, veranstaltet von der Gesellschaft fur Historische Anthropologie, FU Berlin
(Leitung: Prof. C. Wulf u. Prof. D. Kamper)

[...] Der Frage, welches moglicherweise Metaphern des Unmdglichen sind, darf — unter
philosophischem Vorzeichen — eine andere vorausgehen: Worin besteht denn ,eigentlich’
der Begriff der Metapher in der bisherigen Tradition der Metaphysik? Denn wenn sich
zeigen lafdt, dald in dieser begriffichen Fassung selbst schon eine Unmdglichkeit,
genauer: eine Diskordanz zwischen Begriff und Metapher seit Platon und Aristoteles
wirksam ist, aber unbedacht blieb, dann hielde dies flr unsere Fragestellung: Die
Metaphorizitat markiert an sich selbst schon den Spielraum des Unmoglichen.
Metaphorizitat eréffnet und tGbertragt das Spiel der Metaphern, in dem ,sie selbst’ jedoch
nicht stillgestellt werden kann. Metaphorizitat entzieht sich der begrifflich fixierten
Opposition von eigentlichem Begriff und blo3er, veranschaulichender Metaphorik. Doch
was heildt hier — so die meines Erachtens fur unsere Thematik wegweisende Frage
Jacques Derridas [u.a. in: ders., Der Entzug der Metapher, in: Volker Bohn (Hg.),
Romantik. Literatur und Philosophie (Internationale Beitrage zur Poetik), Frankfurt/M.
1987, S. 317 — 355) die Redefigur der Selbigkeit? Was heil3t ‘selbst’ und was ,eigentlich*?
Ist es nicht eben diese Gegenuberstellung von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit,
Sinnlichkeit und Intelligibilitat, von der der metaphysische Begriff der Metaphorik lebte
und die doch — als metaphernreiche Opposition - den Versuch, umetaphorisch die

Metapher zu bestimmen, in Verlegenheit brachte. [...]

Diese in der philosophischen und literaturwissenschaftlichen Debatte heute reflektierte
Irritation jedenfalls, die uns von Platon uber Aristoteles zu Locke, Condillac, Kant (vgl.
insbesondere den § 59 seiner Kritk der Urteilskraft, in der die rhetorische Natur der
Unterscheidung zwischen schematischen und symbolischen Hypotyposen thematisch
wird) zu Nietzsches ,Wahrheit und Luge im auflermoralischen Sinn‘ fihren kann (bzw.
sollte), markiert — wie Anselm Haverkamp nachgezeichnet und fur heutige Fragen

aktualisiert hat - eine muhselige Anerkennung der tropischen, d.h. weder eigentlichen



noch uneigentlichen, sondern gegen-wendigen Differentialitat der Sprache. (Vgl. zu
diesem m. E. unhintergehbaren state of art des metaphorologischen Sprachdenkens -
von Jakobson bis Lacan, von Blumenberg bis Ricoeur, Paul de Man [vgl seine
,Epistemologie der Metapher‘] und Derrida - den Band von Anselm Haverkamp , Theorie
der Metapher’ Darmstadt 1983 [2. Aufl. 1996]; weiterfUhrend auch: Christiaan L. Hart
Nibbrig (Hg.), Was heil3t “Darstellen”?, Frankfurt/M. 1994, darin insbesondere die Beitrage
von R. Gasché, W. Hamacher u. Ph. Lacoue-Labarthe.) [...]

Jedenfalls steht die binare Opposition von figurlicher und eigentlicher Bedeutung zur
Disposition; und mit ihr die hierarchische Wertigkeit von Begriff und Metapher.
Dekonstruiert man dieses Verhaltnis nicht, so schreibt sich gerade in den bisherigen
Theorien des Technischen, naherhin in den zeitgendssischen Medientheorien, eine
unfreiwillige Metaphorik des Leiblichen bzw. des Technischen fort: Der reine Technik-
Diskurs basiert ebenso wie die gegenstrebige, den Verlust des Kérpers nachtrauernde
anthropologischer Kulturkritik auf einem Schema des Leibes und Subjekts, mit dem unter
positivem wie negativem Vorzeichen nur jeweils metaphorische Ersetzungen
vorgenommen bzw. ,modelliert’ werden, die Logik der Ersetzbarkeit selbst aber — d.h. die
jeder instrumentellen Zuordnung vorgangige Metaphorizitat des Technischen - stets
schon in dem jeweiligen Verstandnis instrumentierter (implementierter) gestaltungen
metaphorisiert hat. Wie kdnnten demgegenuber — als Gegenzug oder Entzug - die
Konturen einer negativ-anthropologischen Theorie der Medialitat als Metaphorizitat
aussehen? Erlaubt uns die Bestimmung des Metaphorischen als unvordenkliche
Ubertragbarkeit im AnschluR an Derrida eine Distanznahme gegenlber dem
anthropologischen wie instrumentellen Medien- und Technikverstandnis (Vgl. hierzu auch
die Beitrage von H.-D. Bahr,.H.-J- Lenger, S. Weber u.a. in dem Band ,Konfigurationen.
Zwischen Kunst und Medien, hg. v. S. Schade u. G.C. Tholen, Minchen 1999]

Die Frage, ob Medien einen tiefgreifenden Wandel von Gesellschaft, Kultur und
Wahrnehmung markieren, ist keine randstandige mehr. Wir fragen nicht mehr nur im
Sinne der Wirkungsforschung nach einzelnen Massenmedien wie dem Telefon, dem Film,
dem Radio oder dem Fernsehen, sondern nach den medialen Bedingungen der Kultur
uberhaupt.

Die verbreitete Klage Uber das ‘Ende der Schriftkultur’ und Uber die ‘Dissoziation der

kulturellen Offentlichkeit’ wiederholt nicht nur vergleichbare Abwehrgesten gegeniiber



kultrellen Umbruchen, wie sie bei der Entshehung des Buchdrucks, des Films und des
Computers als Medium auftauchten, um der vermeintlichen epochalen Zasur technischer
Medien (vgl. Tholen 1998) zu widerstehen. Vielmehr zeigt sich nunmehr — angesichts der
heutigen Disponibilitat einzelmedialer Reprasentations- und Erzahlweisen — die
Hilflosigkeit des kulturkritischen Gestus an ihm selber: Die lebensphilosphisch grundierte
Annahme etwa eines un-mittelbaren und medien-fernen Korpers verliert deshalb ihre
Attraktivitat, weil der immer schon medial gepragte bzw. ,eingerahmte’
Konstruktionscharakter von Erzahlweisen, Gedachtnisformen, Wahrnehmungsstilen und
Wissensordnungen mit der Indifferenz (Beliebigkeit, Gleichgultigkeit) des digitalen
Mediums gegenuber den von ihm simulierbaren Sinnbezugen als solcher deutlicher
hervortritt. Diese Indifferenz ist jedoch keine blof} informationstechnische: Die pure
Materialitat des Signifikanten in Gestalt des binaren Codes, dessen Sinnvorbehalt und
Sinnferne ja darin besteht, dal} er nicht danach fragt, was (welche Botschaft) Gbertragen
wird, sondern dal} Ubertragen wird (cf. J. Schreiber, F. Kittler, W. Hagen, alle in: Computer
als Medium bzw. HyperKult, passim), vermag nicht den medialen Spielraum zwischen den
Medien selbst auszuloten. Vielmehr verweist die nicht mit sich identische Aleatorik oder
Alteritat der Zeichen und Leerstellen, die sich in der axiomatischen, strikt relationalen
(nicht-essentialistischen) Stellenwertlogik der binaren Codierbarkeit als diskursive
Formation anschreiben laldt auf die Mdglichkeit und Unmdglichkeit eines In-Differenz-
Setzens (Heidegger, Derrida) der Techne als Vorbehalt und Vorenthalt gegenuber ihren
jeweiligen instrumentellen Gestaltungen: Erst von einem Selbstentzug des Technischen
aus werden die historisch beschrankter Reprasentationsweisen sichtbar oder lesbar.
Medialitat ist also nicht gleichzusetzen mit den materialen Bedingungen der
Kommunikation, vielmehr erlaubt sie erst die Markierung dieser ,materialen Bedingungen’,
d.h. die Situierung von Leitmedien und die Verschiebung oder Implosion vormaliger
Mediendominanzen. So jedenfalls scheint mir der Foucault’sche Begriff des Dispositivs
erst auf die Analyse der Archive der technischen Medien anwendbar — ohne positiven
oder negativen hegelianischen Abschlul3. Der technische Vorbehalt des ‘Mediums’
gegenuber dem, was es ‘Ubertragt’, kann so erst zum epistemologisch eigenstandigen

Horizont der Medientheorie und —geschichte werden. [...]

Worin zeigt sich diese eingangs genannte ,uneigentliche’ Metaphorizitat des Medialen?
Sie findet sich, wie ich bereits angedeutet habe, in dem informationstechnischen Diskurs

uber den Computer als Medium selbst, in der prostitutiven Nachgiebigkeit des digitalen



Codes gegenuber Zweck- und Kontextbedingungen, die vordergriandig — schaut man sich
beispielsweise die politischen Planungen, Programme und Visionen zur Verschmelzung
von Fernsehen, Computer und Telekommunikation an — auf eine Mallosigkeit der Medien
(cf. H.-D. Bahr u. H.J. Lenger) verweisen, von der ausgehend man die Vor-schriften der
Normierungen des Gebrauchs studieren kann. Mit der digitalen Codierbarkeit lassen sich
die Verfahren der Speicherung, Ubertragung und Verarbeitung von Signalen und Daten,
die wir als unterschiedliche Einzelmedien zu benutzen gewohnt waren, auf ein Medium
Ubertragen. Diese Ubertragbarkeit nun betrifft aber nicht allein die Simulation von Texten,
Bildern oder Tonen, nicht nur die als Benutzer-Oberflache re-inszenierbaren
Darstellungsweisen unterschiedlicher Medien. Vielmehr eroffnet sich mit dieser gestalt-
eroffnenden und —verschiebenden Kon-Firgurierbarkeit (im Sinne Walter Benjamins) ein —
sit venia verbo - immaterieller Raum von Einschnitten (cf. Tholen Uber Heidegger und die
Situierung der re-produktiven Einbildungskraft)). Eben dieser offene Raum wird instantan
ubersetzt in den leeren Raum, den es zu besetzen galte. Hier springen die kulturkrtischen
wie —optimistischen Diskurse Uber den Cyberspace ein, in dem dessen telematische
Mallosigkeit mit quasi-religiosen Utopien einer globalen Gemeinschaft ebenso besetzt
wird wie mit einem ,schlecht unendlichen Pragmatismus’, der in der Mittelhaftigkeit der
neuen Medien den Abschied von Geschichte und Zweckhaftigkeit Uberhaupt
angekommen sieht. [...]

Doch die Frage nach informationstechnischen Dispositiven ersetzt nicht die nach ihrer
asthetischen Disponibilitiat oder Metaphorizitat. Vielmehr werden mit der digitalen
Exponierbarkeit von sich wechselseitig fragmentarisierenden ‘Erzahlweisen’ der
Photographie, des Films, des Theaters und der Videokunst diese selbst als Kon-
Figurationen sichtbar. Die Interferenz zwischen alten und neuen Medien ist keineswegs
eine bloRR technische Konkurrenz zwischen Einzelmedien (Literatur und Photographie,
Theater und Film usw.), wenn man darunter eine datierbare Abfolge von technischen
Erfindungen versteht, sondern eine Uberlagerung von medialen Weisen der Sichtbarkeit
(Wiesing 1997).

Der gemeinsame Nenner in den bisherigen Definitionen der Medialitat der Medien ist nun
aber jene seltsam zwiespaltige Metaphorik, die nicht aufzugehen scheint in
instrumentellen Zweck-Mittel-Bestimmungen, deren regionaler Geltungsanspruch auch im
multimedialen Kontext naturlich gultig bleibt. ( auch im Feld der Softwarekrisen und ihrer

jeweiligen Problemlosung). Jedoch scheint der pragmatische Horizont der



Verwendbarkeiten selbst diffuser zu werden. Vielleicht kann man sogar von einer
Diffundierung referentieller Horizonte tGberhaupt sprechen ( Hier die Frage des Status des
Bildes, des Imaginaren im Sinne Kampers). Irritierender jedoch fur das Technik-Denken
ist der von sich selbst als einem lokalisierbaren Raum loslésbare Spielraum der Medien:
Es ist gerade seine ‘unsichtliche’ Vor-Gegebenheit, die zum Fokus der Aufmerksamkeit
wird. Unser Verstandnis des medialen Charakters von Welt-Reprasentationen wird
disponibler, will sagen: offener fur nicht-essentialistische Relationen. Bereits die der
Nachrichtentechnik entlehnte Definition der Medialitat als sinn-indifferente Ubertragung
von Botschaften (Kittler 1988) zeigte uns die ,einspringende’ technikgeschichtliche
Vorraussetzung des ,Sinnvorbehalts’. Dal’ hiermit zugleich in der
Wissenschaftsgeschichte — naherhin mit den Semiotiken - die Auflésbarkeit der Dinge und
insbesondere der asthetischen Objekte in ein ‘blofes Relationsgeflige’ beschreibbar wird
(Auflosung des ontologischen oder referentiell gefal3ten Zeichenbegriffs) hat fur die
Naturwissenschaften (ndherhin die Biologie) Hans J6érg Rheinberger (u.a), fur den Dikurs
des Asthetischen Lambert Wiesing (in seiner Analyse der Schnittmenge von formaler
Asthetik, Phanomenologie und den ‘formativen, manibulativen Diskursen der neuen
Medien) gezeigt. Ich darf eine markante Stelle zitieren:: “Die Relationalitat von Dingen
wird nicht Uber eine verbindende Entitat erklart, sondern umgekehrt die Eigenstandigkeit
der Relata verliert an Wichtigkeit zugunsten der reinen Art und Weise des
Verbundenseins.” (Wiesing 1997, S. 46). Mir geht es um die dekonstruktive
Supplementierung dieser ‘reinen’ Relationenlogik, die ohne eine Bestimmung dieses

ortlosen Zwischenraums der Medialitat als Metaphorizitat nicht auskommt.

Die Metaphorizitat der Medien geht, wie Heidegger in seiner Analyse der Axiomatik der
‘bestellbaren’ Sprache der Informationstechnologie vorgreifend bemerkt hat, in
anthropologischen oder instrumentellen Definitionen nicht auf: sie ist indefinit. Der
vorgegebene Horizont der Diskurse Uber die neuen Medien jedoch ist ein seltsames
Amalgam aus pragmatischen und metaphorischen Bestimmungen. In lhrer jeweiligen
Rhetorik aber teilt sich die Metaphorizitat des Medialen als Mit-Teilbarkeit (mit Bindestrich)
mit. Nehmen wir nur eine Aussagefigur, die von der verlorenen oder transparenten
Gemeinschaftlichkeit des Raums mit sich selbst spricht: Der angeblich ‘reale, natirliche
Raum’ der Welt wurde im Zeitalter des globalen Internets und der digitalen
Manipulierbarkeit ersetzt durch den ‘virtuellen’ Raum. Dieser entlleerte oder beliebig

fullbare Raum konkurriert also mit einem kinstlichen.



Im anthropologischen oder besser lebensphilosophischen Diskurs wird eben die ,Natur’
dieses Ersatzes, die anthropologisch unhintergehbare Logik der ,Ersetzbarkeit’ (d. h. die
im Sinne Cassirers a priori kiinstliche Welt der symbolischen Formen) nicht reflektiert: sie
gilt als Stérung des Lebendigen: Die Welt wird dadurch verdoppelt. Mit dieser
aporetischen Doppelgangerphantasmatik, die manche zeitgendssische Medientheoreme
endlos wiederholen, wird ein ontologischer Gegensatz von echter und simulierter, wahrer
und scheinbarer Realitat rhetorisch versichert. Der ontologische Gestus artikuliert sich in
der manichaischen Zweiwertigkeit von ,urspringlicher Unmittelbarkeit' und ,entfremdeder
Kunstlichkeit’, wie Stefan Mlunker prazise resumiert hat:

“Um eine Realitat im Sinne des [...] Konkurrenzverhaltnisses als eine blol3 virtuelle zu
bestimmen, mul® man [...] davon ausgehen, dal} es eine ursprtinglichere Wirklichkeit gibt,
zu der jene erst hinzutritt - um ihr dann mdglicherweise die Vorherrschaft streitig zu
machen. [...] Wer virtuelle Realitat sagt, unterstellt damit zugleich [...], es gebe eine
einzige eigentliche und wahre Wirklichkeit. Das ist falsch. Ebenso absurd ist freilich auch
das Gegenteil - die [...] Annahme einer Ubiquitat des Scheins, wie sie heute
beispielsweise Baudrillard wiederholt mit der Unterstellung, wir flhrten langst schon ein
Schein-Leben ‘im endgultigen Nihilismus’, in dem es ‘kein Jenseits der Simulakren’ mehr
gibt. [...] Es gibt keine ‘virtuelle Realitat’, weil es ‘die eigentliche Wirklichkeit’, nicht gibt,
gegen die jene sich abgrenzen mufte.” (Mlinker 1997, S. 117-118)

Ich habe an anderer Stelle das imaginare Schema bzw. die Diskursregel dieser
imaginaren Bipolaritat zu situieren versucht (Platzverweis). Ich fasse hier die Kernthese
nochmals zusammen: Technische Medien zu fingieren als prothetische Ordnungen eines
,Selbst’ oder ,Wir‘, also als ureigenster Bestand des Menschen, verdoppelt den
antrhopomorphen Narzildmus noch dort, wo sein ertraumtes oder beklagtes Ende
beschworen wird. Denn der Fetischismus dieses Schemas liegt in der Fiuktion, es gabe
ein vom dinglichen Schein des technischen ablosbares Eigenes, ein verstellungs- und
ersatzloses Proprium, dem zuliebe jeder falsche Schein sich aufzuésen habe. Das
unbefleckte Ideal dieses anthropomorphen Narzilmus spaltet hierbei notgedrungen seine
selbstbezlgliche Denkfigur zwischen verlorener heiler Vergangenheit und
vorweggenommener paradiesischer Zukunft auf: Das lebendige mufie die tote Hulle des
Technischen abstreifen, um nach Gberwundener Entfremdung mit der reinen Transparenz
des ursprunglich Lebendigen wieder zusammenfallen zu kdnnen. Die Verlustmetaphorik
gegenuber technischen Neuerungen mochte den Spielraum der Medien in einen

(heimatlich) vor-gegebenen und deshalb vertrauensstiftenden Horizont zurickholen, das



Hinzu-Kommende jeder ,Tele-Technik’(Derrida) zugunsten der statuarischen Bilder und

Metaphern einer verfugungstolzen Gegenwart zuricknehmen.

[...] Doch kommen wir zur metaphorischen Schnittstelle des digitalen Mediums zurick, die
in seiner instrumentellen, werkzeughaften Definition als universelles Medium der
symbolischen Verarbeitung von Zeichen, Maschinen und Medien auf eine nicht-
metaphorisch restringierte Metaphorik verweist:

In der die Vielfalt der Verwendungen bewahrenden Bestimmung des Computers als
Rechenmaschine, Schreibmaschine, Werkzeug, Apparat oder Kommunikationsmedium
artikuliert sich ein an sich selbst unentscheidbarer Spielraum von Als-ob-Bestimmungen,
die dem Computer nicht auf3erlich sind. Ihm aber auch nicht inharent sind. Anders
gesagt: Die AuBerlichkeit rein relational bestimmter Als-Ob-Bestimmungen markiert ja die
digitale Moglichkeit der Re-Prasentation von indifferenten, medialen Formen und
Oberflachen. Diese gestaltwechselnde Offenheit supplementiert jedwede ‘Identitat’ des
Computers als Rechner, schiebt sie auf. In diesem un-eigentlichen Spielraum der
Metaphorizitat taucht ein Begriff der Medialitat auf, den ich das Feld ortloser
Platzverschiebungen nennen mochte. Mit ihm taucht ein Begriff und Raum des
Asthetischen auf, der diese Platzverschiebung bzw. —verschiebbarkeit konturieren hilft.
Die korrespondierende Nahe der Wendbarkeiten der digitalen Maschinerie mit der Techné
der Kunst ist freilich keine unmittelbare. Doch die Loslosbarkeit von instrumentellen
Beziigen, die gemeinhin dem Asthetischen als Ort des ‘interesselosen Wohlgefallens’
zugeschrieben wurde und als differentielles Spiel des Erscheinen-Lassens (vgl. hierzu:
Derrida 1994, Nancy 1994) neu gefal3t wurde, ist unter den Bedingungen der digitalen
Indifferenz gegenlber Zeichen, Bildern, Tonen und Poetiken als In-Differenz-Sein des
Technischen selbst zu reformulieren. Medialitat im metaphorologischen Sinne hiel3e also:
Ex-Position medialer Gestaltwechsel durch Gestaltentzug - ein stets kon-figurierbarer
Zwischenraum zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, in dem sich dieses uneigentliche,
ursprungslose ‘Zwischen’ stets neu re-prasentiert.

Ist mithin der von Kulturinformatikern und Medienwissenschfatlern einhellig formulierte
Befund, dald der Computer als programmierbare Maschine zum “ Integrator aller
vorherigen Medien” (Coy 1994, S.30) wird bzw. in alle bisherigen Medien Ubertragen wird,
nur ein metaphorischer, also uneigentlicher? Doch worin unterschiede sich das nicht-
metaphorische, ‘eigentliche’ Sein des Compters ‘als solches’ von seinen blof3

Ubertragenen Bedeutungen, die in den multimedialen Reprasentationen endlos zu



wuchern scheinen? Und ware die Aussage uber das Sein des Computers, die begriffliche
Identitat des materiellen Seins des digitalen Mediums als solchem, dank dieser
Selbstunterscheidung, die das Wortchen ,als‘ bekundet, nicht selbst schon eine
definitionsgemald metaphorische? Wie ich eingangs zu zeigen versuchte, geht bereits die
Definition des Computers als Turing-Maschine - d.h. als die das formallogische Modell
der Berechenbarkeit technisch realisierende Rechenmaschine - mit derjenigen der
medialen Reprasentierbarkeit von zweckunspezifischen Daten einher. Diese
grundlegende Metaphorizitat betrifft, wie die Geschichte der nicht auf einen singularen
Ursprung zuruckzufiihrenden Anfange des Computers zeigt (vgl. W. Hagen zur
disseminativen Geneaologie der Technisierung der Schaltalgebra, der Maschinensprache
und der Programmiersprachen, in: HyperKult) das Prinzip der Digitalisierung - d. h. die
“‘Reduktion der Reprasentation auf logische Informationsverarbeitung” (Hagen 1994,
S.145) unmittelbar: der informationstechnische Begriff des Mediums als eines “unitaren
Systems der Wandlung, Ubertragung und Speicherung” (ebenda, S. 145) umschreibt eine
metaporische Medialitat, die sich der traditionalen Entgegensetzung von Begriff und

Metapher, von eigentlichem Sein und uneigentlicher Bedeutung entzieht.

[...] Dieser Entzug artikuliert sich in jenen medientheoretischen Definitionen, welche in
systemtheoretischer Begrifflichkeit von einer zunehmenden Selbstbezuglichkeit
/Selbstreferentialitat der Medien (Luhmann, Kramer u.a.) sprechen: Die These namlich,
dafd der Computer als symbolische Maschine in der Lage sei, jede andere symbolische
Maschine zu reprasentieren, ist stimmig nur, wenn die Re-Prasentation thematisch wird:
Wenn etwas anderes von etwas anderem an einen anderen Ort als den eigenen
verschoben wird, mithin die (ibertragene oder reprasentierte Ahnlichkeit des
Reprasentierten eine entstellte ist, verweist diese wiederholende Darstellung (Re-
prasentation) auf einen atopischen Raum der Ubertragbarkeit, ohne den sie nicht
stattfinden konnte. Es ist dieser Raum der metaphorischen Unbestandigkeit, der die Als-
ob-Bestimmungen des Computers Ubertragt: Das Meta-Phorein (Ubertragen, Ubersetzen,
Transportieren) macht das Geschehen der medialen Reprasentation aus. Das Meta-
phorein ist das Un-Mittelbare vor den mittelhaften Werkzeug- und Zwecksetzungen,
denen die Medien als Mittel dienen. Der Computer als Medium existiert gleichsam nur,
indem er sich von sich selbst unterscheidet, will sagen: sich in all seinen interfaces, seinen
programmierbaren Gestaltungsweisen und Benutzer-Oberflachen verliert, also seine

‘eigentliche’ Bedeutung aufschiebt. Das digitale Medium ek-sistiert nur in seiner



vielgestaltigen Metaphorizitat. Die Metaphorizitat des Medialen, die ja auch schon fur
Einzelmedien wie dem Telephon, der Photographie, dem Film, dem Rundfunk usw. gilt,
tritt also in der maschinellen Funktionslogik des Computers in ihrer Eigenart, sich als
unbestandige Ubertragung mitzu- teilen, zutage.

An dieser Stelle nun ist die Bestimmung des Entzugs der Metapher, der Metapher des
Entzugs unabdingbar, um zu zeigen, das diese Meatphorizitat nicht nur fur die Frage nach
dem Ort der Medien wesentlich ist. Ich resumiere hier die Grundthese der Dekonstruktion
Derridas, die Sie in seiner ,Mythologie blanche‘ und — verdichtet — in seinem
wegweisenden Aufsatz , Der Entzug der Metapher* zu finden ist, aber gewil auch sein

ganzes Werk ,durchzieht':

Metaporikos - Ubertragung, Ubersetzung, Transport - besagt: wir sind, wie Nietzsche in
seiner ,Wahrheit und Luge im auRermoralischen Sinne‘ formulierte - von Metaphern fort-
bewegte Passagiere. Dal’ man nicht un-metaphorisch von der Metapher handeln kann,
heildt: Jeder Begriff der Metapher kann einer metaphorischen Behandlung unterzogen
werden. Keine Lehre von der Metapher, keine Metametaphorik oder Metaphorologie ist
,bestandig‘ genug, um das Feld der Aussagen (der Episteme) zu beherrschen. Metaphorik
passiert — als Un-bestandigkeit; sie verzichtet auf sich als einer fixierbaren ldentitat oder
eines eigenen Namens (Eigennamens), wofur Derrida das Wortspiel ,Re-Trait’ nimmt:
Ruckzug, Entzug und wiederholter Zug der Metapher. Ich zitiere: “[...] Der Entzug der
Metapher hatte somit die paradoxale Form einer unbotmafRigen und uberbordenden
Insistenz, einer Uberschwenglichen Remanenz, einer eindringlichen Wiederholung, die
jeweils durch einen zusatzlichen Zug (trait), einen weiteren Gang, einen Ruck-gang und
einen doppelten Zug (retrait), den Zug (trait) markiert, den sie im Text selbst hinterlassen
haben wird.” (J. Derrida, Der Entzug der Metapher, in: V. Bohn, Romantik, Literatur und
Philosophie, S. 319). Derrida, Heideggers Formel aufnehmend, dal} es nur innerhalb der
Metaphysik das Metaphorische gabe, zeigt, dal} mit diesem Begriff der Metapher die
ontisch-ontologische Differenz - der Entzug des Seins - nicht zu fassen ist. Hiervon
ausgehend, problematisiert Derrida die von Paul Ricoeur zugespitze klassische Aussage
der Metaphysik, derzufolge das Metaphorische die Ubertragung des Sinnlichen auf das
Intelligble sei (mit der Gefahr der begriffsuntauglichen, uneigentlichen und mithin
erkenntnishemmenden Abnutzung). Diese (in der Philosophiegeschichte sich
wiederholende und fortschreibende (vg. hierzu Paul de Man) metaphysische Distinktion

zwischen Begriff und Metapher erweist sich selbst als eine sich abnutzende Metapher,



10

welche die Auszehrung des ursprunglichen Sinns beklage usw. Derridas Alternative,
verkurzt wiedergegeben: Es gibt weder ,die’ Metaphysik‘ noch ,die‘ Metaphorik als
sauberlich getrennte Spharen des reinen Intelligblen nund des unreinen Metaphorischen,
wohl aber das ,es gibt Ubertragung* , das Meta-Phorein, das vor der begrifflichen
Absetzung des Begriffs von der Metapher eben diese metaphorisch aufgeladenen
Opposition ,rein‘ / ,unrein‘ ins Spiel bringt: Der Text der Metaphysik Uber die Metapher
handelt metaphorisch von der Metapher. Folglich ist das Argument der Metaphysik nicht
von der Metapher als einer ihr auf3erlichen oder gar feindlichen Grenze umgeben, sondern
von ihr durchzogen: Der Entzug des Metaphorein zersetzt die Opposition Metaphysik-
Metaphorik, die die Metaphysik ihrerseits zu setzen versuchte. Mit Heideggers Ereignis als
Ent-Eignis (vgl. M. H., ,Zeit und Sein‘) und Freuds ursprungsloser Wunderblock-Schrift des
Unbewuliten bekundet sich — denkgeschichtlich - eine Epochalitat der Epoché, d.h. ein
Sich-Entziehen des Seins, das sich zurtuckhalt, einbehalt, aufschiebt. Dieser
Selbstaufschub des sich entziehenden Seins ermoglichte die Wendungen und tropischen
Figuren wie ,eigentlich-uneigentlich’ innerhalb der Metaphysik selbst: Wenn beispielsweise
die platonische Metaphysik den Begriff der Metapher von einer Bestimmung des Seins als
eidos/ontos on her behandelt, dann artikuliert sie darin ihre eigene tropische Struktur, die
sie —als solche - zugleich verbirgt (namlich die Figur eigentlich/uneigentlich). Die
Metaphysik ,als Trope' oder metaphorischer Umweg besteht darin, dal® sich das Sein
,selbst’, das ,eigentliche’ Sein, nur dank einer metaphorisch-metonymischen Verschiebung
benennen laldt, da es sich ja nur offenbaren kann, indem es sich in einer epochalen, d.h.
sich vom Schatten der Abbilder abschattenden, Ur-ldee zurlickzieht. Seine Bestimmung
als dem der Schattenwelt verborgenes und diesem entzogenen Seins fuhrt den Entzug
ein: die Verhullung oder Verbergung des Seins. Dieser im Diskurs der Metaphysik
eingefihrte Selbstenzug markiert sich in dem epistemologischen Status des ,als": Das
Sein ,als solches’, als eigentliches ist ja unvermeidlich durchkreuzt von diesem ,als’ in der
Bestimmung des Seins als’ Eidos* als 'Subjektivitat’ usw. Der Gebrauch der Metaphorik,
ihr usueller Status wohnt der Sprache der Metaphysik notwendigerweise inne. Will man
weder blo3 metaphorisch noch metaphysisch Uber das Sein sprechen, bedarf es einer
weiteren, supplementaren “Metaphern-Faltung” (Derrida), bedarf es eines Entzugs der
Metaphysik, eines Entzug des Entzug des Seins. Anders gesagt: In der Bestimmung des
Meta-Phorischen muf} ein weiterer Zug bzw. Entzug hinzukommen: es gibt - so Derrida in
seiner Verschiebung von Heideggers Sprache-als Haus-Metaphorik, einen Entzug, der

erst von der ontisch-ontologischen Differenz sprechen |1aldt, d.h. den Zug einer auf-



11

reissenden, ein-schneidenden Zeichnung des Zuges, der die jeweilige Nahe von
phanomenaliserbaren Erscheinungen stiftet, aber als Auf-Rif® nicht vertraut, heimisch oder
anwesend gemacht werden kann. Diser Gestalt allererst verleihende Riss hat keine
,eigene’ Phanomenalitat, sondern gibt diese allererst: Der Entzug der Metapher ist nicht
die Instanz einer ontologischen Kopula. Das Es gibt des re-traits (Ruckzugs) ist weder
eigentlich, noch buchstablich noch blof bildlich (metaphorisch), weder Ding, noch
Seiendes, noch Sinn, sondern — als Auf- Reissen - der temporale Aufschub der Differenz

,selbst’, die sich von sich als einer eigenen oder eigentlichen Identitat unterscheidet.

In der Bestimmung des Computers als Medium zeigt sich uns diese Metaphorizitat der
Medien als Ubertragbarkeit von weder bloR eigentlichen noch uneigentlichen Metaphern (
multimediale Metaphoriken oder Reprasentationen). In diesem Sinne ist das Feld der
Mediananylyse nicht das einer reinen oder gar ontologisierenden
Technikgeschichtsschreibung. Vielmehr erlaubt diese — hier grob skizzierte —
metaphorologische Perspektive, die Frage der Historischen Anthropologie (und der
Kultursoziologie) anders als im gewohnten Dikurs der Kulturkritik (Verschwinden des
Menschen in und durch seine technologischen EntauRerungen) zu stellen. Es gilt, die im
alltaglichen Umgang mit den computergesteuerten Medien zumeist
kommunikationstheoretisch gefarbten und eingewohnten Kategorien der Interaktion, der
Schnittstelle, der Simulation oder Reprasentation auf ihre Vorrausetzungen hin zu
befragen, und zwar so, dal} die nicht-anthropologische Eigenart des Medialen gewahrt
bleibt. Man kann diesen Fragehorizont ,Phanomenologische Randgange‘ nennen, wenn
darunter verstanden wird, dal® Medialitat als unsichtbaren Rand der Sichtbarkeit

(historische Rahmensetzungen medialer Reprasentationen) zu situieren ist.

Bereits die Binnenanalyse des Computers, d.h. des Binar-Codes des Prozessors, hatte
uns gezeigt, dal® eine mediale Kluft zwischen dem Prozessor und seiner symbolisch
strukturierten Programmierung besteht: Programmiersprachen sind ebenso wie die sog.
‘hochsprachlichen’ Quellcodes Reprasentationen des Prozessors, nicht er ‘selbst’. In
diesem Sinne sind Programmiersprachen ebenso wie die von ihnen bereitgestellten
Betriebssysteme und Anwenderprogramme ausschnitthafte Dissimulationen:
Verstellungen, Verbergungen, Prozesse des Unahnlichmachens. Eben diese
Dissimulation geschieht im Prozel der digitalen Signalverarbeitung, insofern beliebig

‘voreingestellte’ und - aus der Perspektive des Anwenders wie des Programmieres -



12

imaginar konfigurierbare Schnittstellen in die ,rein stellenwertige’ Transitionslogik des
binaren Codes Ubersetzt werden. Diese mediale Nichtkoinzidenz des digitalen Mediums
mit sich selbst wiederholt sich auf der imaginar- metaphorischen Ebene der graphischen
Benutzeroberflachen und ihrer ikonographischen Gestaltung, wie kindgerecht letztere
auch vereinfacht werden mag. Die Eigenart der medialen Ubertragungsfahigkeit steigert
sich sodann, wenn man die digitale Reprasentation von bisherigen Aufzeichnungs- und
Ubertragungsmedien reflektiert: Es werden hierbei ja nicht nur die vormaligen medialen
Apparate simulierbar, sondern auch jeweilige bisher als medienspezifisch geltende
Darstellungsweisen und Erzéhlformen (vgl zu diesen Uberschneidungen die Fallanalysen
zum Spielraum von Hypertext und Hypermedia in dem Band ,Konfigurationen®). Und es ist
dieses unuberschreitbare imaginare interface, welches in Gestalt der
computergenerierbaren Reprasentation von Reprasentationsweisen einen virtuellen, un-
heimlichen Raum von Sichtweisen und Blickbeziehungen herausbildet. Seiner
metaphorischen bzw. gespenstigen Zwischenwelt (der uneigentlichen Spekralitat des
Technischen, wie Derrida sagt (spectres de marx) isrt es verdankt, dal® wir die inter-
medialen Unterschiede und Briche in den Darstellungsweisen neuer Medien oder
genauer: Medienverbunde ( Filme Peter Greenaways, Videoinstallationen im digitalen

Raum usw.) erkunden kénnen.

Der Selbstentzug oder die nicht-ontologisierbare Metaphorik der Medien laf3t nun auch
eine medientheoretische Bestimmung des Verhaltnisses von Medien, Technik und Kunst
zu, die der gangigen Opposition von Instrumentalitat der Medien und kreativer
‘Autorschaft’ des Kiinstlers sich entzieht. Gerade in der Bestimmungen des Asthetischen
zeigt sich dies. Denn im sensus communis, im Gemeinsinn der asthetischen Urteilskraft,
so wie ihn Kant zu bestimmen versuchte, zeigt sich nicht, wie man gegen vorschnelle und
gangige Kantinterpretationen zeigen kann, das Erhabene als ein intentional erftllbarer
Sinn, sondern vielmehr das Undarstellbare an inm: “Die reflektierende Urteilskraft verfahrt
also mit gegebenen Erscheinungen [...] technisch, nicht gleichsam blo3 mechanisch, wie
ein Instrument, unter der Leitung des Verstandes und der Sinne, sondern kinstlich, nach
dem allgemeinen, aber zugleich unbestimmten Prinzip einer zweckmafigen Anordnung
der Natur in einem System, gleichsam zu Gunsten der Urteilskraft[...]” (Kant 1983, S. 190)
In diesem ‘gleichsam’, d.h. in der Darstellungsregel des ‘als ob’, das ich oben die
Metaphorizitat des Medialen genannt habe, bekundet sich, gerade mit den Sichtweisen

und Prasentationsformen der neuen Medien, ein Chiasmus von Sprache und Technik, der



13

ihr instrumentelles Verstandnis verwindet: “Technik und Kunstlichkeit vor aller Kunst
[haben] sich also immer schon im Feld einer urspringlichen Diszlozierung [...] zugetragen,
wo sie namlich den Ursprung des Mangels oder vielmehr den Mangel an Ursprung

supplementieren.” (H.-J. Lenger)

Medialitat als Rand der Sichtbarkeit

McLuhans Diktum, daf® das, was in Medien erscheint, andere Medien seien, wird lesbar
nur, wenn der Status dieses Erscheinens selbst zum Fokus medientheoretischer Reflexion
wird. Weder Mittel noch Milieu, verwies uns die Metaphorik der Medien darauf, sie als Mit-
Teilung, als Mit-Teilbarkeit zu verstehen, d.h. als je ausschnitthafte Einrahmung des
Wahrnehmbaren und Mitteilbaren (Sichtbaren, Horbaren). Die Medien (zu denen in
diesem Sinne analoge wie digitale Bildgebungsverfahren gehéren) sind stets Weisen der
Reproduzierbarkeit. Und darin im Doppelsinne des Wortes vor-weg-nehmende
Einbildungskraft. Imaginare Antizipationen von Gestaltfixierung und —auflésung. Als solche
hat diese Mit-Teilbarkeit keinen vorgegebenen Ort, sondern eroffnet als
horizontverschiebende Dazwischenkunft die stets medial bedingten Formen der
Erscheinungen. Keine Erscheinung ist also ohne das ihr vorgangige Zu-Erscheinen-
Geben denkbar. Auch hier hilft ein neu gelesener begriff der Philosophie, namlich Platons
im Timaios zu findender, vieldeutiger Begriff der ,Chora‘: Behalter, Mutter, Sieb, aber auch
Abdrucktrager. (Vgl. hierzu J. Derrida, Chora). Chora meint einen seltsamen
Zwischenraum, eine Kluft, die bei Platon weder blof} sinnlich noch intelligibel ist, aber auf
ratselhafte Weise am Intelligiblen teil-nimmt. Die Chora wird nicht geboren und stirbt nicht.
Die Metaphorik der Chora umschreibt, wie Derrida in seiner minutiésen Lektlre gezeigt
hat, einen ana-chronischen Zwischenraum, ein vor-zeitliches ,Bereits’, dal} jeder
Einschreibung Statt gibt, aber als Trager keinen eigenen Sinn hat, als Bote sich der
Botschaft (Bahr) enthalt. Die umwegige Metaphorik der chora findet vsich wieder in
Merleau-Pontys Bestimmung der Zwischenleiblichkeit als Chorismos, der weder ist noch
nicht ist, weder anwesend noch abwesend, weder aktiv noch passiv, weder das Gute
(epekeina tas ousias) noch das Schlechte, weder Gott noch Mensch, weder das lebendige

noch das Nichtlebendige.

Die Chora entzieht sich dem theomorphen wie anthropomorphen Schematismus (vgl

hierzu J. Derrida, Wie nicht sprechen?). In der Re-Inszenierbarkeit photographischer oder



14

filmischer Blickverhaltnisse etwa, die das digitale Medium zu tragen und zu Ubertragen
sich anbietet (im Sinne einer maieutischen Matrix: chora), zeigt sich der
metaphrologische Status der Einbildungskraft als historisch sich verschiebende
Verschrankung von Medienwollen und Kunstwollen (zu dieser Unterscheidung cf. Die
Arbeit v. L. Wiesing). Nicht von ungefahr begann sich diese Lekture der Chora als
Verkreuzung von Sichtbarem und Unsichtbaren am Rande der Phanomenologie
herauszubilden, im Gewahrwerden ihrer Krise, d.h. des Gewahrwerdens des
unhintergehbaren Teilungscharakters der Sprache und bestimmter medialer
Reprasentationen ( Photographie bei Husserl; vgl hierzu |. Darmann, passim)

Denn es ist gerade die von der phanomenologischen Forschung in ihrer Analyse des
Wahrnehmungs-, Bild- und Zeichenbewul3tseins gesuchte ‘leibhaftige Selbstheit’ des
Subjekts, die dieses auf die mediale Fremdgegebenheit seiner Wahrnehmungen
zurtckverweist. Im Feld der visuellen Wahrnehmung, in demder Begriff der lebendigen
Gegenwart fundierbar schien, bricht, wie Merleau-Ponty gezeigt hat, das Unsichtbare als
‘eigensinnige’ phanomenale Gegebenheit ein, aber nicht als ein blo3 Noch-Nicht-
Sichtbares innerhalb des Registers der Sichtbarkeit, sondern als ein konstitutiver blinder
Fleck, der das Sichtbare einrahmt, ‘selbst’ aber nie vor Augen tritt. Dies ist der konstitutiv

,blinde’ Fleck des Sehens.

(modifizierter Auszug aus: G.C. Tholen, Der blinde Fleck des Sehens:

Bereits die von Merleau-Ponty in seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung formulierte
These, dald wir der Dinge nie sicher sein kdnnen, weil sie nicht vollstandig in unserem
Gesichtsfeld auftauchen, ist eine implizit medientheoretische: Das Sichtbare als
Sichtbares entspringt einem Horizont nur, wenn und indem sich das diesen Horizont
markierende Nicht-Sichtbare, d.h. der nicht als Horizont gegebene Einschnitt medialer
Konfigurationen, zurtickgezogen hat bzw. unsichtlich bleibt. In zeittheoretischer
Perspektive heildt dies: Die Anwesenheit unseres Sehens verdankt sich der Abwesenheit
des Blicks, der entzogen bleibt, damit es Uberhaupt etwas zu sehen (oder zu horen) gibt.
Der Rand des Gesehenen ist mithin - gerade in medienhistorischer Hinsicht (Simon 1992)
- als der ein-schneidende Rif3 in der Wahrnehmung definierbar. Merleau-Ponty nennt
diese mediale Zasur in seinem Spatwerk - in einer vorlaufigen Metaphorik - die ab-
grundige Dazwischenkunft des Anderen. Es gibt fur diese ‘Ent-staltung’ des Sehens, so
Merleau-Ponty, in der bisherigen Philosophie keinen Namen. Und doch macht dieses

‘Geflecht der Abwesenheit’ eine im Gegenzug zur platonischen Bildaskese nicht im



15

ontologischen Schema von Bild und Abbild aufgehende re-prasentative Dynamik der
Bildlichkeit vorstellig: “Das Bild rivalisiert nicht mit dem Schein, es rivalisiert mit dem, was
Platon jenseits des Scheins uns als |dee vorstellt. Weil das Bild jener Schein ist, der
behauptet, er sei das, was den Schein gibt, steht Platon auf gegen die Malerei als
Aktivitat, die mit der seinen rivalisiert.” (Lacan 1978, S. 119).

Der Rand des Sichtbaren, der sich der konstitutiven Abwesenheit des Blicks verdankt,
verschiebt im Wechselspiel alter und neuer Medien die Texturen der Sichtbarkeit, deren
ausschnitthafte Fragilitat trotz aller Kinstlichkeit der “synthetischen” und “prothetischen”
Bilder (Derrida 1995, S.92) als solche bestehen bleibt. Die “fraktale Topographie” (Nancy
1994, S. 182) des Blicks laft sich nicht auflésen oder ersetzen. So Ubersieht die
kulturkritische Medientheorie, insofern sie in der multimedialen ‘Bilderflut’ die
Geschwindigkeit der von den elektronischen Bildmedien erzeugten Erscheinungen
beklagt, die Kluft zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem: Ort der Medien und Frage der
Kunst zugleich. Die Klage namlich Gber die technische Substitution des Auges als
Angelpunkt (Sehpunkt) einer vermeintlich natirlichen Wahrnehmung, die Paul Virilio etwa
als ‘verlichtende’ Gefahr der “Sehmaschinen” (Virilio 1989) zu brandmarken suchte,
ubersieht, dald der Blick nie im Sehstrahl des Auges fixiert, also auch in keinem Ersatz des
menschlichen Auges ersetzt werden kann. Keine Tele-Vision kann das ‘Reale’ auflosen,
weil dieses den Bildern, die wir uns von ihm machen, entzogen bleibt. Sonst gabe es
keine Aus-Schnitte oder Mit-Teilungen, in denen sich zwischen alten und neuen Medien

Konfigurationen verschieben konnten.



