Magazin fir Kunst
und Asthetik

»BILDKRITIK* - ZUR KONVERGENZ VON ANSCHAUUNG UND REFLEXION
Ein Interview mit Gottfried Boehm

Autor: Dominique Laleg

Erschienen in: ALL-OVER, Nr. 1, Juli 2011, S. 10-14
Publikationsdatum: 20. Juli 2011

URL: http://allover-magazin.com/?p=360

ISSN: 2235-1604

QUELLENNACHWEIS:

Dominique Laleg, ,,Bildkritik“ - Zur Konvergenz von Anschauung und Reflexion. Ein Interview mit
Gottfried Boehm, in: ALL-OVER, Nr. 1, Juli 201 1. URL: http://allover-magazin.com/?p=360.

Texte, Abbildungen und Gestaltung sind urheberrechtlich geschiitzt. Eine kommerzielle Nutzung der Texte und
Abbildungen - auch auszugsweise - ist ohne ausdriickliche Genehmigung der Urheber nicht erlaubt.

Fir den wissenschaftlichen Gebrauch der Inhalte empfehlen wir, sich an die vorgeschlagene Zitationsweise zu halten,
mindestens mussen aber Autorin oder Autor, Titel des Aufsatzes, Titel des Magazins und Permalink des Aufsatzes

angefiihrt werden.

© 2011 ALL-OVER | Magazin fiir Kunst und Asthetik Wien/Basel



Gottfried Boehm

Dominique Laleg

,BILDKRITIK*
ZUR KONVERGENZ VON ANSCHAUUNG UND REFLEXION
Ein Interview mit Gottfried Boehm

Das Bild hatte in der Philosophie wihrend langer Zeit einen schweren Stand. Uberschattet von
der Evidenz des begrifflichen Urteils, mit dessen Klarheit und Deutlichkeit es sich angeblich
nicht messen konnte, und dabei nicht selten abgestempelt als blofRe Verdoppelung der Dinge,
fristete es im Denken vieler Philosophen lediglich ein Randdasein. Mit der Begrindung der
Asthetik als philosophischer Disziplin im 18. Jahrhundert erwachte jedoch ein zunehmendes
Interesse an Wahrnehmung und damit auch an Bildern. Schlieflich hat sich vor allem

die Phinomenologie und Hermeneutik des 20. Jahrhunderts in vielfdltiger Form mit der
besonderen Erscheinungsweise und Seinsart des Bildlichen beschéftigt. Der Kunsthistoriker
Gottfried Boehm gilt als einer der wichtigsten zeitgendssischen Bildtheoretiker, der seit
Jahren philosophisches Denken mit konkreter Seherfahrung zusammenbringt. Er hat damit
nicht nur zu einer methodologischen Revision des Faches Kunstgeschichte beigetragen,
sondern auch den mittlerweile interdisziplindr ausgetragenen Bild-Diskurs mafigeblich
vorangetrieben.

DOMINIQUE LALEG: Herr Boehm, Ihre Forschung besteht zu einem grof3en Teil aus Arbeit an
Bildern, einer Arbeit mit dem Sehen. Zum anderen aber auch aus intensiver theoretischer Reflexion, die

10



insbesondere der Philosophie des 20. Jahrhunderts verpflichtet ist. Wie wiirden Sie das Verhdltnis und
Zusammenspiel dieser beiden Seiten Ihrer Ttigkeit beschreiben?

GOTTFRIED BOEHM: Thr Begriff ,, Arbeit am Bild“ ist mir sehr sympathisch und innerhalb
dieses Konzeptes lasst sich im Grunde auch schon die Antwort verankern, die ich zu geben
versuche. ,Theorie in meinem Sinne hat etwas zu tun mit der Durchdringung konkreter
Phanomene, also Kunstwerke in aller Regel, so dass diese Durchdringung in der Theorie

ein begriffliches Hilfsmittel gewinnt, das ihr erlaubt, die Erfahrung, die sich anbietet, zu
intensivieren, zu artikulieren, iiber sie zu reflektieren. Das Ziel meiner Uberlegungen ist die
Konvergenz von Anschauung und anschauungsbezogener Reflexion am jeweiligen Werk, das
die Aufmerksamkeit auf sich lenkt — Bild in irgendeinem Sinne.

DOMINIQUE LALEG: Bezeichnet der von Ihnen verwendete Begriff der ,, Bildkritik* diese Arbeit, diese
Weise der Auseinandersetzung mit Bildern?

GOTTFRIED BOEHM: Das konnte man so sagen. Also der Ausdruck ,Bildkritik* ist etwas in den
Vordergrund gertickt im Zusammenhang mit unserem nationalen Forschungsschwerpunkt,
wo wir veranlasst waren, einen Leitbegriff zu formulieren und wir wollten ganz ausdriicklich
die Kategorie ,Bildwissenschaft®, die jetzt landauf landab benutzt wird, vermeiden. Und

zwar deswegen, weil der Begriff der ,Bildwissenschaft” eine Autonomie und Sicherheit

der Argumentation pratendiert, die uns nicht gegeben zu sein scheint. ,,Bildkritik“ hat im
Ubrigen auch, wie vor allem der angloamerikanische Gebrauch der Kategorie ,criticism®
belegt, ein Moment des Prozesses. Wissenschaft ist sozusagen ein disziplindres Monument,
Kritik ist ein Prozess und diese Prozessseite ldsst sich gut mit dem vereinbaren, was Sie vorhin
als ,Arbeit am Bild“ angesprochen haben.

DOMINIQUE LALEG: Das hort sich ganz so an, als ob Sie nicht unbedingt dafiir sind, dass die
sogenannten ,Bildwissenschaften“ — ein Begriff, den Sie sogar vermeiden — sich zu einer eigenstindigen
Disziplin hin entwickeln. Diese Forderung gibt es ja. Wie stehen Sie dazu?

GOTTFRIED BOEHM: Ich bin kein Anhdnger des Versuches, ein neues Fach aus dem

Boden zu stampfen. Ich bin ein leidenschaftlicher Befirworter von Fragestellungen und
Problemstellungen. Was mich leitet, ist, der Konsequenz einer Frage nachzugehen und
nicht, ein Biiro zu ero6ffnen, an dessen Tir steht ,Institut fir Bildwissenschaft®. Was jetzt

ein bisschen karikiert ist, zeigt Thnen aber, dass die Frage nach dem Bild in verschiedene
Richtungen fiithrt und dass sie auch zahlreiche andere Disziplinen, Erfahrungsfelder und
Empirien einbezieht. In meinem Verstandnis kann man Bildforschung oder Bildkritik nicht
betreiben, ohne einen intensiven Dialog mit unterschiedlichen Disziplinen zu beginnen.
Nicht nur Disziplinen der Geisteswissenschaften, da spielen, wie man weif, auch andere eine
Rolle. Also das Format des Bildes ist letztlich ein anthropologisches Format, das sehr weit
fihrt und sehr weit ausgreift und deswegen wiirde ich es ungern in ein ungares Konzept von
Bildwissenschaft mit all den Pratentionen, die damit verbunden sind, einsperren. Deswegen
habe ich eine Reserve gegen den Begriff, ich weif, dass er von Aby Warburg zuerst gebraucht
wurde und fiir Warburg ist es deswegen okay, weil man da weif}, was er darunter verstanden
hat.

11



DOMINIQUE LALEG: Sie haben den Nationalen Forschungsschwerpunkt ,, Iconic Criticisim* oder
eben ,Bildkritik“ erwdhnt. Ein interdisziplindres Projekt in dem Sinne, wie Sie es eben erldutert
haben. Wohin ist diese bis jetzt erfolgreiche Institution unterwegs, wenn nicht zu einem eigenstindigen
Institut, um nicht zu sagen, einer eigenstindigen Disziplin?

GOTTFRIED BOEHM: Diese Institution ist unterwegs in Richtung einer fundamentalen
Revision von Grundlagen unserer intellektuellen und kulturellen Arbeit und wenn man
jetzt so emphatisch von Revolution spricht, dann muss man das sehr genau begriinden.

Ich glaube, dass die mit dem ,iconic turn®— das ist eine Floskel, aber eine Floskel, die das
Problem jedenfalls anzeigt — verbundene wissenschaftliche Arbeit im Grunde den Versuch zu
machen hat, neu zu bedenken, was die Konzepte von Logos, von Erkenntnis, von Medialitdt
der Erkenntnis eigentlich ausmacht und welche Rolle genauer gesprochen das Ikonische in
diesem Konzept des Logos spielt. Ich darf an dieser Stelle noch einmal unterstreichen, dass
die abendldandischen Logoskonzepte bislang ohne irgendeine Riicksicht auf Bildlichkeit
ausgekommen sind, und mir die Fiille der Evidenzen, die wir inzwischen gewinnen konnten
und gewinnen mussten, dahin zu fithren scheinen, dass man diese Grundkategorie neu
konzipieren muss. Also es muss eine Kategorie von Logos sein, die das Ikonische ein- und
nicht ausschliefit.

DOMINIQUE LALEG: Sie haben ein zentrales Stichwort erwdhnt, namlich das ,,Ikonische®, In diesem
Zusammenhang gibt es den von Ihnen eingefiihrten Begriff der ,ikonischen Differenz*. Es scheint, als
wire dieser Begriff auch ein Ergebnis aus der Verbindung von Kunstgeschichte und philosophischen
Konzepten. Konnen Sie umreifsen, was dieser Begriff meint?

GOTTFRIED BOEHM: Ja, ,ikonische Differenz® ist in der Tat eine Kategorie, die an einen
Diskussionsstrang der Philosophie erinnert und da vielleicht auch ankntpft. Man konnte an
Hegel denken, man konnte an Heideggers ,,ontologische Differenz“ denken, die ,différance*
von Derrida, ,Differenz und Wiederholung® von Deleuze und anderes. Inwiefern und in
welcher Weise meine Kategorie damit in Verbindung steht, wiirde ich fiir den Moment

aber erst noch einmal einklammern, das heifit, eine Aussage dazu hinten anstellen. Und das
hangt damit zusammen, dass die Funktion der ,ikonischen Differenz* darin besteht, dort
anzukniipfen, wo wir jetzt mit unserem Gesprach auch begonnen haben, nimlich mit der
Arbeit am Bild. ,Ikonische Differenz* ist der Versuch, nachzubuchstabieren, was am Bild
seine innere Strukturierung, seine ihm eigene Logik ausmacht. Also die ,ikonische Differenz“
ist der Versuch einer ersten Bestandsaufnahme, eine Deskription der im Bild wirksamen,

auf Sinnerzeugung hin ausgerichteten Mechanismen zustande zu bringen. Daran schlieflen
sich dann sehr viel weitergehende Uberlegungen an. Zum Beispiel ist ,ikonische Differenz*
erst einmal eine Beschreibung von Phanomenen und in einem ndchsten Schritt aber auch
eine Reflexion dartiber, in welcher Weise diese Phanomene durch den Blick des Betrachters
aufgeschliisselt werden, wie er sie wahrnimmt, kurzum die Einheit von Phdnomen und
Phinomenwahrnehmung in guter phanomenologischer Tradition ist im Begriff der
sikonischen Differenz“ mit ausgesagt.

DOMINIQUE LALEG: Sie versuchen also, einer genuin bildlichen Erkenntnisform oder einer genuin
bildlich geleisteten Form von Evkenntnis auf den Grund zu kommen. Sie machen Bilder dabei sehr
stark, gerade gegeniiber einer begrifflichen Erkenntnisform. Konnen Sie etwas erldutern, wie Sie den
Ubergang oder die Grenze zwischen dem Sehen der Bilder und dem Denken von Begriffen verstehen?

12



GOTTFRIED BOEHM: Wenn man den Versuch macht, jenseits der Sprache
Symbolisierungsprozesse zu identifizieren und zu entschliisseln, kommt man, aus
arbeitstechnischen Griinden sozusagen und um sich auch Freirdume zu schaffen, leicht

in die Gefahr, das Bildliche oder die Deixis vom Sprachlichen zu isolieren oder beide
gegeneinander zu stellen. Das ist argumentationstechnisch vielleicht auch unvermeidlich, in
jedem Fall erlaubt. Nur am Schluss muss man natiirlich eine Auskunft dartiber bereithalten,
wie sich das Deiktische, also das Tkonische, zum Sprachlichen verhilt. Wie also hangen
Zeigen und Sagen miteinander zusammen? Dariiber ist relativ wenig nachgedacht worden,
wenn ich einmal Wittgenstein oder auch das Spatwerk von Heidegger, wo von der ,Sage”
und der ,Zeige“ die Rede ist, beiseite lasse. Umso drangender wird es, dieses Verhaltnis zu
bestimmen. Und da wiirde ich, ohne dass ich das an dieser Stelle im Detail ausdifferenzieren
kann, dazu neigen, am einzelnen Bild zu entscheiden, wie in ihm Sinndimensionen
entstehen, die sich der sprachlichen Anschlussfahigkeit entziehen. Etwa die Rolle des
Vieldeutigen, der Unbestimmtheit, der Ambiguitdt, eine sehr dem Bilde zuzuordnende
Eigenschaft. Und dann das, was sich in Bildern auch eindeutig sprachlich manifestiert oder
Anschluss an verbale Sprache ermdglicht und daraufhin angelegt ist. Vielleicht kann man,
der Einfachheit halber, auf Imdahls Argumentationsfigur von ,wiedererkennendem" und
ysehendem Sehen“ zurtickkommen. Fiir Imdahl war das ,sehende Sehen* eines, das sich der
sprachlichen Kodifizierung entzieht und im gleichen Zusammenhang, wo sich das ,sehende
Sehen® manifestiert, kann sich aber auch das ,wiedererkennende Sehen“ manifestieren, das
sprachlich anschlussfahig ist.

DOMINIQUE LALEG: Nun sind diese Fragen nach einem ,ikonischen Logos“ und der Verbindung des
Sehens mit dem Denken, des Zeigens mit dem Sagen keine typisch kunsthistorischen Fragen. Sie selber
haben ja zundichst im Fach Philosophie bei Hans Georq Gadamer promoviert, dann aber im Fach
Kunstgeschichte habilitiert. War fiir Sie diese Verbindung immer fruchtbar und war immer klar, dass
Sie damit in der Kunstgeschichte arbeiten wollen?

GOTTFRIED BOEHM: Ja, ich habe mein Studium — und das waren andere Zeiten — nicht auf
ein festes Berufsziel ausgerichtet. Das war vielleicht dumm oder naiv, nur habe ich das
einfach nicht getan, sondern bin meinen Interessen gefolgt und diese Interessen waren von
Anfang an mit einer starken sinnlich-kiinstlerischen und einer theoretischen Faszination
ausgestattet. Diese Konstellation war seit Gymnasialzeiten fiir mich leitend und mafigebend.
Der Versuch, das im akademischen Studium zu realisieren, war unterschiedlich erfolgreich.
Zum Beispiel musste ich die Erfahrung machen, dass die deutsche Kunstgeschichte der
1960er Jahre so theoriefremd war und so positivistisch gesonnen, dass ich meine Absichten,
in diesem Fach Erkenntnisziele zu verfolgen, wie sie mir vorschwebten, zuriickstellen
musste. Ich bin damit gescheitert, dem damaligen Ordinarius in Heidelberg ein bestimmtes
Projekt als Promotion plausibel zu machen, und habe es dann mit Hilfe von Gadamer in

ein philosophisches Projekt verwandelt, mit dem ich dann auch promoviert habe. Und es

lag nahe, nach dieser philosophischen Promotion noch einmal auf den Ausgangspunkt
zuriickzukommen, ndmlich die Philosophie auf konkrete Phanomene zurtickzufithren. Das
war dann zugleich die Weichenstellung in Richtung einer kunstgeschichtlichen Habilitation.
Inzwischen ist die Situation der Disziplin eine andere, in vielem auch eine offenere,
flexiblere, so dass meine Erfahrung, das hoffe ich jedenfalls, nicht noch einmal wiederholt

werden muss.

13



GOTTFRIED BOEHM ist seit 1986 Ordinarius fir Neuere Kunstgeschichte am
Kunsthistorischen Seminar der Universitat Basel und seit 2005 Direktor des
Schweizerischen Nationalen Forschungsschwerpunkts (NFS) ,Bildkritik,
ebenfalls in Basel.

DOMINIQUE LALEG studiert Philosophie und Kunstgeschichte in Basel.
Er ist Mit-Herausgeber und Redakteur von ALL-OVER.

14



IMPRESSUM

ALL-OVER

Magazin fiir Kunst und Asthetik
www.allover-magazin.com

ISSN 2235-1604

HERAUSGEGEBEN VON
Hannah Bruckmdiller
Jirgen Buchinger
Dominique Laleg

REDAKTION WIEN

Schénburgstrake 33/6

1040 Wien

AUSTRIA

+43 664 3932722
hannah.bruckmueller@allover-magazin.com
juergen.buchinger@allover-magazin.com

REDAKTION BASEL

Unterer Rheinweg 148

4057 Basel

SWITZERLAND

+41 78 8251014
dominique.laleg@allover-magazin.com

LAYOUT/SATZ: Dominique Laleg
WEBDESIGN: Jurgen Buchinger
LEKTORAT: Hannah Bruckmiiller

GEGRUNDET 2010 Wien/Basel

COPYRIGHT

Texte, Abbildungen und Gestaltung sind urheberrechtlich geschiitzt. Eine kommerzielle Nutzung der Texte

und Abbildungen - auch auszugsweise - ist ohne ausdriickliche Genehmigung der Urheber nicht erlaubt.

Fir den wissenschaftlichen Gebrauch der Inhalte empfehlen wir, sich an die vorgeschlagene Zitationsweise zu halten,
mindestens mussen aber Autor oder Autorin, Titel des Aufsatzes, Titel des Magazins und Permalink des Aufsatzes

angefiuhrt werden.



DANKSAGUNG

Gottfried Boehm, Julia Gelshorn, Stefan Hauser, Inge Hinterwaldner, Michael Hibner, Clara Kuchar,

Kunstsammlung NRW, Stefanie Kitzberger, Florian Pumhosl, Karin Ritsche, Lena Schoberleitner

ABBILDUNGSNACHWEISE

S.4

S.6
10
18
21
22

v v n n

23
24
25
26
40
42
46
47
49

v nnnnnon

Clyfford Still, 1951-L, No. 2, aus: Thomas Kellein (Hg.), Clyfford Still. Die Sammlungen der Albright-
Knox Art Gallery, Buffalo, und des San Francisco Museum of Modern Art (Kat.), Miinchen 1992, Nr. 25.
Morris Louis, Twined Columns Il, aus: Michael Fried, Morris Louis, New York 1979, Bildtafel 102.
Gottfried Boehm, Kunsthistorisches Seminar der Universitat Basel 2011.

Sebastian Schitze, Caravaggio. Das vollstandige Werk, Kéln 2009, S. 166-167.

Wheelock Whitney, Géricault in Italy, New Haven/London 1997, S. 197, Abb. 260.

Brenda Gilchrist (Hg.), Master drawings from the National Gallery of Canada (Kat.), Washington 1988,
S. 203, Abb. 1.

Whitney 1997, S. 195, Abb. 258.

Ebd., S. 196, Abb. 259.

Albert Alhadeff, The Raft of the Medusa, London et al. 2002, S. 41, Abb. 13.

Sylvain Laveissiére/Régis Michel (Hg.), Géricault (Kat.), Paris 1991, S. 153, Abb. 242.

Florian Pumhosl, Wien 2011.

Florian Pumhosl, Wien 2011

Kunstsammlung NRW, Dusseldorf 2011.

Kunstsammlung NRW, Dusseldorf 2011.

Kunstsammlung NRW, Diisseldorf 2011.



