MEDIEN-ESCHATOLOGIE!?
Herbert HRACHOVEC?

Abstract: Digital network technology has dramatically
changed traditional notions of writing and literacy. The
continuum of Western culture, usually thought to begin with
Homer and to lead up to the present time, has been faced with a
rupture caused by new communication protocols operative on a
global scale. A number of philosophers trying to respond to this
challenge have been influenced by Martin Heidegger's
"Seinsgeschichte” (History of Being) which is supposed to
contain hidden secrets of the rapport of humans to the force of
Being itself. It is often overlooked that this kind of overarching
historical construction was used by Heidegger to support Nazi
Germany's conquests and to encourage German troops even
after the war had turned into a national desaster. This articcle
traces some of the connections between Heidegger's version of
armageddon and present day accounts of media eschatology.
Keywords: culture, digital network, media, eschatologie,
communication, Martin Heidegger, Being.

Nicht jeder Philosoph ist so ehrlich wie Hans-Georg Gadamer, der
unlangst einen Vortrag tiber Kultur und Medien mit dem Eingestandnis
begann, er sei in den Vereinigten Staaten unversehens auf das Problem
gestoflen, einen Fernsehapparat nicht ausschalten zu kénnen.! Dennoch
geraten Philosophen regelméfiig in solche Schwebezustidnde, in denen ihre
manifeste technische Inkompetenz ihren universalen Perspektiven die
Waage hilt. Was haben Gadamers Ausfithrungen dann zu bieten? Nicht
weniger als einen Riickblick bis zu Homer.

,Da ist Homer und mit ihm das erste grofse Schriftwerk der europa-
ischen Zivilisation, das dank der alphabetischen Schrift zu uns gekommen ist.
Es ist nicht nur etwas Trostliches, was ich damit in die Geschichte
hineinflechte. Es ist mehr als das. Es ist in Wahrheit eine Lehre zu sehen, welche
geistige Herausforderung das Abendland damit bestanden hat.”2

Diese weitausholende Sichtweise geht mit dem Bewufitsein einher,
dieser ,Schicksalsweg”® sei heute an einen kritischen Punkt gelangt.

! This paper has been published, for the first time, in: Kinoschriften. Jahrbuch der Gesellschaft fiir
Filmtheorie 2 (1990). pp. 163-184. We thank the author and the editors for their permission to publish
it in our journal too.

2 University of Vienna

160



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |161

Schriftlichkeit sei eine mittlerweile gefdhrdete Qualitat der Kultur, die sich
in der Nachfolge der alten Griechen versteht. Einerseits entwickelt sie aus
sich heraus unerhorte Anspriiche:

... jetzt erkennen wir, daf3 diese frithe Geschichte der europdischen
Zivilisation, durch alle ihre Phasen hindurch, am Ende bis zu den extremen
Formen einer neuen maschinellen Abstraktionskunst fiihrte, die mit dem
Computer die gesamte Menschheit und ihre Lebensform erfafst.”

Andererseits fdllt das Kulturniveau angesichts dieser Abstraktheit
auf pra-alphabetische Zustinde zuriick. Mit leichter Hand Jahrtausende
skizzenhaft zu kennzeichnen scheint recht naiv zu sein und speziell zur
Medientheorie nichts beitragen zu konnen. Ich werde zeigen, dafs die
philosophische Einstellung, die bei Gadamer nobel anklingt, in
radikalisierter Form von grofler Wichtigkeit fiir einen Teil der
gegenwartigen Debatte {iber Informationstechnologien ist. Der
Marktmechanismus, dem auch Theorien unterliegen, hat einen ganz
bestimmten Typus abendldandischen Endzeit-Denkens zu einem
Grundmuster von Versuchen gemacht, die neuen Medien zu begreifen.
Eigenartige Mischformen von Betroffenheit und Spekulation entspringen
dieser Symbiose. Es wird nicht schaden, sie etwas zuriickzustutzen.

1

Im Wintersemester 1942/43 halt Martin Heidegger eine Vorlesung
iiber Parmenides. Der Anfang der Philosophie bei den Griechen, der darin
abgehandelt wird, ist keine kulturhistorische Reminiszenz. Heidegger
verwebt diesen {iberlieferten Beginn mit der politischen Katastrophe, die
sich fiir das deutsche Reich abzeichnet. ,Der Anfang ist das, was in der
wesenhaften Geschichte zuletzt kommt.”> Das heifit unter anderem: Fiir
einen ernst zu nehmenden Anfang reicht es nicht, sich irgendwann einmal
als Auftreten von etwas Neuem bemerkbar zu machen. Seine volle
Bedeutung Iafit sich erst ermessen, wenn alles abzusehen ist, was mit ihm
begonnen hat, also vom Abschlufs seiner Mdoglichkeiten her. Woran erkennt
man, daff gerade jetzt die Fiille des urspriinglich Vorgezeichneten
bevorsteht? Die offizielle Antwort Heideggers lautet, dafy ein unbemerkt
gebliebener Wesenswandel der Wahrheit seit Platon die europdische
Geschichte bestimmt hat und sich erst heute, insbesondere durch den
Nachvollzug der Schriften Nietzsches, dem Denkenden enthiillt. Die Folge
dieses Wesenswandels sei die Verkehrung des unbefangenen Weltbezugs
der frithen Griechen in eine imperiale FEinstellung gewesen. Den
Philosophen kommt die Aufgabe zu, auf die Erfahrung hinzuweisen, daf3



162 |Herbert HRACHOVEC

,unsere gewohnten Grundvorstellungen, nadmlich die romischen,
christlichen, neuzeitlichen, am anfanglichen Wesen des Griechentums
elend zerbrechen.”® Darum kommt der Anfang zuletzt: Er zielt {iber die
Technik der Weltbeherrschung hinaus, die mittlerweile entstanden ist. Es
fallt jedoch nicht schwer, in Heideggers Vorlesung ein bedeutend
handfesteres Motiv fiir sein gesamteuropdisches Krisendenken zu finden.

Die Zerstorung der Ordnung des Kontinents durch Hitler muf einen
hoheren Sinn haben. Dazu entwickelt Heidegger eine Konstruktion, die dem
Volk des ersten Anfangs ein Volk des urspriinglicheren Anfangs
gegeniiberstellt und mit der Aufgabe betraut, das Abendland zu retten,
indem es die Verstellungen der letzten zwei Jahrtausende wegraumt. Das
kann man tun, indem man einen Weltkrieg entfesselt, der Philosoph
hingegen unternimmt es, diese politische Aktion in einen denkerisch
ansprechenden Rahmen zu fassen.

,Daher gilt es zu wissen, dafy dieses geschichtliche Volk, wenn es
tiberhaupt hier auf ein ,Siegen' ankommt, schon gesiegt hat und unbesiegbar ist,
wenn es das Volk der Dichter und Denker ist, das es in seinem Wesen bleibt,
solange es nicht der furchtbaren, weil immer drohenden Abirrung von
seinem Wesen und so einer Verkennung seines Wesens zum Opfer fallt.””

Die gewaltsam tiiberdrehte Perspektive, die der faschistischen Ag-
gression dadurch die Spitze nehmen will, dafs sie die Deutschen selbst im
Untergang zu Siegern erklart, entspringt dem Wunsch, in der Philosophie
nicht nur schone Riickblicke zu geben, sondern sich in aller Entschiedenheit
einzumischen. So wird der Zusammenbruch Hitlerdeutschlands das
existentielle Umfeld fiir kithne philosophische Entwiirfe. Der Umstand
tangiert die Mediendebatte in doppelter Hinsicht. Erstens findet sich in
derselben Parmenides-Vorlesung eine Passage tiiber Handschrift,
Schreibmaschine und Technologie, von der aus sich Direktverbindungen zu
Derridas Grammatologie und zu post-marxistischen Zeichentheorien und
damit auch zur Filmsemiotik ziehen. Zweitens ist der Text und sein
Kontext ein Hinweis, dafi die Neigung, den gegenwirtigen Zustand der
Medien unter dem Vorzeichen des globalen Krieges zu sehen, eine
keineswegs unbedenkliche Tradition besitzt. Mit Blick auf Heidegger wird
unklar, wie man Katastrophen denken soll. Die Ubertragung der
Pauschalurteile, die er dazu entwickelt hat, die Rolle der Deutschen im 2.
Weltkrieg zu verkraften, wird nicht viel weiterhelfen.

Jacques Derridas Kritik am ,Logozentrismus” und die neuen
Entwicklungen im Bereich audlo-visueller Aufzeichnungssysteme haben die
Umsetzung sinnvoller Tatigkeiten in symbolische Ordnungen zu einem



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |163

Schliisselproblem gemacht. Das Alphabet, die Filmaufnahme und der
digitale Code kommen darin tiiberein, daf sie nicht ausschliefilich ein
Ensemble miteinander nach vorgegebener Norm verbundener Elemente
sind, sondern daf} ihre eigentiimliche Leistung erst durch die Kategorie
,Sinn” erschlossen wird. Es handelt sich um Zeichenmaterial (Signifikaten),
das in einer Relation sui generis Bezeichnetes erschliefst. Fremdheit zwi-
schen Graphismen oder Lichteffekten und den Inhalten, die sie zu bedeuten
geben, ist einerseits die Basis jeder symbolisch vermittelten Kommunikation,
andererseits geht sie nie so weit, dafs die Materialitat der gewahlten Zeichen
keinen Finflufs auf das Mitgeteilte hatte. Fotografierte Menschen sind anders
als gezeichnete. Verstandigung, und dementsprechend auch die
Zeichentheorie, lebt von der immer wieder in gelingender Interaktion
aufgehobenen Entfremdung von Artikulationsversuchen. Heidegger hat die
weltbestimmende Wirkung der Massenkommunikation schon friih gesehen
und entwirft als Gegen-Halt einen urspriinglich heilen Zustand, in dem der
manipulierbare Zwiespalt zwischen Signifikant und Signifikat noch nicht
aufgebrochen ist.

Der Mensch ist ein Wesen von Wort und Hand. Die schéne
Verbindung zwischen seinen geistigen und praktischen Vermogen sei die
Handschrift, korperlich vermittelte Sprache. Sie gehort in den Kreis der
Moglichkeiten, die der Anfang uns tiberliefert hat. In ,,Sein und Zeit” folgt
auf die Darlegung des Werkzeuggebrauchs sofort Ontologie, industrielle
Entwicklungen kommen nicht in den Blick. 15 Jahre spéter, in der
Parmenides-Vorlesung, finden sich Ansdtze zu einer Auseinandersetzung
mit den Apparaten, die Heideggers Idylle durchbrechen. ,Die
Schreibmaschine entreifst die Schrift dem Wesensbereich der Hand, und das
heifst des Wortes.”® Ich iibergehe die aus beschaulicher Sicht treffenden
Bemerkungen Heideggers iiber die bedenklichen Konsequenzen des neuen
Umgangs mit Schrift. Typisch und fiir das vorliegende Thema relevant ist
seine Dramatisierung der technischen Errungenschaft. Es war einmal, da
waren die Sinnzusammenhénge noch intakt, dann aber stiirzte der Abfall
aus der Nahe zum Urspriinglichen uns in die moderne Bodenlosigkeit und
— als letzte Chance, die Entwicklung umzukehren — in die Krise im
Weltmafistab.

,Die Einsicht in das ,metaphysische' Wesen der Technik wird fiir uns
geschichtlich notwendig, wenn das Wesen des abendlandischen ge-
schichtlichen Menschen gerettet bleiben soll.”?

Solche Beschworungen angesichts des ,totalen Krieges” waren in
der Folge in Vergessenheit geraten, hitten sie nur aus Trotz und



164 |Herbert HRACHOVEC

Versponnenheit bestanden. Darum reicht es nicht, auf ihren zeitgebundenen
Charakter hinzuweisen. Die Umstande, denen sie entstammen, haben sich
weniger verdndert, als uns lieb sein kann. Kriegs- und Konsumtechnik
wurden noch unwiderstehlicher ausgebaut, das internationale
Zerstorungspotential {ibersteigt nach 45 Jahren ,Frieden” das Heidegger
bekannte um Dimensionen. Dazu kommt, dafs weder der Liberalismus der
reichen westlichen Demokratien noch der Marxismus in einer seiner
Spielarten mit den vom Menschen in globalem Mafistab selbst
verursachten Problemen fertig zu werden scheint. Heideggers
philosophisches Krisenmanagement entwickelt sich auf diese Weise zu einer
Attraktion fiir Theoretiker auf der Suche nach Modellen zum Verstandnis
der prekdren politisch-kulturellen Konstellation am Ende dieses
Jahrhunderts.

2

Symptomatisch sind zwei franzosische Denker, einer, der sich vom
Einflufs Heideggers frei zu machen sucht, und ein anderer, dessen Denken
zusehends von typisch Heideggerschen Motiven angezogen wird. J. Derrida
hat die Zeichentheorie de Saussures zur Folie einer Kritik des Abendlandes,
die Heideggers Vorzeichen umdreht, gemacht.

,Die Geschichte der Wahrheit, der Wahrheit der Wahrheit, ist ...
immer schon Erniedrigung der Schrift gewesen, Verdrangung der Schrift aus
dem ,erfiillten' gesprochenen Wort.”1°

,,Dennoch wissen wir, dafs die Thematik des Zeichens seit nahezu ei-
nem Jahrhundert den Todeskampf einer Tradition darstellt, die vorgab, den
Sinn, die Wahrheit, die Prasenz, das Sein usw. der Bewegung der Bedeutung zu
entziehen.”!

Es sind die zweieinhalbtausend Jahre, die wir schon kennen, nur hat
sich — nach Derrida — auch Heidegger noch innerhalb des Vorurteils
bewegt, man konne der multimedialen Proliferation der Zeichen die
lebendige Stimme als verldflliches Ereignis unterlegen. Dissemination
dagegen ist der Prozef3, in dem die Signifikanten sich vom Ursprungsdruck
befreien, um den nicht mehr hierarchisch tberschaubaren Raum
gesellschaftlicher Sinnverflechtung zu durchmessen. Aus dem Protest gegen
Heideggers Fixierung an den Anfang entstehen bei Derrida die Geschichten
des in die Welt versprengten Sinns, der die Akte seiner Konstitution weit
hinter sich 1ait. Sie sind von der Postmoderne begierig aufgenommen
worden. Aber das ist nur die eine Richtung (der Gegen-Zug) im von
Heidegger vorgegebenen Modell. Fiir sich betrachtet fiihrt diese Bewegung



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |165

nur in die Zerstreuung. Wenn sie dort nicht einfach verschwinden soll, ist
ein Gravitationszentrum notig, welches das Divergente dennoch biindelt.
So erklart sich die systematische Attraktivitit des Weltunterganges auch
dort, wo ihm kein emphatisch verkiindeter Anfang entspricht.

,Der Vorgriff auf die Zukunft ist nur in Gestalt der absoluten Gefahr
moglich. Sie ist das, was mit der konstituierten Normalitat vollstandig bricht
und also nur in Gestalt der Monstruositit sich kundtun, sich prisentieren
kann.”1?

Dieser Ausblick stellt die Weichen fiir eine Ubertragung der Ge-
danken von 1942 auf die aktuelle Mediendebatte. Die ,konstituierte
Normalitdat”, auf deren prinzipielle Grenzen Derrida verweist, ist namlich
die Herrschaft des Logozentrismus, der das gesprochene Wort zum
Mafsstab der Entwicklung macht. Wird er erschiittert, ist zweierlei zu
gewartigen: akute Katastrophenstimmung wund unbegreifliche neue
Mitteilungsformen. Es ware miiffig, sich daran zu stoflen, dafi die
Konstruktion des Logozentrismus Heideggers Seinsdenken abgeschaut ist.
Ihre Aktualitdt rithrt daher, dafs sie die Gegenwart — nach der linguistischen
Korrektur — genau in jener Weise denken lafit, die Heidegger bekannt
gemacht hat: als Aufler-Kontrolle-Geraten traditioneller Inhalte unter
verscharfter Kriegsgefahr. Derrida hat es in einem Vortrag iiber Literatur
und Atombombe angesprochen.

,,...eine Kultur und ein soziales Gedachtnis kénnen sich symbolisch
mit jedem Tod beladen (das ist sogar ihre wesentliche Funktion und ihr
Daseinsgrund). Sie begrenzen in diesem Mafie die ,Realitdt' dessen, sie tilgen
sie im Symbolischen. Der einzige absolut reale Referent besteht folglich im
Ausmafle einer absoluten atomaren Katastrophe, die irreversibel das gesamte
Archiv und alle symbolische Kapazitit zerstort, das Uberleben’ im Herzen des
Lebens.”3

Der Bezugspunkt dieser Beobachtung ist die geo-politische Lage,
aber ihre Argumentation ist zeichentheoretisch. Das Abendland, ein Reich
des Alphabets, ist in dufierster Gefahr, die nukleare Bedrohung {ibersteigt
die Mittel zur Vergegenwartigung von Sinn, die es hervorgebracht hat.
Soweit, so schlecht. Aber diese Warnung lafit sich in einer eigenartigen
Weise drehen. Die , symbolische Kapazitdt”, die der Atomkrieg ganzlich
zerstoren wiirde, ist paradigmatisch versammelt in der Buchkultur. Ihre
Entwicklung ist mit der Zivilisation, wie wir sie kennen, parallelisiert. Dann
werden die neuen Medien, welche die Konventionen des klassischen
Zeichengebrauches  durchbrechen,  funktional  gleichwertig =~ mit
Weltzerstérung. Und damit ist das Problem des Uberlebens des



166 |ierbert HRACHOVEC

Menschengeschlechtes in die Debatte um die neuesten Errungenschaften auf
dem Sektor der Informationstechnologie gerutscht. Eine sonderbare
Mischung aus Lacherlichkeit und Ernst kennzeichnet die metaphysische
Sprechweise auf Ihrer Exkursion in die Elektronik. Einerseits ist offenbar,
dafs Spekulationen iiber das Wesen der Wahrheit und die Urschrift fiir ein
Verstandnis der neuen Medientechnologien nichts beitragen konnen,
andererseits ist nicht zu leugnen, dafs Radio, Film, Fernsehen und digitale
Datenmanipulation die bekannte Welt tiefgehend erschiittern und daf3 das
Militar begierig dazu beitrdgt. Jenseits der traditionellen Symbolwelt droht
das schwarze Loch einer alles an sich ziehenden Kriegsvorbereitung. Aus
dieser Konstellation von Hilflosigkeit und Staunen entsteht das Schauspiel
philosophisch versierter Zeitkritiker, die sich, ausgeriistet mit dem
Instrumentarium der Heideggerschen Ontologie, an die Analyse der
jingsten Produkte der Unterhaltungsbranche machen. Im Sinn der
Dissemination wére diese Bereitschaft und ihr vorhersehbares Auslaufen
nicht weiter tragisch. Aber sie verweist zugleich auch auf die apokalyp-
tischen Implikationen — der Gefdhrdung des Wortes, der Gefdhrdung der
Weltzivilisation. Das ergibt einen zwischen Uberhitzung und
Verfliichtigung von Sinn wechselnden Schreibstil. Als Beispiel nehme ich
Jean Baudrillard.

Derridas Vorschau in eine Welt der nicht mehr zentral iiber-
schaubaren Kodierungen kommt aus einer Kritik der phanomeno-
logischen Schule, Baudrillards Beitrdage haben sich aus einer politischen
Okonomie der Zeichen  entwickelt, also vom Heidegger
entgegengesetzten Ende des politischen Spektrums her. Sie do-
kumentieren die Machtlosigkeit der konventionellen ideologiekritischen
Analyse  angesichts der  Herausforderung der  bestehenden
Mediengesellschaft. Ausgangspunkt ist das Ungeniigen am links-
liberalen Versuch, im Anschluff an Benjamin und Brecht heute noch an
der  Hoffnung  festzuhalten, eine  Vergesellschaftung  der
Produktionsmittel (in diesem Fall der Rundfunk- und Fernsehanstalten)
wiirde die Subversion der Aufklarung durch die Massenmedien
aufhalten. Baudrillard macht geltend, daf§ die darin leiten-de Vorstellung
des dialektischen Umschlags ,boser” zu ,guter” Machtausiibung am
wichtigsten Zug des Phanomens vorbeigeht: ... die Medien sind dasjenige,
welches die Antwort fiir immer untersagt, das, was jeden Tauschprozefs
verunmoglicht ...“* und die Benutzer zu alternativlosen Konsumenten
stempelt. Die Rede von bewufiter Gestaltungsmoglichkeit im Rahmen,
den die staatlichen Nachrichten- und Unterhaltungsnetze vorgeben, ist



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |167

Augenauswischerei. ,Dieses rationalistische Denken hat immer noch nicht
dem biirgerlichen Denken der Aufklarung abgeschworen, es ist das Erbe all
ihrer Auffassungen tiber die demokratische (hier: revolutionédre) Tugend der
Verbreitung von Aufklarung.”?

Auch in diesem Traditionsstrang entsteht also die Forderung nach
einer Ablosung vom bisher herrschenden Geschichtsbild. Wie die
Dissemination dem Logozentrismus begegnet eine Erorterung der
massenwirksamen Leitbilder (Simulakra) dem Neo-Marxismus.

,Die historische Solidaritdt des Produktionsprozesses, die Solidaritat
der Fabrik, des Stadtviertels und der Klasse, ist verschwunden. Von nun an sind
alle voneinander getrennt und gegeneinander indifferent im Zeichen des
Fernsehens un des Autos, im Zeichen der tberall in die Medien und
Stadtplane eingeschriebenen Verhaltensmodelle.”1¢

Gegen diesen Befund wird man kaum etwas sagen konnen. Er
enthdlt freilich noch keinen Anhaltspunkt fiir die Antwort auf die Frage,
was in dieser Situation zu tun sei. Ein Vorschlag ist bekannt und wird auch
von Baudrillard wiederholt empfohlen: ein neuer Heroismus an der Grenze
des gesellschaftlich zugelassenen Sinns, Piratensender, Graffiti,
Grofistadtindianer. Aber das fithrt nicht weit. Schnell holt das
gesellschaftliche Bediirfnis nach Nervenkitzel und der Uberlebenstrieb die
Ausreifler ein. Was dann? Baudrillard schwenkt auf die Linie Heidegger —
Derrida ein. Die Uberzeugungskraft der alteuropdischen Begriffe hat uns
verlassen, wir sind mit einer historischen Singularitat konfrontiert, mit dem
Ende der Geschichte der Wahrheit.

»,Nieder mit allen Hypothesen, die den Glauben an eine wahre Welt
ermOglicht haben' sagte Nietzsche.””” Das Seinsdenken hat darauf so
reagiert, dafl es den ganzen Verhaltenskomplex des urteilenden Sich-
Orientierens an etwas wie Realitit zu unterlaufen suchte. Nicht die
klassischen Unterscheidungen zwischen wahr und falsch, Idealismus und
Realismus etc. sind wichtig, sondern der Anfang, aus dessen unerschopfter
Fiille sie entspringen. Baudrillard hat sich zur Bezeichnung dieser
kriterienlosen Phase im menschlichen Weltverhalten den Begriff
,Simulation” ausgesucht.

,Flir mich ist Simulation dieser seltsame Zustand der Dinge, wo ihr
Ursprung und ihre Finalitdt, sagen wir, zusammenstiirzen oder neutralisiert
werden, wo die Frage der Wahrheit gar nicht mehr zu stellen ist, oder wir
konnen sie nicht mehr stellen, weil alles weder falsch noch wahr ist, und
Simulation ist gar nicht, bedeutet gar nicht falsch, bedeutet gar nicht



168 |Herbert HRACHOVEC

Dissimulation, sondern ist die gegenseitige Neutralisierung von wahr und
falsch.”1

Heideggers Formel fiir dieses Ausschopfen und Erschopfen des
geordneten Verlaufs der Erscheinungen der Dinge war ,das Gestell”, jene
seinsgeschichtliche Situation, in der zwischen Natur und Machbarkeit nicht
zu unterscheiden ist. Speziell in diesem Fall: Ein Ding und eine Tauschung
auseinanderzuhalten erfordert einen Urteilsrahmen, d. h. die Moglichkeit, es
in vertretbaren Sédtzen zu individuieren und mit Eigenschaften auszustatten.
Die Gewohnheit, das zuversichtlich zu tun, ist uns abhanden gekommen.
Eine weltumfassende metaphysische These, politische Ratlosigkeit und ein
neuerdings interessantes dsthetisches Paradigma flieffen in Baudrillards
Simulationsbegriff zusammen. Philosophische Erérterungen sind in eine
Dimension vorgestofsen, in der der Glaube an die Wirklichkeit fundamental
erschiittert ist, der Versuch, eine kritische Theorie der Gesellschaft
fortzufiihren, scheitert an der durch Massenmedien beherrschten
Selbstherrlichkeit der 6ffentlichen Meinung. Und dazu passen schliefdlich die
Aussichten, die zur Bildverarbeitung eingesetzte Grofscomputer eroffnen: In
bisher unvorstellbarer Weise verschwinden die Grenzen zwischen Fiktion
und Wirklichkeit. Die Abhéangigkeit realistischer Foto-Aufnahmen von einer
Vorlage, die einen spezifischen Abstand zwischen Original und
Wiedergabe erzeugte, féllt weg, wenn Bildbenutzer in Echtzeitsimulation
auf das Gesehene einwirken konnen, ,als wiaren sie” ein Teil der
,dargestellten” Wirklichkeit.

Weder die Buchseite noch die Filmleinwand bieten vergleichbar
eindrucksvolle Moglichkeiten, fiktive Zusammenhéange derart in die realen
Handlungsraume der Rezipienten einzupassen, dafi die Widerstandigkeit
der Welt, ihre aufsassige Unbetroffenheit von menschlichem Handeln, eine
Zeitlang wegfallt. Man konnte von einem neuen Idealismus sprechen,
wiirde der Effekt der ,Hyperrealitdt”, in der , das Reale und das Imaginare
zu einer gemeinsamen operationalen Totalitdt verschmolzen sind”,' nicht
alle iiberkommenen Begriffsmuster in Frage stellen. Die Kiinstliche-
Intellligenz-Forschung, die sich der Bevolkerung der Erde mit technisch
produzierten Sinn-Generatoren widmet, diskutiert das Thema der
Erzeugbarkeit von elektronischem Bewufstsein durch den Menschen schon
seit langerer Zeit. Diese Auseinandersetzungen sind von den
Medientheoretikern, um die es hier geht, nicht aufgenommen worden. Sie
folgen lieber dem Weltuntergangsmuster.

,Da erkennen wir, dafs ein Augenblick der Geschichte nahe ist,
dessen Einzigkeit sich keineswegs nur und erst aus dem Zustand der seienden



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |169

Welt und unserer eigenen Geschichte in ihr bestimmt. Es ,geht' nicht nur ,um'
das Sein und Nichtsein unseres geschichtlichen Volkes, es ,geht' nicht nur ,um’
das Sein oder Nichtsein einer ,europdischen’ Kultur, denn dabei geht es immer
schon und nur um Seiendes. All diesem zuvor und anfdnglich steht zur
Entscheidung: das Sein und Nichtsein selbst, das Sein und Nichtsein in ihrem
Wesen, in der Wahrheit ihres Wesens.”2°

Gegen Ende des 2. Weltkrieges und von deutscher Seite her gesagt ist
das vielleicht verstandlich. Schwieriger zu begreifen wird es, wenn 1989 ein
Franzose die Nostalgie der Gotterddmmerung heraufbeschwort.

.. mein Phantasma ist vielleicht, daf$ es die dufSerste Herausforderung
wieder gébe. Einerseits nehme ich den Zustand der Dinge, also ich mufs den
Zustand der radikalen Indifferenz der Dinge beobachten und analysieren, also
ich meine die radikale Schicksalslosigkeit und andererseits, vielleicht ist es
doch immer ein Traum, oder eine Metapher oder ein Phantasma, mochte ich,
dafs es die radikalste Herausforderung, also die radikalste Fatalitdt gabe, das
radikalste Schicksal wieder gabe."?!

Daf jemand seine Phantasien ausspricht, ist nicht zu tadeln. Sie sind
nicht ohne Sachbezug und lassen sich durch zahlreiche ahnlich gelagerte
Projektionen erganzen. Ich werde sie in aktuellen Verdffentlichungen zur
Filmtheorie verfolgen, dann aber doch die Frage stellen, wie weit sich dieser
Radikalismus treiben Idfst. Oder genauer gesagt, um das in meiner
Exposition enthaltene Vorurteil ausdriicklich zu machen: ob es sich nicht um
verbale Grofitaten handelt, deren aufgeregte Geste eher sich selbst als ihr
Thema bedeutet.

3

Ich illustriere die apokalyptische Stimmung, die Filmemacher und
die Theoretiker, die ihnen assistieren, verbreiten, anhand von vier stichpro-
benartig gewdhlten Texten. Die Spannweite reicht von Diskussions-
bemerkungen, in denen die konkreten Arbeitsbedingungen von Regisseuren
mit dem Vokabular der Endzeit dargestellt werden, bis zu philosophisch
ambitionierten, programmatischen Verlautbarungen, die ausgehend von
den neuen reproduktionstechnischen Mdglichkeiten das Schicksal des
Abendlandes neu zu begreifen suchen.

Die Reaktion, nach der Einfithrung eines neuen technischen Verfah-
rens , konne man nicht mehr” in der alten Bezugswelt leben, gehort zu den
Erfahrungskonstanten der letzten zwei Jahrhunderte. Die Paradig-
menspriinge Pferd/Auto, Malerei/Foto, Depesche/Telefon, Transatlantik-
dampfer/Flugzeug stellen nur eine kleine Auswahl aus den Umstellungen



170 |Herbert HRACHOVEC

dar, die der Fortschritt anbietet und abverlangt. Dementsprechend ist es
nicht verwunderlich, daf8 ein Filmemacher, der sich an die Grenze seines
Mediums vorwagt, davon spricht, dafy ein Zeitalter zu Ende geht. Doch
anscheinend reicht das nicht mehr. Vor dem in den vorangehenden
Abschnitten skizzierten Hintergrund kommt gleich die Geschichte als
Ganzes ins Spiel, wenn es darum geht, 1987 die Rezeption eines 1981-83
hergestellten Films iiber das Potential computergenerierter Bilder zu
charakterisieren.

,Die ,Entwicklungen' verlaufen nicht mehr in geschichtlichen Bahnen
... Als du damals sagtest, du hattest den Titel fiir unseren Film gefunden:
,Echtzeit', da traf das fiir mich ins Schwarze, weil mir in diesem Wort
gleichzeitig auch diese zweite, mehr philosophische, {iber die empirische Zeit
hinausgehende Bedeutung anzuklingen schien; die Bedeutung eines Schnitts,
der die Zeit selbst ist. Was ein Ereignis tiberhaupt ist, was die Zeit wirklich
ist, dartiber spricht sich so schwer oder gewohnlich eben gar nicht. Der Film hat
das versucht, er hat dieses sich aktualisierende Problem versucht
auszudriicken.”?2

Die Zuversicht, ein Film konne sich tiber die Geschichte erheben und
die Gesetze ihres Verlaufes iiberhaupt, nicht Zeitverlaufe zu seinem Inhalt
machen, ist ohne die Verflechtung von Metaphysik und Lektiire der
neuesten Informatikjournale nicht zu verstehen. Das Aufkommen von
Computerprogrammen, die Abbilder ohne Vorbild herstellen und
manipulieren, wird als todlicher Schlag fiir die Filmindustrie
wahrgenommen und der in seiner Existenz bedrohte Film wird zum
Schauplatz der Frage nach Zeit und Ewigkeit. Die Frage reicht darum nicht,
es mufl die anspruchsvollere sein, wie Filme sich den verdnderten
Bedingungen anndhern konnten, oder ,,0b man iiberhaupt noch einen Film
machen kann.”? Die Konkurrenz zwischen verschiedenen Techniken der
Herstellung und Vervielfaltigung von bewegten Bildern wird in den Rang
einer Entscheidungsfrage iiber die Zukunft der Zivilisation erhoben. Die
,Verwiistung der kulturellen Szenerie"* ist so weit fortgeschritten, daf3
einem Filmproduzenten nur die stindig miithsam aufgeschobene
Selbstaufgabe bleibt.

Praktiker sprechen so, weil Baudrillards Phantasmen in zahlreichen
Artikeln, die sich mit der Auswirkung des Computers auf das Kino
beschéftigen, als Richtmafi aufgenommen werden. Beim Versuch, die
neuesten Stromungen nicht zu verpassen, entwirft Bill Nichols eine
Entwicklungstafel =~ vom  Unternehmenskapitalismus  {iber  das
Monopolkapital zum multinationalen Kapitalismus und ordnet diesen



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |171

Phasen passende Phanomene zu: Tuberkulose -- Krebs -- Aids,
Dampfmaschinen -- Elektrizitdt -- Atomenergie, Film -- Fernsehen --
Computer, Repradsentation -- Kollage -- Simulacra. Der bei Baudrillard
vollzogene Wechsel von neo-marxistischer Medienkritik zu lustbesetzter
Demontage der belanglos gewordenen Realitdt gibt dem Filmtheoretiker
die Richtung vor, in die er die zu erwartenden Entwicklungen projiziert.

,Die Simulation ersetzt jede vorhergehende Wirklichkeit, jede Aura,
jeden Bezug auf Geschichte. Rahmen fallen auseinander. Was festgelegt war gerat
aus den Angeln. Neue Identititen, widerspruchsvoll angenommen, setzen
sich durch.”?

Absolut genommen kann diese Beschreibung fiir ein paulinisches
Bekehrungserlebnis, fiir Don Quichote oder fiir Drogenrausch stehen, im
vorliegenden Fall gilt sie einer ins Prinzipielle gesteigerten Wiedergabe der
Effekte von Video-Games. Die Sprache ist von jener der Inserate aus
,Joystick.  Alles was Computern Spaffi macht” kaum noch
auseinanderzukennen.

,Der Chip ist reine Oberflache, reine Simulation des Gedankens.
Seine materielle Oberflache ist seine Bedeutung — ohne Geschichte, ohne
Tiefe, ohne Aura, Affekt oder Gefiihl. Die Kopie reproduziert die Welt, der
Chip simuliert sie. Es ist der Unterschied dazwischen, die Welt
nachzubilden und sie auszuldschen.”2

Besonders problematisch scheint in solchen Standortbestimmungen
,die Geschichte” zu sein. Diese Vorstellung stammt nicht aus der
Filmtheorie, sondern aus einer genau datierbaren Phase der
Auseinandersetzung mit Faschismus in Europa. Die Nachwirkungen dieser
Vorgabe sind noch immer nicht abgeschlossen, das ist die historische
Dimension des Schlagwortes vom Ende der Geschichte. Es trifft zwar zu,
dafs die Gegenwart ein dsthetisches wie reales Potential der Vernichtung von
Geschichte selbst enthdlt. Schliefllich war Reagans , Krieg der Sterne” eine
weltbedrohende Science-fiction-Inszenierung. Ist darum jedoch die
Filmtheorie der richtige Ort zur Diskussion dieser Verhaltnisse? Wir lesen in
derselben Ausgabe von ,Screen” eine Debatte {iiber ,The Classical
Hollywood Cinema“? und Uberlegungen wie diese:

,Im Zeitalter kybernetischer Systeme mag es sein, dafs das Fundament der
westlichen Kultur und das Herz ihrer metaphysischen Tradition, das
Individuum mit den ihm eigenen Widerspriichen von freiem Willen gegen
Determinismus, Autonomie gegen Abhangigkeit usw. dazu bestimmt ist, als
verkiimmerte Spur von nicht langer relevanten Begriffen und Traditionen
dazustehen."?



172 |Herbert HRACHOVEC

Philosophen, die Fernsehapparate nicht zu bedienen wissen, tun gut
daran, sich zur Konstruktion der Wirklichkeit in einer Nachrichtensendung
oder zu MIAMI VICE vorsichtig zu duflern. Aber um-gekehrt wird man
verlangen konnen, dafs das Instrumentarium pauschaler Zivilisationskritik
in den einzelnen Sachgebieten mit Zuriickhaltung verwendet wird. Was im
Originalkontext mit mannigfachen Zweifeln durchsetzt ist, wird im Zitat zu
einem Faktum, das nur mehr gldubig nachgesprochen werden kann.

Mitteilungen und metaphysische Propositionen stehen unvermittelt
nebeneinander, die Ebene der skeptischen Einschdtzung des Angebotenen
bleibt ausgeblendet. Ein Grund ist sicherlich die Peinlichkeit, in welche die
herkémmlichen moralischen Bewertungen der Phanomene leicht abgleiten.
Mehr tiber das ,, Fundament der westlichen Kultur”, diesmal von Friedrich
Kittler:

,Mit der technischen Ausdifferenzierung von Optik, Akustik und
Schrift, wie sie um 1880 Gutenbergs Speichermonopol sprengte, ist der soge-
nannte Mensch machbar geworden. Sein Wesen lauft iiber zu Apparaturen.
Maschinen erobern Funktionen des Zentralnervensystems und nicht mehr
blofs, wie alle Maschinen zuvor, der Muskulatur.?

Das liest sich wie ein Frontbericht und ist wohl auch als literarisches
Echo des technischen Eroberungszugs verfafst. Stilprinzip ist wiederum die
suggestive Mischung von Beobachtungen aus dem Bereich der
Medientechnologie und Einblick in das Universum. Kittler hat das
Aufkommen der Zeitspeicher eingehend erforscht, speziell die
»,Manipulation der Sehnerven und ihrer Zeit“* im Kino. Und auch er Iaft
mit dem Aufkommen digitalisierter graphischer Datenproduktion die
Endzeit anbrechen. ,Die Leute werden an einem Nachrichtenkanal hdangen,
der fiir beliebige Medien gut ist -- zum erstenmal in der Geschichte oder als
ihr Ende.”®' Der wesentliche Unterschied zwischen analogen und digitalen
Aufnahmetechniken besteht in der mathematischen Manipulierbarkeit der
Informationseinheiten. Kameras und Tonbandgerate liefern
Aufzeichnungen, die nur mit Miithe zu Darstellungen nicht bestehender
Wirklichkeiten transformiert werden kénnen. Computeranimation braucht
iiberhaupt keinen Input aus der Realitit, um die in unserer Zivilisation
eingefiihrten Abbildungseffekte hervor-zubringen. Heideggers , Gestell”
scheint im Computer greifbar geworden zu sein: Es kommt nunmehr darauf
an, Quantititen zahlenmaflig zu erfassen und zur Sicherung maximaler
Planbarkeit tibersichtlich zu verwalten. Entsprechend der in zahlreichen Zu-
kunftsvisionen vorausgesagten Tabletten-Kost wird es nach Kittler eine Art



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |173

Informations-Pille geben, welche die Unterschiede, die unsere Sinnlichkeit
noch zwischen Tastsinn, Auge und Ohr macht, hinterriicks aufhebt.

,Vor dem Ende, geht etwas zu Ende. In der allgemeinen
Digitalisierung von Nachrichten und Kanélen verschwinden die Unterschiede
zwischen einzelnen Medien.” 32

Und das Militdr ist auch zur Stelle, als Produzent jenes absoluten
Referenten, der die Rolle Gottes {ibernommen hat, als unaussprechliche
Gewalt in  beschrankten  Mitteilungsstrukturen zu  erscheinen.
,Glasfaserkabel iibertragen eben jede denkbare In-formation aufler der
einen, die zdhlt -- der Bombe.”® Die Temporalbestimmungen der
Kittlerschen Darlegungen sind jene der Henkersmahlzeit: ,... noch gibt
es ...”, ... fallt sogar noch”, zum Au Lersten, um die verwirrenden
Bruchstiicke der Reflexion auf das Verhaltnis zwischen Wort, Schrift, Bild,
Ton und Tauschung in ein Bild zu versammeln.

Ohne grofies Risiko liefs sich voraussagen, dafd sich auf diese eher
diisteren Prognosen Antworten finden wiirden, die alles in viel hellerem
Licht sehen. Mathematik ist nicht nur eine Sammlung bedrohlicher
Formalismen, sondern ebensosehr eine unentbehrliche Hilfe fiir die
revolutiondrsten Errungenschaften der Neuzeit.

,Ich wiirde sagen, die Negation des blof$ sinnlich Wahrnehmbaren
und verstehbaren Territoriums hat erst im eigentlichen Sinne ein neues Ter-
ritorium fiir den Menschen eroffnet.”3*

Nicht nur das Individuum, auch die Geschichten von seiner
grundlegenden Bedrohung, sind dufierst anfallig fiir Qualitatsinversionen.
Eine Veranderung des Vorzeichens macht aus dem kosmischen Finale eine
Zukunftsaussicht.

,Das Entschwinden des Realen und des historischen Territoriums in
der mathematisch-technischen Transformation der Welt wird nur in dieser
begrenzten historischen Perspektive als Verschwinden der Souveranitat des
Menschen iiber das Reale empfunden.”®

Das ist das Praludium zu einer vertieften Einsicht in das Reale. ,Die
mathematische Modellierung der Welt erweist sich als Tendenz des Realen
selbst, sich {iber sich selbst zu beugen.”** Heideggers Sein, von Peter Weibel
mehrfach abfillig zitiert, hat ihn an dieser Stelle doch eingeholt. Anders ist
kaum zu verstehen, wie das Reale sich angesichts der verunsicherten
Menschen dazu bereit finden kann, sich zu beugen und mit einer Stimme zu
sprechen, die wir Im Symbol vernehmen. Die Metaphern des Metaphysikers
und des Avantgardisten sind dieselben, selbst wenn fiir diesen die Sprache



174 |Herbert HRACHOVEC

des Seins die lingua mathematica geworden ist. Und der Film bleibt auch hier
auf der Strecke. ... mit dem Kino-Gulag ist jetzt einmal Schluf8 ...”%” Die
Textmuster, die solche Au@erungen bestimmen, kommen aus zwei sehr
unterschiedlichen Traditionen. Die eine ist die des Biirgerschreckens, der
Instinktiven Sympathie fiir alles, was verspricht, Unordnung in den
geordneten Gang der Dinge zu bringen. Die andere ist die theologische
Verfestigung der Katastrophenphantasien aller Zeiten in ein apokalyptisches
Szenario. Nach Peter Weibel ist es ein ganzlich neues Geschichtsbild,

,Aber die Begriffe Chaos und Katastrophe nicht nur negativ zu
denken, sondern ganz im Gegenteil, daraus Hoffnung zu schopfen, und das ist
das Radikalste daran.” 38

Ich kann ihm da nicht folgen. Genau diesen Ratschlag hat Heidegger
den deutschen Truppen mit auf den Weg gegeben. Das heift nicht, daf alles
an ihm falsch wire oder daff man diesen Topos nicht heute wieder
aufgreifen und fiir die eigenen Zwecke verwenden diirfte. Aber bitte mit
etwas mehr Zuriickhaltung. Im letzten Abschnitt werde ich versuchen, an
drei zentralen Begriffen der skizzierten eschatologischen Euphorie
Modifikationen anzubringen, durch die sie etwas schwerer in
weltbewegende Gedankenstiirme passen.

4

Semiotische Theorien hangen offensichtlich am Begriff des Zeichens.
Anders als die Grammatologie es will, gehort es in den von Heidegger
bedachten Bereich. Die Grenzen seiner Leistungsfdahigkeit liegen nicht
jenseits des Seinsdenkens, sodafs man sich auf Zeichenhaftigkeit berufen
konnte, um schon von vornherein von seinem systematischen Druck frei zu
sein. So wie Derrida es anpackt, ist, wie ich zeigen mochte, im Gegenteil die
Einbettung der Zeichenlehre in die Weltuntergangsstimmung
unvermeidlich. Ahnlich verhlt es sich mit der Simulation, die ja trotz ihrer
Abhebung von Reprasentation noch immer den Vergleich (,similis”)
zwischen einer realen und einer nachgemachten Sphare impliziert. Nicht ein
von der ,Metaphysik der Prasenz” inklusive Heidegger geleugneter
Zwiespalt zwischen Zeichengestalt und Sinn, sondern die Unféahigkeit der
philosophischen Semiotiker, sich wirklich aus Heideggers Perspektive zu
16sen, ist das eigentliche Problem. Thre Tendenz, Geschichte fiir beendet zu
erklaren, erklart sich letztlich daraus. Doch das scheint mir vorauseilender
Gehorsam gegeniiber den Kréften, die tatsdachlich versuchen, diese
Ankiindigungen wahr zu machen. Sonntagspredigten, die Ins
Rabenschwarze umgeschlagen sind, reichen an dieser Stelle nicht.



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |175

Offensichtlich ist auch mein Essay an dieser Stelle iiberfordert. Einige
abwiegelnde Gedanken miissen geniigen.

Die Gegeniiberstellung Heidegger — Derrida vom Beginn enthilt eine
Unstimmigkeit. Nach Derridas Darstellung bleibt Heidegger in der Prasenz des
gesprochenen Wortes befangen und darum unfihig zu einer Analyse der
Eigenart von Geschriebenem. Sein Ursprung ware darum zeichenlos, und
jemand, der die Partei der Zeichen nimmt, koénnte sich vor dem Vorwurf sicher
fiihlen, die Geschichtskonstruktion der Parmenides-Vorlesung in die Gegenwart
zu verlangern. Doch diese Heideggerinterpretation ist inkorrekt.

,Die Wesenszusammengehorigkeit der Hand mit dem Wort als der
Wesensauszeichnung des Menschen offenbart sich darin, daf$ die Hand Verborgenes
entbirgt, indem sie zeigt und zeigend zeichnet und zeichnend die zeigenden Zeichen
zu Gebilden bildet. Diese Gebilde heiffen nach dem ,Verbum' graphein die
grammata. Das durch die Hand gezeigte und in solcher Zeichnung erscheinende
Wort ist die Schrift.”

Deutlicher kann man sich kaum zur Schrift als einem konstitutiven
Bestandteil der Sinnvermittlung bekennen. Es dreht sich dabei nicht blofs um
ein Detail der Heidegger-Exegese. Dafi die Unentbehrlichkeit eines
Aufzeichnungssystems nicht zur Debatte steht, bedeutet auch, dafi die Frage
nach seiner Herkunft anders gelagert ist, als es die Distanzierung von
Heidegger als einem Ursprungsphilosophen gerne hatte. Sein Einspruch galt
einem bestimmten Aufzeichnungssystem -- der Schreibmaschine --, nicht
der notwendigen Verschriftlichung von Geist. Der Vorwurf des
,Logozentrismus” reicht nicht, die Zeichentheorie auf eine andere als die
von Heidegger vorgezeichnete Grundlage zu stellen. Jene schliefst
keineswegs aus, dafs Zeichen gesetzt und gegebenenfalls vergegenstandlicht
werden. Mit diesem Hinweis ist man den Sog zum Ursprung keineswegs
Ios. Im Gegenteil, die Tauschung fithrt dazu, daff man unweigerlich in
seinen Bann zuriickgezogen wird, sobald die Schwierigkeit auftaucht, daf3
Zeichen ihren Dienst versagen. Es sind fragile, sinnvermittelnde Konstrukte
in einem vorausgesetzten Rahmen, den Heidegger pathetisch als ,die
Wesenszusammengehorigkeit von Hand und Wort” beschreibt. Wer diese
beiden Komponenten auseinanderdividiert, um die Ziige der Schriftlichkeit
fiir sich zu behalten, entkommt der Rahmenbedingung nur scheinbar. Wird
sie im Sinn einer radikalen Grammatologie polarisiert, fallt gerade die Frage
weg, wie dieser Rahmen nicht-metaphysisch zu bestimmen ware. Und ohne
eine weniger spekulative Bestimmung der Voraussetzungen des
Zeichengebrauches drangt er sich in der alten Fassung wieder auf, sobald
sich herausstellt, daf§ Inschriften alleine (aus den verschiedensten Griinden)



176 |Herbert HRACHOVEC

Zeichentheorie nicht begriinden konnen. Konkreter: Die apokalyptischen
Perspektiven, die in der franzosischen Semiotik durchschlagen, entstehen
aus dem Irrglauben, die Rede von Signifikant und Signifikaten wiirde einem
ersparen, Heideggers Rahmenbestimmungen eigens in Frage zu stellen.
Wenn man die Semiose nicht in sozialen Prozessen verankert, bleibt
schlieSlich doch wieder die suggestive, symboltranszendierende Totalitat.

Nun ist an Baudrillard gut zu beobachten, woher die Neigung
kommt, sich nicht auf Analysen der faktischen Gesellschaft als des
Hintergrundes fiir das Funktionieren von Zeichen zu stiitzen: Die
Enttduschung iiber die Ohnmacht des kritisch-aufklarerischen Programms
ist zu grof3. Die Alternative aus dieser Erniichterung ist neue Bescheidenheit
oder ein neuer Grofienwahn, entweder die vorsichtige philosophische
Neuorientierung unter geénderten Umstinden oder der Ubergang zu einer
anderen Pauschalbetrachtung. Die Rede von ,Simulation” wund
,Hyperrealitdt” ist ein Sprung aus der Bedrdangnis der {iberlieferten
Zeichentheorie — aus der Pfanne ins Feuer. Eine Meta-Bewegung in doppeltem
Sinn: einmal der eingefahrene philosophische Reflex, wenn es mit einer
Dualitat nicht mehr gut geht, eine Ebene hoher zu steigen und das
Verhiltnis iiberlegen von oben zu betrachten, und dann das Uberlaufen von
der kritischen Theorie zur neuen Mythologisierung. Denn die Aufgabe der
Streichung im Abbildungsverhaltnis, der seltsam selbstzerstorerische Zug
im Reden {iiber Simulation, entstammt nicht einfach der Beschreibung
gegenwartiger Verhaltnisse, nicht einmal des Medienbetriebes. Sie speist
sich aus jenen kulturellen Erfahrungen, denen Heidegger schon friih
paradigmatische Form gegeben hat. Die Zerstorung der vertrauten Welt, d. h. der
Differenzen, mit deren Selbstverstindlichkeit jemand aufgewachsen ist,
schlagt auf das Denken als spekulative Weltvernichtung zuriick. Die
abendldndische Kultur verloren zu geben, ist Notwehr gegeniiber den
gewaltigen Transformationen, denen sie ausgesetzt ist. Dieses Verhalten ist
ebenso begreiflich wie die entgegengesetzte Reaktion, den Prozefd (noch
immer) mit Hoffnung zu besetzen. ,Simulation” will Heideggers ,Sein”
darauf verweisen, wie ausgehohlt die kulturkonstitutiven Differenzen
mittlerweise sind. Der Terminus fungiert als Anzeige einer Grundstimmung. Die
Frage bleibt, ob das gentigt.

Um eine Antwort zu finden, miufite man zuerst die Kriterien
untersuchen, denen solche populdren Begriffe zu gentigen haben. Statt mich auf
dieses schwierige Feld zu begeben, versuche ich zum Abschlufi, die
Unzulanglichkeit der Medien-Eschatologie an einer Filmkritik zu zeigen.
Dem Un-Begriff von Geschichte, der sich aus der postulierten Allmacht der



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |177

Simulation ergibt, entspricht namlich eine {iberraschend nostalgische
Auffassung davon, was denn wirkliche Geschichte und
Geschichtsdarstellung ware. Hinter Baudrillards verbalem Radikalismus
versteckt sich viel gedankenlose Tradition. Der Artikulation von
Grundstimmungen Iafst sich schwer widersprechen. Kritisierbar wird sie,
wenn sie sich in Fehleinschatzungen konkreter Phanomene niederschlégt.
Abstrakt Iafit sich vielleicht verteidigen, Geschichte als eine Qualitdt zu
behandeln, die man erwerben und wieder verlieren kann. So tibertragt sich
die Erschiitterung faktischer Zustinde in metaphysische Globalaussagen.
Aber Filme, die auf dieselbe Erfahrung mit einem veranderten Stil reagieren,
als geschichtslos einzustufen, ist ein aufschlufSreicher Irrtum.

».. im ,Realen’ wie im Kino hat es Geschichte gegeben — es gibt sie
nicht mehr.”# Lassen wir die philosophische Behauptung einmal so stehen.
Was bedeutet sie fiir Filme? Baudrillard spricht von , grofien Photo-, Kino-
oder Historiosynthese-Maschinen”,* die historisches Material handwerklich
perfekt zu jenen Bilderbogen verarbeiten, die das breite Publikum fiir die
Darstellung von Geschichte hélt, von Kostiimfilmen also.

,Eine ganze Generation von Filmen kommt auf uns zu, die im
Verhiltnis zu dem, was man kennt, das sind, was der Androide fiir den
Menschen ist: wundervolle Artefakte, ohne Fehl, geniale Simulakren, denen es nur am
Imaginaren fehlt, und an jener eigentiimlichen Halluzination, die eben das Kino
zum Kino macht.”#?

Sprache Baudrillard iiber Spielberg, wiirde ich vielleicht nicht wi-
dersprechen, aber als Beispiel nennt er Stanley Kubricks BARRY LYNDON,
und damit entlarvt sich seine Sorge um die Zukunft der Geschichte in
Filmdarstellungen als Folge eklatanter Kurzsichtigkeit. Wenn die
Beschéftigung mit der Vergangenheit nicht ausschliefSlich in jenen Formen
steckenbleiben kann, die selber einen Teil der Vergangenheit darstellen,
wenn, anders ausgedriickt, der Geschichtsfilm eine Geschichte haben soll, ist
es Kubricks Arbeit, die eine mogliche Richtung weist. In ihr wird das
Bediirfnis nach Genre-Bildern weder bereitwillig bedient, noch auf die
Ebene gehoben, wo Zynismus iiber die beliebige, eindrucksvolle Verwen-
dung von musealen Versatzstiicken herrscht. In ihr wird gerade das versucht,
was Baudrillard vermissen Iadfit: eine Antwort auf die Erstarrung
konventioneller Darstellungen im Rahmen ihres Giiltigkeitsbereiches.
Geschichte ist seit geraumer Zeit, spatestens seit der deutschen Romantik,
eine hintergriindig verwaltete Instrumentierung kollektiver
Wunschvorstellungen. Kubricks Tableaus zwingen diesen Umstand an die
Oberflache und verhindern das Abdriften in die Traumerei, es hitte irgend



178 |Herbert HRACHOVEC

einmal seit der Erfindung des Films unmanipulierte Geschichte im Film
gegeben. BARRY LYNDON versucht, die sterile Gegeniiberstellung
zwischen Kostiimfilm und Avantgarde zu tiberwinden. Das ist nur mdglich,
wenn ihre Sterilitdt ein Teil des Films selber wird. Er stellt eine Frage, die
alle an der Endzeitrhetorik orientierten Theoretiker grofizligig wegwischen:
Wie lafit sich zeigen, was Geschichte nicht mehr sein kann, ohne gleich
davon zu reden, daf sie nicht mehr sein kann.

Vollends deutlich wird der Sachverhalt, wenn Baudrillard seinen
Vergleichspunkt nennt:

,Bei Visconti gibt es Sinn, gibt es Geschichte, eine sinnliche Rhetorik,
tote Zeiten, ein leidenschaftliches Spiel, nicht nur was historische Inhalte
anbetrifft, sondern in der Inszenierung selbst.”4?

Mit einem so beschrankten Begriff von Geschichte ist man freilich
rasch an ihren Grenzen. Aber das bedeutet nicht ihr Ende angesichts der
Allmacht der Simulation, sondern daff Baudrillard es sich erspart, die
Auswirkungen des tiberlieferten Sinns auch dort zu suchen, wo die alten
Codes nicht mehr recht greifen. Heideggers Erbe ist verhangnisvoll. Nicht
weil er gelehrt hat, ausgiebig und pauschal iiber das drohende Verhangnis
zu philosophieren. Das ist ungliicklicherweise noch immer zeitgemafs.
Sondern weil er dazu verfithrt, die Umgebung nicht so vorsichtig
anzusehen, wie es notig ware, um zu verhindern, daff morgen die Bombe
platzt.

ANMERKUNGEN

1Hans-Georg Gadamer: Kultur und Medien, in: Axel Honneth u. a. (Hrsg.):
Zwischenbetrachtungen. Im Prozefd der Aufklarung. Frankfurt/Main 1989, S. 713.
2a.a. 0O, S.720.

3a.a.O.,S. 722.

4a.a.O.

5 Gesamtausgabe Band 54, Frankfurt/Main 1982, S. 2.

6 a.a.O.

7a.a.0.,S.114.

8a.a. 0,S.119.

9a.a.0,S.127 f.

10 Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main 1974, S. 12.

11a.a.0., S.29.

12 a.a. 0., S. 15.

13 Jacques Derrida: Apokalypse, Graz-Wien 1985, S. 121.

14 Jean Baudrillard: Kool Killer oder Aufstand der Zeichen, Berlin 1978, S. 91.
15a.a.0.,S.98.

16 a.a.0., S.22.



ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA 29(1/2012) |179

17 Jean Baudrillard: Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen 1982, S. 98.

18 Jean Baudrillard: Virustheorie. Ein freier Redeflufs, in: Kunstforum 97 (1988), S.
250.

19 Baudrillard, Der symbolische Tausch, S. 118.

20 M. Heidegger, Parmenides, S. 241.

21 Baudrillard, Virustheorie, S. 252.

22 Helmuth Costard/Jiirgen Ebert: Echtzeit II. Die Autoren diskutieren ihren Film,
in: Angela Schonberger: Simulation und Wirklichkeit, Kéln 1988, S. 157.

23 a.a. 0., S. 158.

24 a.a. 0., S. 158.

25 Bill Nichols: The Work of Culture in the Age of Cybernetic Systems, in: Screen 29
(1988), S. 28.

26a.a. 0., S. 33.

27 Das Buch von David Bordwell, Janet Staiger und Kristin Thompson, London
1985.

28 Nichols, Screen 29 (1988), S. 45.

29 Friedrich Kittler: Grammophon, Film. Typewriter, Berlin 1986, S. 29.
30a.a.0O.,S.177.

3la.a.0,S.7.

32a.a.0.5.7.

33a.a.0,S.7.

34 Peter Weibel: Territorien und Technik, in: Ars Electronica (Hrsg.): Philosophien
der neuen Technologien, Berlin 1989, S. 109.

35a.a.0.,S.110.

36a.a.0.,,S.110.

37 Peter Weibel: Uber das Heil im Chaoismus und die Lacherlichkeit der Ordnung,
in: Chaos. Steirischer Herbst 1989, S. 5.

38 a.a.O.

39 M. Heidegger, Parmenides, S. 125.

40 Baudrillard, Kool Killer, S. 51.

41 a.a.O., S. 52.

42 a.a. 0., S. 53.

43 a. a. O.



