Platons ungleiche Erben:
Bildung und Datenbanken

Herbert Hrachovec






Vogelperspektive



Passagen aus vier philosophischen Klassikern bilden die Eckpunkte der folgenden
Uberlegungen. Platons Politeia, Hegels Phinomenologie des Geistes, Wittgensteins Trac-
tatus und Heideggers Platons Lehre von der Wahrheit. Im Blick auf sie werden einige
Entwicklungslinien verfolgt.

Ziige aus Platons Ideenlehre entsprechen den ,,Urbildern® im Tractatus. Da diese Schrift
sich leicht als Vorbereitung zum Entwurf von Datenbanken lesen lésst, reicht eine Art
von Platonismus in die digitale Technik der Gegenwart.

Andererseits hat Plato das Paradigma der Bildung als Aufstieg aus Dumpfheit und
Tagespolitk geschaffen. Diese Figur bestimmt bis heute das kulturelle Selbstverstdndnis
im Gegensatz zur Technik.

Die beiden Punkte lassen sich kombinieren. Die Aufsteigerinnen aus Platons Hohle un-
terliegen einem technokratischen Diktat. Heidegger hat diese Auffassung vertreten, Witt-
genstein hat sich aus diesem Grund von seiner Datenbankwelt distanziert.

Drei mafigebliche Richtungen der Philosophie des 20. Jahrhunderts waren mit dem Kon-
flikt zwischen den technokratischen und humanistischen Auswirkungen des platonischen
Denkens konfrontiert. Der Impuls der Kritischen Theorie ist erschopft. Die Nachfolge von
Heideggers Seinsdenken widmet sich, modifiziert zur ,,Dekonstruktion®, im Rahmen ei-
nes abendlindischen Geschichtsentwurfes, der Pflege und Verwerfung der Uberlieferung.
Die analytische Philosophie hat zu Erziehung und Selbstverwirklichung wenig beizutra-
gen, doch sie lehrt Aufmerksamkeit gegeniiber Formen.

Im Thema Bildung treffen einander eingespielte Klischees, hegemoniales Geltungs-
bediirfnis und politisch-6konomischer Regelungsbedarf. Die philosophische Riickblende
zeigt einen zerrissenen Begriff, der keine einfache Orientierung bietet.

Der Begriff ist, ungeachtet dieser Schwierigkeiten, aktuell und umkampft. Die Bologna-
reform bedeutet einen Paradigmenwechsel im Verhéltnis zwischen Staat und den Gepflo-
genheiten der universitdren Lehre. Dummbheiten und Aussichten der Wissensgesellschaft
werden deutlich.

Ein redigierter Digest aus Wiki-Beitridgen versucht zu zeigen, wie philosophischer Unter-
richt unter diesen Bedingungen aussehen kann. Er stammt aus der Anfingerinneniibung
eines Semesters, in dem Studierende das Auditorium Maximum der Universitit Wien
unter der Parole ,, Freie Bildung“ wochenlang besetzt hielten.

Wikis benétigen digitale Archivierung. Die Speicherung und Koordination zahlreicher
Beitrage, sowie ihrer transparenten Bearbeitung im Web, sind nur durch diese Informa-
tionstechnologie mdglich. Das neue Medium verbindet Bildung und Datenbanken.



Prospekt



Angste

Zwei tiefreichende, gegenwendige Befiirchtungen kennzeichnen typische science fiction-
Szenarios. Der eine Schrecken ist die Invasion der Aliens, der Body Snatchers, der Mons-
ter. Fremd ist jedoch nicht blof3 das extern Unbekannte. Die Katastrophe lauert auch
in uns, darum entsteht der andere Schrecken aus der Perversion. Der menschliche Or-
ganismus selber, oder das Gemeinwesen, bergen bése Uberraschungen. Diese Variante
geht unter die Haut. Im Sujet des dramatischen Abwehrkampfes — wie gegen Naturka-
tastrophen — bleiben die Identitéten intakt. Wenn hingegen ausser-ordentliche Korper-
und Bewusstseinsformen im Familienkreis oder im Alltag einer vertrdumten Kleinstadt
auftreten, erfasst Panik die vertrauten Verhéltnisse.

Eine Institution, iiber die gerne Horrorgeschichten erzihlt werden, ist das Bildungswe-
sen. Als staatlich gelenkter Ausbildungsbetrieb und als privatwirtschaftlich organisierte
Qualifikationsinstanz hat es seine Licht- und Schattenseiten; die sind hier nicht gemeint.
,Bildung* signalisiert ein weiterreichendes — und tiefergehendes — Phdnomen.

Bildung, auf das Individuum bezogen, ist Selbstbestimmung. Ohne Selbstbe-
stimmung bleibt Selbstverwirklichung, die als die moderne Form der Individua-
litdt erscheint, ein Element reiner Subjektivitdt. Nur in Form einer >gebilde-
ten< Selbstbestimmung verwirklicht sich die verniinftige Natur des Menschen.
[MITTELSTRASS(2002)], S.166 (im Original gesperrt).

Das ist der metaphysische Ausblick, der kulturpolitische klingt ebenso biindig:

Bildung ist die Grundfeste menschlicher Kultur. Bildung ist erworbenes, verarbeite-
tes und weitergegebenes Wissen, das zu eigenverantwortlichem, kompententem und
vorausschauendem Handeln beféhigt. [BAUMERT ET AL.(2002)], S.171

Diese Sichtweise betrifft nicht die letzte PISA-Studie, sondern einen Lebensnerv der
européischen Zivilisation. Der Erwerb von Wissen soll der Selbstbestimmung in Freiheit
dienen; das ist die Themenstellung ohne Anzeichen von Erschiitterung.

Die eben zitierten Manifeste sind indes nicht ohne Voraussetzung. Es sind Reaktionen auf
eine — indirekt eingestandene — Malaise, die daher kommt, dass die ,,verniinftige Natur
des Menschen“ und sein eigenverantwortliches, wissensbasiertes Handeln keineswegs so
unumstritten sind, wie die Deklaration vorgibt. Sie bendtigen ihre starke normative
Konstruktion, um einer schleichenden Bedrohung pari zu bieten. Die Lebensweise der
Aufkldrung steht auf dem Spiel und das gibt Anlass zu Verteidigungsmandvern. Eines ist
der Entwurf schreckerregender cultural fictions. Unter ihnen findet sich ein Erzahltypus,
der die Entmiindigung des Kulturlebens durch die Okonomie beschreibt. In einem ,story
board“, das beispielhaft zitiert sei, beginnt die Aufregung mit der Doppeldeutigkeit von
»Arbeit“.[TRAWNY (2003)] Aus Hegels ,,Arbeit des Begriffes“ entsteht die Dynamik und
der Zusammenhalt der ,geistigen Welt“ — doch Arbeit ist auch Lohnarbeit (Karl Marx)
und Arbeitsdienst (Martin Heidegger). Wirtschaftliche und politische GesetzméBigkeiten
bestimmen zunehmend auch die geistige ,,Produktion®.

Soweit die Einleitung, es folgt eine dramatische Zuspitzung der Geschichte, erdacht
durch den deutschen Philosophen Peter Trawny. Martin Heidegger steht 1933 am Pult



des Auditorium Maximum der Universitdt Freiburg und formuliert anlélich der feierli-
chen Immatrikulation den prignanten Satz: ,Der neue deutsche Student ist Arbeiter.*
[HEIDEGGER(2000)], S.206. Diese sozialistisch klingende Formulierung verweist hier auf
die Volksgemeinschaft!, in welcher Gedankenarbeit nicht mehr privilegiert wird. Und
nun die aktuelle Wendung, die das Gruseln auslost:

Dafl Heidegger diese Konsequenz wéhrend seines nationalsozialistischen Engage-
ments fafite, wirft weniger ein Licht auf die Heideggersche Philosophie als auf
die aktuellen bildungspolitischen Bestrebungen, die an jener Bestimmung des Stu-
denten und des Studiums ankniipfen. Die ,,Arbeit® herrscht iiber die ,Bildung®.
[TRAWNY (2003)], S.8

Die Bemerkung erzeugt einen doppelten Schock. Erstens wird eine Phrase aus Heideg-
gers nationalsozialistischer Agitationszeit auf eine Ebene mit Hegel und Marx gestellt.?
Unter dem Hakenkreuz wird der klassische Bildungsbegriff mit hochrangiger philosophi-
scher Beihilfe applaniert. Und zweitens — das ist noch viel erstaunlicher — ist dieser Um-
stand, dem Zitat zufolge, selbst gar nicht das Wichtige. Trawny sagt, genau genommen:
Heideggers nationalsozialistisch inspirierter Ausspruch wirft ein Licht ,auf die aktuellen
bildungspolitischen Bestrebungen*, sprich die Bolognareform.?

Die Konsequenz ist nicht ausgesprochen, aber die Absicht ist unverkennbar. Von He-
gels Anstrengung des Geistes und Marxens materialistischer Transformation fiithrt die
Einschétzung des Studiums als Arbeit — iiber die Zwischenstation Faschismus — direkt
zu den ECTS-Punkten im européischen Hochschulraum.* Die Idee dieser bildungspoli-
tischen Neuerung besteht tatsédchlich darin, die Arbeitszeit der Studierenden und nicht,
wie frither, den konventionellen Aufbau einer Disziplin (als ,,Studienplan®) zum Mafistab
der akademischen Lehre zu machen. Ein ,,sozialistisches* Motiv ist kaum zu leugnen. In-
wieweit diese Orientierung an der Kapazitéit der Lernenden die ehemals unangetastete

L Die Arbeit versetzt und fiigt das Volk in das Wirkungsfeld aller wesentlichen Michte des Seins.
Das in der Arbeit und als Arbeit sich gestaltende Gefiige des volkischen Daseins ist der Staat. Der
nationalsozialistische Staat ist der Arbeitsstaat. Weil der neue Student sich angesetzt weif} fiir die
Durchsetzung des vélkischen Wissensanspruches, deshalb ist er Arbeiter.“ [HEIDEGGER(2000)], S.205

2 Ein Gedankenexperiment: Marx hilt eine Rede zur Unterstiitzung Stalins.

3 In Heideggers 1954 erschienenem Text ,Die Uberwindung der Metaphysik“ ist der Sachverhalt so

dargestellt: ,Denn die Arbeit ...gelangt jetzt in den metaphysischen Rang der unbedingten Verge-

genstindlichung alles Anwesenden, das im Willen zum Willen west.“ [HEIDEGGER(2009)] S.64/72.

Weiter unten: ,,Das arbeitende Tier ist dem Taumel seiner Geméchte iiberlassen, damit es sich selbst

zerreifle und in das nichtige Nichts vernichte.“ Klaus Heinrich bemerkt dazu: ,, Von der Katastrophen-

malerei, die dem Klischee vom Untergang des Abendlands folgt, vom Wagnerschen Stabreim und dem
philosophisch angehobenen NS-Vokabular abgesehen: hier wird nicht nur der Arbeiter auf das ,ar-
beitende Tier‘reduziert ...noch erschreckender finde ich, dafl ihm dieser Sprachgebrauch in den Phi-
losophischen Seminaren deutscher Universititen nicht vorgehalten worden ist ... “ [HEINRICH(2006)]

S.297

Die Grundregeln des ,,European Credit Transfer and Accumulation System’® sind auf einer Web-

seite der Européischen Kommission erkldrt: http://ec.europa.eu/education/lifelong-learning-

policy/doc48_en.htm (13.2.2010). Einen guten Uberblick gibt die Seite der Rektorenkonferenz
der schweizer Universitdten http://www.crus.ch/information-programme/bologna-ects/was-ist-

ects.html?L=0 (13.2.2010)



Autonomie der Fachgelehrten beeintriichtigt, ist umstritten®, der Effekt des Schwenks
vom Freiburger Rektor zur européischen Studienarchitektur ist jedenfalls durchschla-
gend. Die EU verfolgt — so legt Peter Trawnys Formulierung nahe — mit ihrer Bildungs-
reform ein faschistisches Programm.

Aufriittelnder kann ein Beitrag zur Bildungsdiskussion kaum sein. Mit groflen Namen
und plakativen Effekten wird nicht gespart. Das Thema trifft eine neuralgische Stelle des
européischen Humanismus und erzeugt Angst, Trotz und die Hoffnung auf Geistesblit-
ze.% Die Sprecher (m/w) der herkémmlichen , geistigen Elite“ — Hochschulprofessorinnen,
Essayisten, das gehobene Feuilleton) — beklagen schon lange den Niedergang der klassi-
schen Ideale. Die Vorkehrungen der européischen Studienarchitektur werden von vielen
als neuester Beweis fiir die Demontage des selbstbestimmten Lebenswegs gesehen, den
die Geistes- und Humanwissenschaften ihren Studierenden angeboten haben.

Letztlich miindet diese Entwicklung in eine Art Selbstkolonialisierung der reich-
haltigen und vielfdltigen geisteswissenschafltichen Landschaften in Europa und ei-
ne Gefahrung der spezifischen Wissenschaftskultur der européischen Geisteswissen-
schaften. [NIDA-RUMELIN(2007)], S.6

Die bildungspolitische Entwicklung der letzten 50 Jahre, die zu solchen Warnungen fiihrt,
148t sich knapp folgendermaflen fassen. Universitéitsstudien waren traditionell einem klei-
nen Prozentsatz der Bevolkerung vorbehalten. Die Offnung des tertisiren Sektors ab den
60-er Jahren des vergangenen Jahrhunderts iiberlastete die gewachsenen Strukturen und
erzeugte eine permanente Diskrepanz zwischen Finanzbedarf und institutioneller Leis-
tungskraft. Die Nationalstaaten Europas transferierten das Problem auf die Ebene der
FEuropéischen Union und nutzen die von dort re-importierten Regeln zur Lésung ihres
hausgemachten Dilemmas. So muss die ,,Bologna-Architektur fiir die Konsolidierung der
konzeptuell und finanziell aus der Facon geratenen Bildungspolitik der Mitgliedsstaaten
herhalten.

Das ist der Hintergrund, vor dem die kulturpolitischen ,, Horrorfilme* verstdndlich wer-
den. Nida-Riimelin schreibt vorsichtiger von ,,Gefdhrdungen“. Das interessante Wort in
seiner Warnung ist aber ,,Selbstkolonialisierung“. Es kniipft einen Zusammenhang mit
Invasion und Perversion. Fiir die eine Situationsbeschreibung — die Kolonialisierung —
kommt die Gefahr von aulen. Unter dem Diktat gestiegener Anspriiche und galoppieren-
der Kosten wird das Erziehungssystem dazu gezwungen, Kosten zu sparen. In fritheren
Zeiten war ,die Erziehung der Jugend“ eine vornehme Aufgabe des Staates und die
damit befassten Institutionen Nutzniesser eines nationalen Konsenses. Die Reduktion

® Vgl. [KELLERMANN ET AL.(2009)]. Paradigmatische Beitriige aus der Diskussion im Internet sind et-
wa http://dokumentation-bildungsdiskurs.pbworks.com/Workload+-+ECTS, http://www.campus—
hamburg.de/wiki/pages/Bologna-Prozess.html (13.2.2010)

»Eine Welt, in welcher 6konomische Kriterien die einzig giiltigen sind, eine Welt, in welcher rein
pragmatisch gehandelt wird, eine ganz und gar entidealisierte und, aber das ist ein anderes Thema,
entpolitisierte Welt also, 1483t keine Ausnahmen zu. Worum es in einer solchen Welt geht, das ist die
reine Verwaltung ,partikuldrer Zwecke“. ...Die Philosophie ist ein Warten auf solche , Blitze“, ein
Warten auf kritische Zeiten, auf Briiche, auf Anfinge. Wenn die Geschichte nicht an ein Ende gelangt
ist, dann wird es weiterhin jene , Blitze*“ geben, die fiir fest gehaltene Gesellschaftsfundamente zum
Einsturz bringen.“ [TRAWNY(2003)], S.9

6



der nationalen Souverdnitdt unter dem Vorzeichen iibergreifender polit-6konomischer
Zusammenhénge hat diese Verankerung gelockert.

Das Ministerium spielt nun das Finanzargument iiber die Bologna-Vereinbarung an die
Hochschulen des Landes, die autonom gesetzt werden, um in eigener Verantwortung
Effizienz zu entwickeln. Fiir die Politik ist es eine giinstige Option. Die Hochschulen
hingegen, die sich darauf eingestellt hatten, ihre alten Zielvorstellungen hochzuhalten
und das Budgetloch zu beklagen, erleben dieses Vorgehen als Intervention von aussen. Thr
Auftrag gerit in die Gewalt der Okonomie. Die Situation gleicht dem Gesundheitswesen,
in dem es ebenfalls um ein Gemeingut (,,die Volksgesundheit*) geht, das angesichts der
Kostenschere zunehmend schwieriger zu finanzieren ist. Die Einschnitte kommen von
aussen; die Einstellung eines Studienganges bzw. die Verweigerung einer Behandlung
lassen sich nicht aus der Logik des Féacherkanons oder den hippokratischen Prinzipien
begriinden.

Kolonialisierung ist ein vergleichsweise einfaches Muster, Selbstkolonialisierung betrifft
schwierigere Zusammenhinge. Die Unterwerfung unter eine fremde Macht geschieht nach
diesem Konzept im Einvernehmen mit den Akteuren, die unterworfen werden sollen. Sie
unterstellen sich aus Eigenem dem externen Zugriff, oder vollziehen diese Manipulation
sogar an sich selbst. Das Perverse besteht darin, dass der Autonomieverlust vom vor-
geblich autonomen Handlungstriager ausgeht. Im science fiction Repertoire ausgedriickt:
der Feind lauert in den eigenen Reihen. Fiir Bildungsapostel wie Julian Nida-Riimelin
besteht die Gefahr darin, dass fachfremde heimische Funktiondre das gemeinsame Erbe
dienstfertig an Euro-Biirokraten ausliefern. Darum appelliert er im Namen der Selbst-
bestimmung an die Politik. Doch im Terminus , Selbstkolonalisierung® schwingt eine
unheimliche Suggestion mit. Gesetzt, die Rollen zwischen Verwaltung und Unterricht
sind nicht so sauber verteilt. Gesetzt, die universitire Praxis enthielte selbst den An-
sto} dazu, ihre Eigensténdigkeit zu kassieren. Das wire eine elementare Bedrohung der
akademischen Gepflogenheiten.

In der Medizin ist das ein Zustand, in dem es ,nur mehr ums Geld geht“. Vergleichbar
klingt die Beschwerde aus dem Bildungsbereich, dennoch besteht ein deutlicher Un-
terschied. Arztinnen sind, was ihren Einfluss auf den Gesundheitsbegriff betrifft, re-
lativ machtlos Sie raten und helfen, aber es fehlen ihnen die Mittel, direkt eine Be-
wufltseinsdnderung von Einzelpersonen oder gar Gesellschaften zu bewirken. Dagegen
gehort die Aktivierung der akademischen Tradition und die Einiibung der kulturellen
Schliisselkompetenzen zum Kernbereich der pddagogischen Institutionen, deren Bedeu-
tung hier zur Debatte steht. Sie arbeiten bestéindig daran, den Uberschuss der Bildung
gegeniiber der Ausbildung zur Geltung zu bringen. Geld fiir Gesundheit ist weniger
umstritten, als Geld fiir die Fiahigkeit zur gehobenen sozialen Selbstbestimmung. Ent-
sprechend schwerwiegend ist der Verdacht, dass die ,, Kapitulation* vor der 6konomischen
Macht in diesem Handlungsfeld selbst angelegt sein kénnte. Ein Thema sind Ratschlige
fiir die Gestaltung eines guten Lebens; eine Dimension tiefer gehen Revisionen dessen,
was es heifit, gut zu leben.



Extremisten

Die vorliegende Studie wird zeigen, dass die dargestellten Verdachtsmomente gut be-
griindet sind. Die Wurzeln fiir die ,,Perversion“ liegen in den Rahmenbedingungen des
Bildungsideals selbst. Diese Linie ist — in seltener Eintracht — von Theodor Adorno und
Martin Heidegger vorgezeichnet und von ihren Schulen fortgesetzt worden. Sie haben sich
damit als , Verrdter“ gegen den Traditionsbetrieb und das darin befangene Biirgertum
gestellt. Thre Konsequenzen sind apokalyptisch. Adorno schreibt im Duktus der epocha-
len Geistesgeschichte, auch wenn er ihren Untergang beklagt.

Der unwiderrufliche Sturz der Geistesmetaphysik hat die Bildung unter sich begra-
ben. Das ist kein Tatbestand isolierter Geistesgeschichte sondern auch ein gesell-
schaftlicher. Geist wird davon affiziert, dafl er und seine Objektivation als Bildung
iiberhaupt nicht mehr erwartet werden, damit einer gesellschaftlich sich ausweise.
Das allbeliebte Desiderat einer Bildung, die durch Examina gewahrleistet, woméglich
getestet werden kann, ist blofl noch der Schatten jener Erwartung. Die sich selbst
zur Norm, zur Qualifikation gewordene, kontrollierbare Bildung ist als solche so we-
nig mehr eine wie die zum Geschwétz des Verkdufers degenerierte Allgemeinbildung.
[ADORNO(2003)], S.106f

Bildung verkommt zum schmiickenden Beiwerk. Heidegger diagnostiziert als einen maf-
geblichen Grund die Entwicklung der Wissenschaft selber. Seine Analyse des erfolg-
reichen Forschers (1938!) konnte — abgesehen davon, dass die Verlage mittlerweile mit
neuen Problemen kdmpfen — unverédndert in eine Protestschrift gegen den globalisierten
Wissenschaftsbetrieb ibernommen werden.

Die entscheidende Entfaltung des neuzeitlichen Betriebscharakters der Wissenschaft
pragt daher auch einen anderen Schlag von Menschen. Der Gelehrte verschwindet.
Er wird abgel6st durch den Forscher, der in Forschungsunternehmungen steht. Diese
und nicht die Pflege einer Gelehrsamkeit geben seiner Arbeit die scharfe Luft. Der
Forscher braucht zu Hause keine Bibliothek mehr. Er ist iiberdies sténdig unter-
wegs. Er verhandelt auf Tagungen und unterrichtet auf Kongressen. Er bindet sich
an Auftrdge von Verlegern. Diese bestimmen jetzt mit, welche Biicher geschrieben
werden miissen. [HEIDEGGER(2003)], S.78

Der Mutation der Aufkldrung in Barbarei korrespondiert Heideggers Diagnose der seins-
geschichtlichen Verstockung. Zwei deutsche Professoren versuchen, zu retten, was zu
retten ist. Apokalypse:

Ein fliichtiger Wolkenschatten {iber einem verborgenen Land, das ist die
Verdiisterung, die jene von der Heilsgewi3heit des Christentums vorbereitete Wahr-
heit als die GewiBlheit der Subjektivitéit tiber ein Ereignis legt, das zu erfahren ihr
verweigert bleibt. [HEIDEGGER(2003)] S.103

Im kalten Krieg nannte man das brinkmanship, die Bereitschaft, bis zum AuBersten zu
gehen, um in einer antagonistisch verfassten Welt die Oberhand zu gewinnen. Aus dieser
Perspektive ist Bildung ein Teil des Problems, nicht seiner Losung.” Und die aktuellen

7 Jaspers hat, wie in seiner Autobiographie zu lesen ist, Heidegger 1933 gefragt: , Wie soll ein so unge-
bildeter Mensch wie Hitler Deutschland regieren?“ Er iiberliefert folgende Antwort: ,,Bildung ist ganz

10



Hinweise auf den ,Nutzen des Nutzlosen“ [HOFFE(2005)] erscheinen als verschmitzte
(vergebliche) Anstrengung, sich — im , Feindesland“ — des gegnerischen Vokabulars zu
bedienen.

Anders als solche Rettungsversuche optiert dieses Buch fiir die unvoreingenommene
Wahrnehmung der sogenannten , Bildungskatastrophe® [P1CHT(1964)], ohne melodrama-
tische Ausgestaltung. Erstens sollte man anerkennen, dass die gegenwértige Verfassung
des Bildungsideals konsequent aus seiner Geschichte herzuleiten ist und zweitens ist das
kein Anlass zur Trauer oder Panik. Ob der Zauberlehrling Unfug treibt, ist keineswegs
gesagt. Es ist gut vorstellbar, dass Vertreter einer bestimmten Generation einfach die
Welt nicht mehr verstehen und versuchen, das Beste daraus zu machen. Der Titel ,,Bil-
dung und Datenbanken* wirft ein Schlaglicht auf diese Verstandigungsschwierigkeit. Ich
ndhere mich dem Thema mit einer Beobachtung und einem Kommentar.

Das Ergebnis der Suche nach ,, Bildung, Datenbanken® im Internet ist eine Uberraschung.
Die erdriickende Mehrzahl der Treffer sind Eintréige, die auf Bildungsdatenbanken ver-
weisen. Diese Tatsache 148t einen doppelten Schluss zu. Einerseits ist die Entwicklung
nicht bei den eben erwihnten diisteren Prognosen stehengeblieben. Vielfiltige Initia-
tiven verbreiten unter dem Stichwort ,,Bildung“ ein reiches kulturelles Angebot. An-
dererseits haben sich erst wenige Theoretikerinnen mit der Frage beschiftigt, wie die
beiden Phéinomene zusammenpassen. Affirmative ebenso wie kritische Untersuchugnen
sind Mangelware.® Angesichts des Umstands, dass die bedienungsfreundliche, ununter-
brochen zugingliche, kostenfreie und héufig durch interaktive Hilfsmittel unterstiitzte
Prasenz der kulturellen Entwicklung von Jahrhunderten eine augenscheinliche Gefahr
und Chance fiir den status quo ante darstellt, ist das Zogern der Gelehrten erstaunlich.
,, Virtuelle Gemeinschaften, ,,Computerethik“ oder ,,open source* haben viel gréfleres
Interesse hervorgerufen.

Das ist der Kommentar erster Stufe. Ein Meta-Kommentar dringt sich auf. Wer sagt
denn, dass eine Suchaktion auf Google der richtige Zugang ist? Sich dieser Technik zu
iiberlassen ist doch bereits eine Vorentscheidung dariiber, unter welchen Bedingungen
das Verhéltnis zwischen Bildung und Datenbanken untersucht wird. Datenbanken als
Vergegenstéandlichung von Wissen sind das Gegenteil davon, worum es im geistigen Le-
ben geht. Der empirische Befund, dem entsprechend sich zahlreiche Institutionen dieses
Werkzeugs bedienen, sage nichts iiber seine prekédre Wirkung. Das sind Einwédnde im
Sinn der Apokalyptiker. Die Wucht der vorliegenden Krise darf ihnen zufolge nicht be-
helfsméBig abgelenkt werden. Der rechte Weg sei nicht dadurch zu finden, dass man mit
neuen Maglichkeiten experimentiert. Die Gegenposition der folgenden Uberlegungen be-
steht darin, den Ernst der Lage anzuerkennen, jedoch den Trauerflor zu vermeiden. D.h.
— aus traditioneller Perspektive — die Welt der Datenbanken neugierig zur Kenntnis zu
nehmen. Sie sind keine Perversion des klassischen Erbes, eher eine Extension.

gleichgiiltig . ..sehen Sie nur seine wunderbaren Hinde an!* [JASPERS(1984)], S.101.
8 Ausnahmen bestiitigen die Regel: [MANOVICH(0.J.)], [MANOVICH(2002)], [CHESHER(2002)]

11



Linien

Die Argumentation wird in zwei Linien verlaufen, deren Orientierungspunkte zentrale
Texte der Philosophiegeschichte sind. Das soll nicht heissen, dass es sich um die Nach-
zeichnung einer ,, Entwicklung* handelt, ,,an deren Ende“ wir jetzt stiinden. Eine Eigenart
der philosophischen Arbeit besteht darin, dass viele ihrer Motive iiber Jahrhunderte hin-
weg einigermaflen konstant bleiben und dass deren Behandlung in vergangenen Zeiten
nicht selten gegenwirtige Interessen trifft. Auch ohne einer Phdnomenologie des Geis-
tes oder einer Seinsgeschichte anzuhingen, kann man versuchen, markante gedankliche
Figuren quer durch die Zeit gegeneinanderzustellen, um Aufschluss iiber Strukturkon-
stanten (und Briiche) der européischen Welterfahrung zu erhalten. Die erste Linie wird
von Plato zum frithen Wittgenstein und weiter zur Informatik gezogen werden. Wir sind,
ausgehend von griechischen Tempeln, mit einer bis zur Gegenwart reichenden, hochkom-
plexen Geschichte von Sdulen konfrontiert. Unbeschadet dieser Vielfalt ist es erlaubt,
ihren Gebrauch an der Akropolis in einem Schnappschuss der Berliner Nationalgalerie
Mies van der Rohes gegeniiberzustellen. So dhnlich soll die Kontraposition der ,,Formen*
Platons und der ,,logischen Form der Welt“ im Tractatus Logico-Philosophicus verfahren.

Zwischen den beiden Positionen bestehen tiefgehende Ubereinstimmugen, die sich
im Blick auf elektronische Datenverarbeitung fortsetzen. Die Ingenieure, welche den
Allzweck-Rechner implementiert und insbesondere den konzeptuellen Rahmen fiir Da-
tenbanken entworfen haben, studierten Wittgenstein nicht (Alan Turing war kein Tech-
niker). Aber das Ergebnis ihrer Entwicklungen ist eine theoretische Konstruktion mit
direkter operationaler Nutzanwendung, eine wahrheitsfunktional gesteuerte, in sich ab-
geschlossene Welt nach dem Vorbild des Tractatus. Wenn irgendwo, findet sich Philo-
sophie hier praktisch umgesetzt. Ist das nicht gerade der Horror? Es kommt darauf an,
wie die Affinitdt aufgenommen wird. Wittgenstein bietet am Ende des Vorworts zum
Traktat eine Schnitt-Stelle:

Und wenn ich mich hierin nicht irre, so besteht nun der Wert dieser Arbeit zweitens
darin, daf} sie zeigt, wie wenig damit getan ist, dal diese Probleme gelost sind.

Konform zu Platon definiert Wittgenstein eine Weltsicht, die in einem Feuerwerk von
Aphorismen an ihre Grenze stoft. Beides ist wichtig, der Anspruch des grofien Systems
und die Erniichterung, die ihm auf den Fuf folgt. In dieser Linie sind Datenbanken kein
»Ausreisser”, sondern Konstruktionen im Wirkungsbereich traditionsgepriifter philoso-
phischer Erwigungen. Eben darum sind sie auch den Bedenken ausgesetzt, die sich seit
langer Zeit mit jenen verbinden.

Traditionalisten, die Wittgensteins Absage nicht in Betracht ziehen, tendieren dazu,
seinen initialen Systemanspruch gegenwirtig zur epochalen Bedrohung umzuwandeln.
Soferne sie die genannten Verbindungspunkte sehen, verlagern sie die Kritik, die mitt-
lerweile machtlos sei, zuriick in eine Dekonstruktion der Genese dieses Engpasses. Das
sind Stimmen, welche die Perversion des Denkens schon an seinem Ursprung ausma-
chen. Diese (zweite) Linie beginnt nochmals bei Platon und verbindet ihn mit Hegel und
Heidegger. Das Hohlengleichnis ist fiir die nachfolgenden Generationen zum Paradigma

12



eines Erziehungsvorgangs geworden, der mit dem Bruch vom Herkémmlichen einsetzt
und sich an einer hoheren Wirklichkeit orientiert. Hegels Phdnomenologie des Geistes
tibernimmt diese narrative Dynamik und buchstabiert die platonische moudeio als Bil-
dung des Menschengeschlechtes aus. So steht es jedenfalls in der Vorrede zum Buch und
so ist es auch in den meisten einschlidgigen bildungsphilosophischen Beitréigen zu lesen.
Es wird kaum beachtet, dass Hegel, liest man iiber die Anfangspassagen hinaus, auch
ein scharfer Kritiker des Bildungsbegriffes ist. Einige seiner Ausfithrungen préludieren
Martin Heideggers Verwerfung der Bildung als wurzellose zivilisatorische Attitiide.

Die Opposition zwischen Philosophinnen, die in Fortfiihrung der deutschen idealistischen
Schule die Emanzipation, notfalls gegen den Zeitgeist, als hochstes gesellschaftliches Gut
betrachten und den Abtriinningen des humanistischen Versprechens im Gefolge Heideg-
gers ist also nicht so glatt, wie es bisweilen scheint. Adorno ist sich, wie Hegel, der
AuBerlichkeit bewufit, die in jedem Bildungsprozess steckt. Heidegger hat allerdings,
mit rigorosem Zugriff, im Hohlengleichnis selbst schon den Anfang des von ihm forcier-
ten Endes gesehen. Ein , Wesenswandel der Wahrheit“ habe seit damals dazu gefiihrt,
dass wir in eine zunehmend ausweglose Zwangslage kommen, in der ,die Technik“ das
Maf} des Ganzen wird. Datenbanken sind unschwer als eine typische Auswirkung dieser
Entwicklung zu erkennen. Nach Heideggers Auffassung handelt es sich um eine weltge-
schichtliche Mobilisierung.

,Das reine In-Bewegung-setzen und die Aushohlung aller bisherigen Gehalte der
noch bestehenden Bildung.

Der Vorrang des Verfahrens und der Einrichtung im Ganzen der Bereitstellung und
In-Dienststellung der Massen — wozu?“ [HEIDEGGER(1998a)], §74.

Diese aufbegehrende Frage (1938) gegen einen Vorgang, den der Philosoph kurz vorher
noch gepriesen hatte?, kennzeichnet seine Stellungnahmen auch nach dem Krieg. Die
eschatologische, seinsgeschichtliche Technosophie Deutschlands im Wirtschaftswunder
ist — bis zur vorhin erwéihnten geistesgeschichtlichen Deklassierung des Bolognaprozesses
— die spéte Folge dieser ,,Kehre®.

Knoten

Die beiden skizzierten Linien gehen von Platon aus. Fiihren sie auch zusammen? Hei-
degger hat ein Bild der européischen Philosophie entworfen, in welchem sie schon frith
jene Kennzeichen entwickelt hat, welche schlielich heute, an ihrem proklamierten Ende,
zur uneingeschrinkten Dominanz des technisch Machbaren fithrten. Die Absicht seiner
weitausholenden Geste, des Verdikts der abendléndischen ,,Seinsvergessenheit, ist ei-
ne Zuspitzung der Fragestellung, aus der, in einem heilsamen Umschwung, ein neues

9 Je befreiter die Natur waltet, um so groBartiger und gebindigter ist die gestaltende Macht der echten
Technik ihr dienstbar zu machen. In die Natur gebunden, von ihr getragen und iiberwdlbt, durch sie
befeuert und begrenzt, verwirklicht sich die Geschichte des Volkes.“ [HEIDEGGER(2000)], S.200f

13



Denken entstehen soll. Erstens wird schon in Platons Bildung der Keim zum uneinge-
schrankten Bildungsdiinkel gefunden. Zweitens bleibt als Hoffnung ein Jenseits des im
Ganzen abgezirkelten und aussichtslosen, mittlerweile globalen, Kulturbetriebs.

Von dieser Endstation der zweiten Linie aus scheint keine Verbindung zur ersten Rich-
tung, der Weiterfithrung platonischer Impulse in informatischen Kontexten, zu bestehen.
Dementsprechend hat man sich in der Philosophie darauf eingerichtet, die ,, Uberwindung
der Metaphysik“ und die anschliefende ,,Dekonstruktion® weitgehend separat von der
logisch-analytischen Ausrichtung zu halten.'® Im Folgenden soll dagegen ein Punkt mar-
kiert werden, an dem die beiden gedanklichen Entwicklungen einander schneiden. Richtig
verkreuzt ergeben sie eine tentative Orientierung im philosophischen Umgang mit Bil-
dung und Datenbanken.

Den Anstof3 gibt jener Satz, den Wittgenstein vor der bereits zitierten Einschrankung,
mit seinem Tractatus sei wenig getan, formuliert hat. ,Ich bin also der Meinung, die
Probleme im Wesentlichen gelost zu haben.“ Die Reichweite dieser Behauptung ist be-
trachtlich. ,,Das Buch behandelt die philosophischen Probleme ...“. Die Geste ist ge-
nauso grofsprecherisch wie Heideggers Rede von der Metaphysik — und aus demselben
Grund. Wie das Seinsdenken ist der Tractatus eine Abrechung mit Platon. Wittgenstein
bringt die ,,Probleme“ mit Hilfe des Frege-Russell’schen Instrumentariums in eine Fas-
sung, die ihm erlaubt, sie extra-kompakt zu behandeln und danach abzuhaken. Heidegger
hat sich viel mehr Zeit genommen, aber die leitende Idee ist vergleichbar: Platons Welt
komprehensiv abzuschlieBen.!! Die philosophische konstruierte ,, Technik ist die Vollen-
dung und Verabschiedung des Platonismus. Angenommen diese Parallele besteht — wird
sie nicht durch die dramatisch divergenten Konsequenzen, welche die beiden Philosophen
daraus ziehen, entkriftet? Wittgenstein zuckt die Achseln (,,wie wenig damit getan ist*),
wahrend Heidegger vielsagend gestikuliert. ,,Denn das Fragen ist die Frommigkeit des
Denkens.“ [HEIDEGGER(2009)] S.36

An dieser Stelle sollte man sich nicht mit programmatischen Aphorismen begniigen,
sondern einen Schritt weiter gehen. Wittgensteins Auskiinfte am Rand seines Buches
werden oft als existenzialistische Bonmots angesehen, als Paradoxa, die kurzfristig, im
Ubergang zwischen einer Systemarchitektur und einem Individuum auftauchen. Dabei
wird tibersehen, dass sie ein — zweifellos brilliant formuliertes — Beispiel fiir kaum ent-
behrliche, weit verbreitete philosophische Strategien sind.!? Seit ihren Anfingen operiert
diese Disziplin mit einem ausgekliigelten Regime von Sprechverboten und -erlaubnissen.
Eine Erkenntnis hochzuhalten und gleichzeitig den Zugang zu reglementieren, darin war
schon Parmenides geiibt. Ich will Dir sagen

... welche Wege der Untersuchung einzig zu erkennen sind: die erste, dafl es ist und
daB nicht ist, daB es nicht ist, ist die Bahn der Uberzeugung .. .die zweite, daB es

"Einen programmatischen Versuch zur Relativierung dieses Zwiespalts hat [FRIEDMAN(2004)] vorgelegt.

1ch habe diesen Vergleich in einer fritheren Publikation systematisch ausgefiihrt [HRACHOVEC(1989)].

12Unter dem Titel ,resolute reading® ist im letzten Jahrzehnt eine Lesart des Tractatus vorgeschlagen
worden, die den performativen (Verbots-)Aspekt der betreffenden Passagen in den Vordergrund stellt.
Zur Orientierung siehe [CRARY ET AL.(2000)], [WILLIAMS(2004)], [DIAMOND/CONANT(2004)]

14



nicht ist und daf es sich gehort, dafl es nicht ist. Dies jedoch ist, wie ich dir zeige,
ein vollig unerfahrbarer Pfad ... [DIELS/KRANZ(1961)] Proklos in Tim. I, S.345,18f.
Parmenides 6.

Die Philosophie hantiert, vor allem wo sie sich auf dem hohen Abstraktionsgrad von
Logik, Ontologie und Metaphysik bewegt, gerne mit einer ausgekliigelten Dialogregie, die
manchen Teilnehmerinnen (den Philosophinnen) gewisse Redewendungen zugesteht und
vielen anderen (sie lernen noch) das Wort verbietet. Wittgensteins Paradoxa gehoren —
obwohl und gerade weil sie am Rand liegen — in die Wirkungsgeschichte des Platonismus,
der immer auch ein System der Zugangsbeschriankung ist.

Nimmt man Wittgensteins Rand-Bemerkungen als pointierte Sprachregelung im plato-
nischen Duktus, dann ergibt sich eine vertretbare Vergleichsbasis zwischen Wittgenstein
und Heidegger. Auch dessen philosophische Arbeit ist durch raffinierte Suggestionen ge-
kennzeichnet, die Eingeweihte verstehen (sollen) und denen viele nicht folgen kénnen
(oder wollen).

Hier wird nicht beschrieben und nicht erklért, nicht verkiindet und nicht gelehrt;
hier ist das Sagen nicht im Gegeniiber zu dem zu Sagenden, sondern ist selbst als
die Wesung des Seyns. [HEIDEGGER(1998a)] §1

Die beiden Gewédhrsménner treffen einander darin, dass sie ihre ausgrenden Konstruk-
tionen in diskursive Zugangssperren einbetten, welche zu Uberwindung einladen.

Er muss diese Sétze iberwinden, dann sieht er die Welt richtig. (Tractatus 6.54)

Die Uberwindung der Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist das Vorzei-
chen der anfénglichen Verwindung der Vergessenheit des Seins. [HEIDEGGER(2009)]
S.70

Von diesem Uberschneidungspunkt aus, von der reizvoll/aufreizenden Inszenierung der
Ausdrucksgrenzen her, 148t sich dann die Divergenz der Wege ermessen. Denn die an-
schlieend entwickelten Diskursformationen unterscheiden sich natiirlich stark.

Heidegger wird nicht miide, in immer neuen Variationen Verbote und Erlaubnisse fiir die
Anndherung an das Geheimnis des Denkens auflerhalb des Datensystems zu entwickeln.
Er dekliniert die Grundstellung der negativen Seinslehre — Sein ist uns immer eher fremd,
als vertraut — in Textinterpretationen und systematischen Entwiirfen extensiv durch.
Wittgenstein ist ebenfalls an diese Stelle gekommen, aber er hat sie wieder verlassen.
Wihrend Heidegger das Schauspiel des wortreichen Abriickens von der Attraktivitét
der Metaphysikkritik (die ,, Uberwindung des Uberwindens®) bietet, macht Wittgenstein
eine Pause und setzt die Arbeit anderswo fort. In seinen Aufzeichnungen ab 1929 wird
das Thema der platonischen Form, das sich bis zum aktuellen Konzept des Datenmodells
durchzeichnen 148t, in einer Weise verhandelt, die den Prizendenzfillen nicht entspricht.
Der dritte Teil der Abhandlung enthélt die Konfrontation der zwei hier angedeuteten
Optionen nach dem Artikulationsausfall.

Die Bildungsdebatte kennt, wenn es um die Berufung auf geschichtliche Herkunft geht,
zwei mafigebliche Perioden: das klassische Athen und die preuflische Hochschulreform

15



unter Wilhelm von Humboldt. Manfred Fuhrmann hat die Auswirkungen dieser Impulse
als den ,,christlichen und humanistischen Kanon“ sowie den ,européischen Bildungska-
non und die deutsche Bildungidee“ charakterisiert. [FUHRMANN(2002)]. Angeleitet von
den beiden richtungsweisenden Philosophen des 20. Jahrhundert nimmt die vorliegende
Studie den weiteren Horizont in Anspruch. Aktueller ist dagegen das Tauziehen zwi-
schen der Humboldt-Universitidt und dem Bologna-Programm. Die darin verhandelten
Streitfille stehen zwar vor dem Hintergrund des anspruchsvollen geistesgeschichtlichen
Weitblicks, werden von den zu entwickelnden prinzipiellen Zusammenhéngen aber wenig
tangiert. Der Eingriff europiischer Biirokraten in die Uberreste einer aus Professoren-
herrschaft und Emanzipationsprogramm gemischten, von ungewohnten wirtschaftlichen
Anspriichen erschiitterten, piddagogischen Institution bewirkt spezifischere Probleme, die
auf einem anderen Abstraktionsniveau liegen.

Als Vorsitzender der Curricularkommission der Universitdt Wien hat der Autor die Um-
stellung sémtlicher Studiengrogramme nach den nationalen Richtlinien zur Bologna-
Reform (2004-2008) mit zu verantworten. Der Schlussteil enthélt eine Auseinanderset-
zung mit dieser Tétigkeit. Er steht in bewufitem Kontrast zur Grofiflachigkeit der vor-
angehenden Abschnitte. Liebgewordene Klischees, neue Schlagworte und der politische
Verteilungskampf gewinnen Einfluss auf die curriculare Selbstverstéindigung der Fach-
disziplinen, aus der sich eine zeitgeméfle Deutung der akademischen Kultur ergeben soll.
Notizen dazu koénnen vielleicht dazu beitragen, die unvermeidbare Spannung zwischen
Panoramapositionen und Bildungsinterventionen im Auge zu behalten.

16



Die Wahrheit der Form

17



Platon 1: Schaulust gegen Erleuchtung

Das Fragen, sagt Heidegger, sei die Frommigkeit des Denkens. Es gibt zahlreiche Arten,
zu fragen. Gemeinsam ist allen, dass man zuvor schon etwas wissen muss, und dass in
diesem Wissen ein zu beseitigendes Defizit auftaucht. Angenommen ein geheimnisvolles
Wort (,,Foubel“, Kilhan® ...): Was heiit das? In dieser Frage ist vorausgesetzt, dass
sich das Wort auf etwas bezieht, es konnte eine Zufallssequenz von Buchstaben sein.
(Was eine solche Sequenz bedeuten wiirde, ist eine andere Frage.) Derart elementar geht
es selten zu, meist ist ausgepriigteres Vorwissen im Spiel. (Wo liegt das Chateau de
Foubel?) Die iiberwiegende Mehrzahl der Fragen sind Verstédndnis- und Vertiefungsfra-
gen. Sie richten sich an eine Auskunftsinstanz, von der sie Antwort auf einigermafien
wohldefinierte Wissensliicken erwarten. Innerhalb gefestigter Verhéltnisse und im nor-
malen Erwartungsspielraum ist der Ablauf iiberschaubar. So lernen Kinder das ABC des
Lebens. Vergleichsweise einfache soziale Konstellationen kann man in analoger Weise se-
hen. (,, Warum spannen die Leute Schirme auf?“) Fragen verlaufen in der Regel entlang
konsolidierter Bahnen.

Fiir bestimmte Fragetypen sind bestimmte Expertinnen verantwortlich. Nahrung, Be-
kleidung, Geschéaft und Politik haben eigene Gesetze. Das Fachwissen entsteht aus Flach-
wissen, im Rahmen der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Fiir die Stadtstaaten Griechen-
lands und Kleinasiens in der vorklassischen Phase kann man eine differenzierte Handels-
und Gewerbeordnung annehmen, die sich im Rahmen aristokratischer Machtverhéltnisse
und der Riickbindung an heroisch-mythologische Vorbilder hielt. Aus dieser Zeit sind
uns Antworten auf Fragen nach den ersten Prinzipien der Natur und der Lebensfithrung
iiberliefert. ,,(Der) Ursprung der seienden Dinge ist das Unbegrenzte“ (Anaximander)
[DiELS/KRANZ(1961)], 12 A 14. Die These geht iiber Verstindigungsfragen hinaus. Sie
will Auskunft {iber die ganze Welt geben. Die Arbeitsteilung spielt dabei keine Rolle.
Fachleute sind in der Lage, Fragen in ihrem Wirkungsbereich zu beantworten; weise
Ménner sind nicht auf diese Weise eingeschrénkt. Thr Wissen geht nicht ins Detail, son-
dern auf den Gesamtzusammenhang. ,,Es gibt Dinge® ist ein Musterfall fiir Flachwissen.
Solchen Selbstversténdlichkeiten verleihen Freunde der Weisheit ein aussergewohnliches
Gewicht.

Das sind zwei Arten, zu fragen: Alltagsanliegen und Erkundigungen iiber das Grofle,
Ganze. Aus Athen, im 5. vorchristlichen Jahrhundert, stammt eine weitere Variante.
Sie entwickelte sich im Anschluss an den Geltungsverlust traditioneller Gepflogenhei-
ten in dieser Handelmetropole, als sich in deren politischer Verfassung die ,,Isonomie“
durchsetzte. [MEIER(1983)] Der politische und rechtliche Bereich des Gemeinwesens war
nach Reformen von Solon und Kleisthenes nicht mehr vom Besitzadel dominiert. Die
Regelungen zur Staatsfithrung waren sorgfiltig mit dem Ziel konstruiert worden, kei-
ner einzelnen Person oder Lobby den Zugang zur Macht zu erleichtern. Gerichtsver-
fahren wurden durch die Abstimmung hunderter Schoffen entschieden. Unter diesen
Umstédnden reichte es nicht, einer herrschenden Familie anzugehéren und dadurch auf
die Geschiftsfithrung der Staatsagenden vorbereitet zu sein. Heterogene, oft schwierig
einschétzbare, Einfliisse bestimmten das politische Geschehen. Ein bekannter Name allei-

18



ne half nicht im Rechtsstreit. Weder die herkdmmlichen Verhaltensmuster, noch religiose
oder spekulative Welterkldrungen waren den damit aufgeworfenen Fragen gewachsen.

In einer solchen Situation ist Bedarf nach Personlichkeitsentwicklung und Politikbera-
tung, nach Maklern, die passende Strategien fiir schwer einschéitzbare soziale Herausfor-
derugen anbieten und mit unterschiedlichen, wechselnden Stimmungslagen vertraut sind.
Thre Expertise gilt neuartigen Erziehungsaufgaben, sie bieten Erfolgsrezepte im Kampf
um die 6ffentliche Meinung und Ratschlige zur Lebensfiithrung in einem post-archaischen
Kontext.

Gorgias aber verspottete den Prodikos, dal er Sachen von gestern und
schon oft Gesagtes verkiinde; er selbst aber verliefl sich auf den Augenblick.
([D1ELs/KRANZ(1961)], A24 Philostrat, Vitae sophistarum I, Prooem 4.,4.)

Wie ndmlich von den Heilmitteln jedes andere Sifte aus dem Korper aus-
treibt und Krankheit oder Leben beendet, so betriiben einige Reden, andere
erfreuen, andere scheuchen auf, andere verleihen den Zuh6rern Mut. Wieder
andere setzen die Seele mit einer iiblen Uberredung unter Drogen und behe-
xen sie. ([D1ELS/KRANZ(1961)], Gorgias B11, Enkomion auf Helena, 14.)

Gorgias, der eine solche Flexibilitdt an den Tag legte, ist in Sizilien geboren und trat
in Athen als erfolgreicher Redner auf. Sextus Empiricus berichtet von einem Traktat
,Uber das Nichtseiende oder iiber die Wahrheit“!3, dessen Thesen an Parmenides ange-
lehnt seien: es geht um Sein und Nicht-Sein des Seienden. Ein Theoretiker wie Gorgias
hatte also beides in seinem Repertoire, Auskiinfte iiber erste Prinzipien und niitzliche,
kontextbezogene Ratschlige fiir den Tagesgebrauch. Die Fahigkeit, sich ein Gesamtbild
der Welt zu machen, verbindet sich mit der Fertigkeit, Stegreif zu sprechen', sich auf
Einzelsituationen einzulassen. Worin bestand das Wissen solcher Ménner? Auf welche
Art von Fragen reagierten sie?

Rednerkunst

Gorgias traf in Athen, wenn wir der Erzihlung Platons folgen'®, auf einen Mann, der
noch situationsbezogener dachte. Sokrates mischte sich unter die Menge und verwickelte
Passanten in Streitgespriche.'® Im , Phaidon“ Platons macht er eine Kunstpause, bevor
er im Riickblick berichtet, wie es dazu kam (Phaidon 95e-99d). Auch er interessierte sich
in seiner Jugend fiir die allgemeinen Ursachen von Entstehen und Vergehen. Er nennt spe-
ziell Anaxagoras, der die Vernunft (voic) als oberstes Prinzip angesehen hat. Dies schien

13Sextus Empiricus, Adversus mathematicos, 7,65-87

14 Als er namlich im Theater der Athener auftrat, wagte er zu sagen: ,Legt mir eine Frage vor.‘Er war
der erste, der diesen riskanten Vorschlag offentlich machte, indem er zu verstehen gab, alles zu wissen
und iiber alles zu sprechen, wobei er den richtigen Augenblick beriicksichtigte.“ [DIELS/KRANZ(1961)],
Ala Philostrat, Vitae sophistarum I,1

15Zu Platon allgemein siche [PLEGER(2009)]; [ACKEREN(2004)], [SCHIEMANN(2006)], [FERRARI(2007)],
[BENSON(2006)]. Zur Politeia: [DIXSAULT(2005a)], [DIXSAULT(2005b)],[ROSEN(2005)]

16 Zur Orientierung  eignen sich: [VLASTOS(1991)], [VLASTOS(1994)], [LACEY(1980)],
[AHBEL-RAPPE/KAMTEKAR(2006)], [FISCHER(2004)].

19



ein Lehrer nach seinem Geschmack. Sein Entwurf versprach, die vielfiltigen Einzelfragen
betreffend die Beschaffenheit der Welt und der rechten Lebensfithrung systematisch zu
beantworten. Doch aus der spekulativen These lief} sich kein greifbarer Nutzen gewinnen.
Weder die physikalischen Phénomene, noch die Besonderheit des Handelns waren aus
dem voUc erkléarbar.

Also verfolgte Sokrates die grolen Frage nach der bestimmenden Ursache des Seins und
wére, ,um zu wissen, wie es sich mit dieser Ursache verhilt, gar zu gerne jedermanns
Schiiler geworden.“ (Phaidon 99c) Doch die Diskrepanz zwischen den Ursprungsworten
(das Unbegrenzte, die Vernunft, das Wasser, der Ather ...) und dem Kleingeld der Fra-
gen auf der Strafle war nicht zu iiberbriicken. Der Alltag einer Metropole wie Athen
verlangte differenziertere Auskiinfte {iber das Verhéltnis allgemeiner Prinzipien und der
Fiille lebenspraktischer Probleme einer Grofistadt. Entscheidend ist die Verbindung. Es
gab — anders ist keine Grofistadt moglich — geniigend Fachwissen zur Bewiltigung der
Aufgaben der Kommune, es fehlte allerdings eine Zusammenschau, welche diese Di-
versitdt plausibel auf eine verbindliche Gemeinsamkeit bezogen hétte. Wissen von ei-
nem Ganzen, das der Biirgerschaft zugéinglich ist, und sich nicht in wiirdigen Phrasen
erschopft. Sokrates’ Fragen zielen auf eine verbindliche Bestimmung von Qualitédten wie
Tapferkeit, Frommigkeit und Besonnenheit. Platon it seine Sokrates-Figur von die-
sem Anliegen zu Behauptungen iiber mafistibliche Ideen fortschreiten. Verweilen wir
zunéchst bei einem Intermezzo, Sokrates’ Treffen mit Gorgias. Der Sizilianer verkorpert
einen , pragmatic turn®“ der Naturlehre (nepl @pUoewe iotopiav, Phaidon 96a).

Pragmatisch heifit in diesem Zusammenhang: Denken ist in gesellschaftlichen
Verhéltnissen verankert, wie der Schiffbau oder die Kochkunst. In ,,Kochkunst“ hat
sich noch ein Sprachgebrauch erhalten, der auf das griechische ,,téyvn“ zuriickgeht, das
Kunstfertigkeit sowie Handwerk heiflen kann. Und Sokrates fragt Gorgias auch gezielt,
welche ,, Technik“ er denn beherrsche (Gorgias 449a). Sie muss zwischen der Seinsspekula-
tion und dem gewerblichen Broterwerb liegen. Gorgias antwortet, er sei ein Redekiinstler.
Nun gut, erwidert Sokrates, aber das scheint nicht sehr spezifisch. Auch Arztinnen und
Sportlehrer miissen iiberzeugend reden kénnen. Die Replik darauf betrifft genau den
Punkt der Meisterschaft, die sich hier neu entwickelt. Gorgias erldutert, dass sich die
Redekunst nicht auf dies oder jenes, sondern auf die wichtigsten menschlichen Fragen
bezieht. Ihr Feld ist umfassend und integral. Sie kann die Verbindung zwischen dem Wohl
der Menschheit und dem Tagesgeschiift herstellen. Als Beleg zitiert Gorgias ein Beispiel,
das noch heute intuitiv einleuchtet (Gorgias 455d,e). Wer ist letztlich fiir die Werften
und Befestigungen Athens verantwortlich? Die Arbeiter oder die Baumeister? Ohne jene
wéren die Bauwerke nicht zustandegekommen, aber sie sind nicht die Erklarung. The-
mistokles und Perikles, die Politiker, haben den Willen des Volkes so gelenkt, dass die
Projekte realisiert werden konnten.

Uberzeugungskraft, wie sie in 6ffentlichen Reden entwickelt wird, ist das wichtigste Prin-
zip in einem Gemeinwesen, das auf Beratung und Beschlussfihigkeit gleichberechtigter
Biirger aufbaut. Die Fortsetzung des Beispiels, die Platon Gorgias in den Mund legt, ist
etwas sinister, aber noch immer iiberlegenswert. Wenn es darum ginge, einen Arzt zu
wihlen, wire der Rhetor im Vorteil vor einem ausgebildeten Mediziner. (Wir wissen, wie

20



wichtig es fiir die Therapie ist, dass eine Arztin auch wie eine Arztin auftritt.)

Vermogend ist freilich der Redner, gegen alle und {iber alles so zu reden,
dafl er den meisten Glauben findet beim Volk, um es kurz heraus zu sagen,
woriiber er nur will. (Gorgias 457a)

Damals wie heute haben die Politiker sich auf public relation-Experten verlassen.!” Peri-
kles und Alkibiades gehorten zu den Schiilern Gorgias’. Die Abhéingigkeit der politischen
Akteuere von Medienberaterinnen und Image-Konsulenten muss nicht weiter ausgefiithrt
werden. Das demokratische politische System, dessen erste Ausprigung im antiken Grie-
chenland begegnet, scheint dieser Hilfdienste jedenfalls zu bediirfen. Dennoch liegt eine
Erwiderung auf das Beispiel des Redners, den die Volksversammlung als Arzt wihlt, auf
der Hand. Er wird sich in der Regel nicht bewédhren kénnen. Eine Person mag noch so
populér sein, mittelfristig wird sie an den Erfolgen ihrer Tétigkeit gemessen und wenn
es sich um eine Kunstfertigkeit handelt, lassen sich die Ergebnisse nachpriifen.

Warum antwortet Sokrates dann Gorgias nicht, dass sich das Volk in einer Abstimmung
zwar irren, eklatante Fehler jedoch korrigieren kann? Redner sind einflussreich, auch sie
unterliegen aber letztlich dem Professionalismus einer arbeitsteiligen Gesellschaft. Gor-
gias ist in Platons Dialog kein Demagoge, wie etwa Thrasymachos in der ,,Politeia“. Er
beschreibt den Einfluss der Rhetorik und iibertreibt, um seine These zu verdeutlichen.
Dennoch ist er auch bereit, zuriickzustecken. Es ist (Platons Figur des) Sokrates, der
sich auf das Arzt-Beispiel fixiert und darin keinen , Betriebsunfall“, sondern den Knack-
punkt eines Argumentes gegen demokratische Verfahrensweisen sieht. Ein Pragmatist
wiirde die Bedeutung der Politikberatung im offentlichen Leben zur Kenntnis nehmen
und sich iiberlegen, wie sie sinnvoll zu kontrollieren wére. In einer Demokratie ist das
Volk eben nicht nur fiir — moglicherweise irrtiimliche — Entscheidungen verantwortlich,
sondern auch dafiir, sie zu revidieren. Macht ist in dieser Sicht immer die Machtbalance
unterschiedlicher Einfluss- und Kompetenzgruppen. Gorgias nimmt eine instabile Positi-
on ein. Kinerseits spielt er mit der Idee, ein erstes Prinzip der Gesellschaftslehre gefunden
zu haben, andererseits ist er als Rhetor einem Handwerksethos verpflichtet, das ihn genau
zwischen den Regeln seiner Kunst und deren Umsetzung durch ihre Schiiler unterschei-
den l&Bt. Ein Messerfabrikant ist nicht fiir den Mord verantwortlich, den jemand mit
seinem Produkt begeht.

Wissensdurst

Sokrates dagegen ist von der Naturphilosophie nicht zum Coaching athenischer Nach-
wuchstalente iibergegangen. Er fixiert Gorgias auf eine schwache Stelle seiner Kunst-
fertigkeit und kanonisiert damit fiir die folgenden Generationen den Zwiespalt zwischen
Volksherrschaft, Expertinnen und Philosophie. Gorgias kann fiir seine Rhetorik nicht

17 In today’s terms, Socrates’ position can be compared with that of a consultant, a coach, or a dis-

cussion leader, and his fellow conversants can be compared with customers, clients, or partners.“
[K1kosk1/KIKOskI(2004)], S.126. Die Kikoskis wiederholen eine bereits in der Antike bezeugte Ein-
ordnung Sokrates’ unter die Sophisten.

21



die Effekte in Anspruch nehmen, welche ihre Anwendung durch Vertreterinnen eines
anderen Fachs hervorbringt. Dennoch ist eine solche Uberschreitung nicht einfach Grof-
sprecherei. Sie antwortet auf das Bediirfnis, eine Basis fiir das athenische Gemeinwesen
zu finden, dessen Entwicklung isonom von der Biirgerschaft verantwortet wird. Weder
Seinsprinzipien, noch Standesinteressen, kommen als Grundlage in Frage. Sokrates’ Aus-
einandersetzung mit Gorgias ist im Gegensatz dazu darauf konzentriert, dass sich des-
sen Rhetorik als generelle Losung eines gesellschaftlichen Steuerungsproblems anbietet
und gleichzeitg einen Berufsstand ausmacht. (Vergleichbar wire, dass die Expertise von
Vermogensberaterinnen das Leben einer Gesellschaft bestimmt, deren Zweck wirtschaft-
licher Erfolg ist.) Die Unterscheidung, welche Sokrates in diese Debatte einfiihrt, hat,
in den Hénden Platons, eine Theorie des Erziehungsvorgangs angestoflen. , Diinkt dich
dies nun einerlei, gelernt haben und geglaubt. Erlerntes Wissen und Glauben? (udinoic
xai o) (Gorgias 454d).

Natiirlich besteht ein Unterschied zwischen Meinung und Wissen. Gorgias stimmt ohne
Schwierigkeiten zu; es ist nicht mehr, als ein Hinweis auf den Wortgebrauch. Der inhalt-
liche Konflikt entziindet sich erst darin, was es heifit, zu wissen. Mit Vorliebe stellen die
Kommentatoren den Streitfall aus platonischer Perspektive dar. Erstens: es besteht ein
Unterschied; zweitens: fehleranfillige, ungefdhre Weltansichten sind kein Wissen; drit-
tens: etwas zu wissen heift, sichere Kenntnis davon zu besitzen und diese Charakteristik
fehlt beim bloflen Glauben. In dieser Deduktion ist iibersprungen, dass sich die Ein-
stellungen, die wir faktisch ,,Wissen“ nennen, durchaus als fehleranfillig und in vieler
Hinsicht als ungenau beschreiben lassen und dass unerschiitterliches Wissen eher einen
Sonderfall der Begriffsverwendung darstellt. Die Grenzen zwischen Meinen und Wissen
sind, was die Praxis betrifft, oft flieBend. (Meine ich, oder weif} ich, dass Pasching bei
Linz liegt?) So wie eine unsachliche Entscheidung verbessert werden kann, kann sich
eine faktische Meinung bestéitigen oder eine erlernte Kenntnis als inkorrekt erweisen.
Sokrates zieht dagegen eine scharfe Linie. Vermutung und Kenntnis schlieen einander
aus. Als Begriffsexplikation ist das, wie gesagt, vertretbar. Aber der Rahmen der De-
batte ist die bestimmende Funktion der Volksversammlung und das aktuelle Beispiel
der Redner, welcher als Arzt durchgehen will. Die Lehre vom Wissen steht im Kontext
demokratischer Abstimmungen.

SOKRATES: Denn du sagst eben, dafl auch in Sachen der Gesundheit der
Redner mehr Glauben finden wiirde, als der Arzt.

GoRraiIAs: Das sagte ich auch; bei der Menge némlich. (8v ye 6yhw)

SOKRATES: Und nicht wahr, dieses bei der Menge heifit bei denen die nicht
wissen? Denn bei den Wissenden wird er doch nicht mehr Glauben finden
als der Arzt?

GORGIAS: Darin hast du Recht.

&v (16) 6yhe heiBt neutraler: vor dem Volk. Friedrich Schleiermachers Ubersetzung be-
tont die Weichenstellung, die sich in dieser Passage vollzieht. Die Mehrheit fiir den
Redner als Arzt kommt von den Ignoranten; die Sache beherrschen nur wenige. Es ist

22



jedoch nicht selbstverstiandlich so, dass sich eine groflere Anzahl von Personen stidndig
tauscht. Hier wird der Demokratie ein Denkzettel verpasst. Ein glatt von der Meinung
abgehobenes Wissen wird einer kleinen Gruppe von Eingeweihten zugesprochen, die pla-
kativ gegen die Meinungsbildungsprozesse der Bevolkerung gesetzt ist. In diesem Duktus
ist es beinahe eine Garantie fiir Wissen, nicht von der Mehrheit anerkannt zu werden.
Der sozial-epistemologische Ort dieser émotrue liegt an der Kreuzung dreier Wissens-
verfassungen. Fachwissen ist konstitutiv auf einen kleineren Kreis beschriankt. Es bildet
kompakte Inseln innerhalb des Flachwissens iiber die Lebensnotwendigkeiten, das jede
und jeder besitzen kann. Im Gemeinwesen werden die Grundentscheidungen dariiber
getroffen, was als kompetent, aussichtsreich, anerkennenswert und fair gelten kann. Da-
zu bedarf es eines Orientierungswissens, das die handwerklichen und lebenspraktischen
Kompetenzen vermittelt. Es darf nicht partikularistisch sein und sollte andererseits mehr
als Leerformeln enthalten. Und nach den Vorgaben von Sokrates reicht auch ein offener
Prozess der Uberpriifung und Revision transienter Uberzeugungen nicht.

Schon und gut

Wir haben es bisher so dargestellt, als hétte sich Sokrates fiir einzelne politische Fragen,
z.B. fiir Abstimmungsergebnisse der Volksversammlung, interessiert. Aber die Rolle, die
Platon seinem Sprecher zuteilt, ist prinzipieller angelegt. Ich wechsle von der dargestell-
ten Episode zu einer grundsitzlicheren Uberlegung. Sokrates geht von Beispielen aus,
aber sein Interesse zielt auf die hochsten, staatstragenden Begriffe: das Gerechte, Schone,
Gute (vgl. Gorgias 459c¢). Ihrer Kenntnis schreibt er die Kraft zu, das Leben in Gemein-
schaft richtig zu fithren. In einer zentralen Passage der Politeia demonstriert Sokrates,
wie sich die Philosophie von Einzelfdllen zu Prinzipien erhebt. Es beginnt harmlos, mit
einer Worterkldrung. Wie Weinliebhaber oder ehrgeizige Zeitgenossen (Politeia 475a)
haben auch Philosophinnen ein Hauptziel: cogia. Was ist darunter zu verstehen? Platon
erldutert es zunéchst negativ. Wem das Interesse an Informationen (podfuara) fehlt, den
werden wir nicht wissbegierig (gpulopodric oder einen ,,Philosophen® (guiécogov) nennen
(Politeia 475c¢), das heifit also: intellektuell neugierig. Aber mit dieser Begriffsbestim-
mung gibt es eine Schwierigkeit. Eine solche Neugierde kann sich leicht verzetteln. Vieles
ist zu sehen und zu horen. Die Schaulustigen (gpuloVeduovec) folgen sehr wohl einem
Wissensdrang. Sind sie darum Philosophen?

Ein zusétzliches Kriterium ist n6tig. Das Interesse jener Personen, um die es Platon geht,
zielt nicht auf zahlreiche Kenntnisse. Sie sind Schaulustige der Wahrheit (Politeia 475¢).
So etwas nennt man heute ein ,, Alleinstellungsmerkmal“. Philosophinnen — und nur sie —
sind Wahrheitssucherinnen. Aus einer Worterkldrung ist ein Auswahlverfahren geworden.
Es folgen Bedingungen, unter denen intellektuell Interessierte sich als Philosophinnen
qualifizieren. Diese Uberlegungen sind weithin wirksam gewesen. Sie durchziehen die
gesamte Philosophiegeschichte und begegnen uns, so wird zu zeigen sein, modifiziert auch
in Wittgensteins Tractatus, der 1921 eine logische Zusammenfassung der platonischen
Erkenntnisordnung bietet. Platons Ausfithrungen kann man als eine implizite Definition
,der Wahrheit“ lesen, auf welche Philosophinnen aus sind. Er bemiiht keine Gottin,

23



wie Parmenides, um ,,das unerschiitterliche Herz der wirklich iiberzeugenden Wahrheit*
([DIELS/KRANZ(1961)], Parmenides 4,29) zu verkiinden. Sein Ansatz beginnt mit der
Gegeniiberstellung zentraler gesellschaftlicher Kategorien (Politeia 476a).

Schones und HéfBliches, Gerechtes und Ungerechtes, gut und bose sind einander ent-
gegengesetzt. Jede Bestimmung fiir sich ist eine, im jeweiligen Gegensatzpaar sind es
zwei.'® Was hat das mit Wahrheit zu tun, es klingt nach Zahlenspielerei? ,, Also wenn
zwel, ist auch jedes von ihnen eins.“ (Politeia 476a) Die Verbindung zwischen eins/zwei
und Wahrheit bewerkstelligt der Aussagesatz und seine Verneinung. ,,Das Schéne®“ und
,das Unschone sind substantivierte Pridikate, zwischen denen eine Negation ,,umschal-
tet“. ,...x ist schon ... “ kann in verschiedensten Kontexten gesagt werden. z.B. ,,...x
ist schon und gut ...“, ,,...x ist schon gewesen ... “ etc. Platon bezieht sich dagegen auf
eine elementare Verwendungsweise, namlich die Verkehrung ins Gegenteil. Er betrachtet
sie fiir eine Vielzahl solcher Auszeichnungen, darunter ,gerecht® und ,gut®. Alle ver-
bindet diese Regel: Ein Satz, der mit einem derartigen Priadikat gebildet wird, ist wahr
oder falsch, der negierte Satz umgekehrt. Die Dualitit wahrer und falscher Aussagen
hilt die Bestimmungsstiicke zusammen. Platon nennt sie €i6n, Schleiermacher iibersetzt

, Begriffe«.1?

»Et0oc heifit umgangssprachlich ,, Aussehen®, ,, Gestalt“. Der Terminus ist vom Aorist
(einer Vergangenheitsform) des Verbums ,,6pdw“* (sechen) abgeleitet (,eldov*, gesehen),
es handelt sich also um eine Festlegung im Sehfeld. Wie wird daraus ,,Begriff“, es gibt
ja vielfaltige Erscheinungen zu sehen? Die Antwort ist das eben genannte Auswahlver-
fahren. Platon fithrt Bestimmungen ein, die in bestimmten S&tzen eine bestimmte Rolle
spielen. Sie treten paarweise auf und werden aus der simplen Konstruktion von Aus-
sagesitzen extrapoliert. ,Begriffe“ heiflen sie, sofern dem ,,Ansehnlichen* das logische
Muster klassischer Affirmation/Negation aufgeprigt wird. Etwas ist ,begrifflich fass-
bar“, weil es in Prédikaten ausgesagt und in dieser Zugénglichkeit auf die Regeln von
wahr und falsch festgelegt ist. Darin liegt eine drastische Restriktion. Sie ist in Platons
Text durch den abrupten Ubergang von den Schaulustigen zur Wahrheit markiert. Auf
der einen Seite die Eventgesellschaft: Platon verweist auf die Volksfeste zu Ehren des
Dionysos. Und andererseits die Philosophen, welche ,,Wahrheit“ sehen wollen, worunter
zu verstehen ist: logisch konstituierte Bestimmungsstrukturen des denkenden Lebens.

An dieser Restriktion héngt in der Folge eine der zentralen Fragestellungen der eu-
ropéischen Philosophie und das Grundmuster der Bildung. Platon hat auf die angedeu-
tete Weise ,,Begriffe“ eingefiihrt, von denen jeder eins ist, ,aber da jeder vermoge seiner
Gemeinschaft mit den Handlungen und koérperlichen Dingen und den iibrigen Begriffen
iiberall zum Vorschein kommt, auch jeder als vieles erscheint.“ (Politeia 476a) Das ist
die umgekehrte Richtung. Die Selektion mit Hilfe der zweiwertigen Logik ergibt, streng
genommen, nur inhaltslose Satzteile, die in antinomischer Relation stehen. Der Sprung
von den Anschaulichkeiten zur Wahrheitsfunktionalitdt 148t die Dingwelt hinter sich. So

187Zum Stichwort ,,Gegensatz* vgl. [HRACHOVEC(2010)]

9Im anglo-amerikanischen Sprachraum ist von einer ,theory of forms“ die Rede. Thr Fiir und Wi-
der ist kontrovers. Siehe etwa [GILL(2006)][DANCY(2006)][ALLEN(1980)]. Einflufireich ist geworden:
[WIELAND(1982)].

24



gesehen miifite ,,. . .ist x* stehen und nicht . ..ist schén* oder ,,...ist gerecht*. In dieser
Abstraktion ist {iber alles und nichts die Rede. Die logische Begriffsstruktur reicht nicht,
wir brauchen auch Begriffe, also Bestimmungen, die wir priadizieren und entsprechend
verwalten kénnen. So etwas sind Gerechtigkeit und Schonheit. Sie kommen so zustand:
ein jeder Begriff ist nicht nur fiir sich — im Gegensatzpaar — eins, er kommt auch in der
Welt zum Vorschein (movtoyod gavtaléuevoc). Begriffe manifestieren sich.

Die néchste Frage ist natiirlich, wie sie das tun kénnen. Worin besteht die Gemeinschaft
(xowwvia) der konstruierten Abstrakta mit den Ausgangsvoraussetzungen? Wir haben
es mit doppeldeutigen ,, Gestalten* zu tun. Sie sind aus der Anschauungswelt durch eine
logische Konstruktion entriickt — und sind bemerkbar auch in der Anschauungswelt. In
diesen Gebilden kristallisiert sich die sokratische Frage. Sokrates war mannigfaltigen Bei-
spieln von (z.B.) Gerechtigkeit begegnet und hatte wissen wollen, was allen gemeinsam
sei. Eine Antwort konnte der historische Sokrates, soweit wir sehen, nicht finden. Platon
hat zu diesem Zweck eine Doppelgestalt erdacht, jene Bestimmung, die fiir sich steht
und in der Vielfalt erscheint. Sie ist eine Purifikation aus den verstreuten Umstédnden,
und andererseits die Instantiierung eines Inhaltskerns, der im Reinigungsprozess sichtbar
wird.

Sichtbar? Das ist der Angelpunkt. Aus meiner Rekonstruktion ist nicht erklérlich, inwie-
fern die Gestalt ,, Gerechtigkeit® gesehen werden kann. Sie hat eine Struktur angegeben,
der entsprechend (Aussagen iiber) Sichtbarkeiten organisiert sind. Das ganze Gewicht
der platonischen Argumentation hingt indes daran, dass es ein Sehvermogen gibt, das
auf das jeweilige €ldo¢ selbst gerichtet ist. So trennt sie die Normalverbraucher von den
Erwéhlten.

Die Horbegierigen und Schaulustigen, sprach ich, lieben doch die schénen
To6ne und Farben und Gestalten und alles, was aus dergleichen gearbeitet
ist, die Natur des Schonen selbst aber ist ihre Seele unfihig zu sehen und zu
lieben. (Politeia 476b)

»Seele® (Bdvoa) ist ein Verstandnisvermogen, das im Fall der Schaulustigen die Beschaf-
fenheit des Schonen selbst nicht erfassen — ,sehen® (ideiv) — kann. Und dann gibt es die
Seltenen, die es betrachten, wie es fiir sich ist (6pdv xo)’ adt6). Der zweifache Aspekt des
Begriffs ist unlésbar mit einer sozialen Partitionierung verbunden. Philosophinnen sehen
etwas anderes, sie sehen anders. Sie wissen, zu unterscheiden, weil sie die Beziehung
zwischen dem Prinzip einer Gemeinsamkeit und den Instanzen herstellen, die sich diese
Gemeinsamkeiten teilen. Sie ,schauen® ,nach oben“. Sie kennen Vorgaben auf hoherem
Abstraktionsniveau.

An einem Textstiick aus dem 5. Buch der Politeia hat sich der Grundriss einer Auftei-
lung gezeigt, in der sich das philosophische Orientierungswissen gegeniiber dem Fach-
und Flachwissen etabliert. Die Argumentation ist umstritten und weniger allgemein,
als es den Anschein hat. Sie bezieht sich nur auf Priadikate, die leicht in Gegensatz-
paaren darstellbar sind und z.B. nicht auf ,Mensch® (vgl. [ANNAS(1981)], 209). Sie er-
kldrt nicht, wie die Teilhabe der Einzelfille an der Form n#herhin zu verstehen ist (vgl.

25



[WHITE(1979)], 156) und sie operiert im Hinblick auf Glauben und Wissen mit einer
ungleichen Rollenverteilung:

Nur der Philosoph kann das Gute und das Schone an sich, in seiner »ewigen
und unverédnderlichen Natur< sehen, damit einen Anspruch auf Wissen an-
melden und so fiir sich reklamieren, Tuchfiithlung mit der eigentlichen Wirk-
lichkeit zu haben. [[BLACKBURN(2007)], S. 89

Die Motive lieflen sich in Platons Werk weiterverfolgen. Sie bestimmen dariiber hinaus
das Auftreten der Philosophie in der abendléndischen Tradition. Ich werde dieser Ent-
wicklung nicht im Detail folgen, sondern einen Beleg dafiir bringen, wie ein Philosoph
nach Jahrtausenden, unter vollig anderen Umsténden, Gedanken entwickelt, welche der
platonischen Einfiihrung von Begriffen genau entsprechen. Der grofie Wurf, mit welchem
Plato den Storenfried Sokrates gegen das Volk und die Meinungsforscher rehabilitiert
hat, war noch anfangs des 20. Jahrhunderts so lebendig, dass er neu gedacht werden
konnte.

Wittgenstein: Wie sich zeigt

Die Philosophie, welche das Schéne selbst (adto xahov), und viele andere Besonderhei-
ten, sehen kann (8(vduevog xadopdv) (Politeia 476¢-d), ist im Kulturbruch vor dem 1.
Weltkrieg im Anschluss an die logisch-mathematischen Arbeiten Freges und Russells
zuriickgewiesen worden. Im néchsten Kapitel wird es um die zentrale Funktion der Bil-
dung in deren Selbstverstindnis gehen. Im Moment steht ein Aspekt im Vordergrund,
der zu Datenbanken fithrt. Er ist auf einen philosophischen Entwurf zuriickzufiihren, der
den subtil ausdifferenzierten transzendentalphilosophischen und dialektischen Gedan-
kengéingen der post-idealistischen Philosophie eine einfache schematische Konstruktion
entgegensetzte. In Ludwig Wittgensteins Aufzeichnungen iiber Logik 1913 und seinen
Tagebiichern 1914-1918 148t sich nachverfolgen, wie das erkenntnistheoretische Instru-
ment eines Aussagesatzes entsteht, der — siehe Platon — Ziige der Welt und Ziige der
Logik tragt. ,,Philosophie ist die Lehre von der logischen Form wissenschaftlicher Satze
(und zwar nicht nur der Elementarsitze.)“ [WITTGENSTEIN(1969a)], S.186 24 Jahre ist
der Philosoph alt, der es unternimmt, der vielfiltigen Erscheinungswelt, welcher die Na-
turwissenschaften nachgehen, eine einheitliche theoretische Fassung zu geben.

Zweipolig

Gleich zu Beginn legt sich Wittgenstein auf eine elementare Doppelbetrachtung fest.2’
sJeder Satz ist wesentlich wahr-falsch. Insofern hat ein Satz zwei Pole (die dem Fall, in
dem er wahr ist, und dem Fall, in dem er falsch ist, entsprechen.“ (a.a.0O. 188) Diese
,Bipolaritit des Satzes“ (a.a.0.), die im Tractatus graphisch durch , WpF* ausgedriickt

20Die Zusammenhinge sind genauer ausgefiihrt in [HRACHOVEC(1978)]

26



wird (T 6.1203), greift Freges Wahrheitswerte auf und betrachtet sie als integrale Be-
standteile des Behauptungssatzes. Er funktioniert durch diese Polarisierung. Um mit
dem Satz ,,Die Tulpe ist in der Vase“ einen Geltungsanspruch zu verbinden, reicht es
nicht, die Position der Blume im Gefifl zu beschreiben. Das ist die Darstellungsstruktur,
es fehlt der Test. Um Zustéinde anzusprechen, muss man iiber ihre Beschaffenheit hinaus
sagen konnen, was der Fall ist, wenn der Satz, der sie mitteilt, wahr und wenn er falsch
ist.

Ich verstehe den Satz »aRb<« wenn ich wei}, dal entweder die Tat-
sache aRb oder die Tatsache, dafl nicht aRb, dem Satz entspricht.
[WITTGENSTEIN(1969a)] 188f

Wittgenstein nimmt einen inhaltlich bestimmten Satzkern an. Zum Beispiel konnte er die
Gestalt eines Fufles beschreiben. Und er fiigt hinzu, dass diese Gestalt zweierlei besagen
kann. (1) Hier ist ein FuB}, der derart aussieht; oder: (2) Hier ist ein Fuf}, der derart
aussieht, gerade nicht. Diese Gestalt ist micht vorhanden, sie ist ein Fuflabdruck. Fir
eine Behauptung ist erforderlich, dass auch der Gehalt der gegenteiligen Behauptung
festliegt. In Wittgensteins Konstruktion ist es das Negativ zum Positiv.

Diese erkenntnistheoretische Ankniipfung an Freges Wahrheitswerte erzeugt eine scharfe
Dialektik. Der bipolare Satz als Hauptinstrument zur Erfassung der Welt induziert eine
Ontologie von Gegensatzpaaren. Das ist der Preis fiir die Einfiihrung einer vollstdndig
determinierten Negation. Dieser wahrheitsfunktionale Operator ist deutlich von Negati-
on im Sinn der Andersartigkeit zu unterscheiden. (Die Differenz zwischen Fufl und Hand
z.B. steht auf einem anderen Blatt.) Diese Festlegung Wittgensteins gehort zu den wich-
tigsten Weichenstellungen auf dem Weg zur Weltsicht des Tractatus. Einen wesentlichen
Hinweis gibt diese Tagebucheintragung: ,, Es ist ndmlich schwer, was nicht der Fall ist,
nicht zu verwechseln mit dem, was stattdessen der Fall ist.“ ([WITTGENSTEIN(1969b)],
25.1.1914) Die eine Konstruktion operiert mit einer gegebenen Aussagestruktur und sieht
fiir sie einen positiven wie einen negativen Modus vor. Im Zusammenhang der Abbild-
theorie wird daraus ein Bild und sein Gegen-Bild. Ein zweites Thema sind differierende
Aussagestrukturen, andere Bilder. Ihr Inhalt unterscheidet sich, sie unterliegen ihrerseits
der Bipolaritét.

Platon hat, so haben wir gesehen, mit Gegen-Satz-Paaren gearbeitet, um die Philoso-
phen vom Volk zu trennen. IThr Sprachgebrauch hebt wahr und falsch hinsichtlich der
verhandelten Prédikate (gerecht, schon etc.) hervor. Sie sind in der Lage, ,,Gerechtig-
keit* zu beurteilen, weil sie sich auf die Sache selber richten. Dabei geniigt ihr ,ja“
oder ,nein“. Die verschiedenen Beispiele fiir Gerechtigkeit sind nicht ihr Geschéft. Diese
Uberlegungen verlaufen parallel zu Wittgensteins Entwurf. Sitze teilen Inhalte mit, doch
diese Funktion kénnen sie durch ihre jeweils spezifische Aussagestruktur (Bildhaftigkeit)
alleine nicht erfiillen. Der Inhalt muss definitiv an einen Weltzustand gekoppelt sein.
Diese Koppelung geschieht durch das Urteil und das bedarf der Doppelperspektive zwi-
schen wahr und falsch. Anders gesagt: Was immer wir formulieren, wir setzen es durch
Urteile mit der Welt in Beziehung. Daraus ergibt sich riickwirkend eine Bedingung fiir
Inhalte. Es kommen nur Aussagestrukturen in Frage, die als die beschriebenen Bilder-

27



Gegenbilder funktionieren kénnen. Das Urteilsverfahren induziert die moglichen Inhalte:
jeweils ein Zustand oder seine Kontraposition.

Satze, welche diese Bedingungen erfiillen, heiflen Elementarsitze. Sie sind dadurch pri-
vilegiert, dass sie ohne logische Verbindung mit anderen Sétzen vorkommen. Thr Inhalt
ist eine Struktur, die im wahr-falsch-Verfahren erschopfend behandelt wird. ,,Um die
Gestalt des Fufles zu erkennen, ist einzig und alleine notwendig, dass jemand zwischen
Fuf3 und FuBlabdruck entscheiden kann.“ Dann wiirde es sich um einen Elementarsatz
handeln. Das Beispiel zeigt gut, worin die Schwierigkeit besteht. Wir verstehen ,, Fuf3“
immer schon in Kontrast zu anderen Koérperteilen — wie ist es moglich, einen solchen
Inhalt génzlich von den beiden Urteilsoptionen her zu bestimmen!? Das ist das Postulat,
es gibe etwas zu sagen, das nur und gerade jenen zuginglich wird, die sein Auftreten
in Sétzen bejahen oder verneinen: die Gerechtigkeit, ein elementarer Satz. Abgesehen
davon, ob diese Forderung plausibel ist, Platon und Wittgenstein erheben sie beide.

Die ab-Funktion (d.h. die Wahrheitsfunktion h.h.) bleibt nicht vor dem Ele-
mentarsatz stehen, sondern durchdringt ihn. ([WITTGENSTEIN(1969b)], Ta-
gebiicher 29.11.1914

Das fiihrt dazu: ,,Der Satz stellt das Bestehen und Nichtbestehen der Sachverhalte dar.“
(T 4.1) Diesen Zusammenhang nennt Wittgenstein eine ,,Sachlage“ (T 2.11, 2.201-2.22).

Formvollendet

Der molekulare Aufbau der Welt im Tractatus erfolgt dadurch, dass Elementarsitze, de-
ren Inhalt unmittelbar an ihre Wahrheitsbedingungen gebunden sind, mittels der Wahr-
heitsfunktionen zu komplexeren Sprachgebilden zusammengesetzt werden. Diesbeziiglich
ist die Uberpriifung von Behauptungen Rechenarbeit. Doch es gibt einen anderen Aspekt,
der direkt an die aufgezeigte Affinitdt zwischen Wittgenstein und Platon anschliefft. An-
genommen — per impossibile — ,Die Tulpe steckt in der Vase“ sei ein Elemantarsatz.
Dann ist er nicht von anderen Sidtzen abhingig, die mit ihm wahrheitsfunktional ver-
kniipfbar sind. Aber es ist damit zu rechnen, dass andere Elementarséitze auftauchen.
,Die Fiillfeder steckt im Etui“, ,Die Hénde stecken in der Hosentasche“ .... Diesen
Sédtzen ist eine Relation gemeinsam, sie sind Instanzen des vorhin abstrakt symbolisier-
ten ,aRb“. Eine solche Relation gehort zum Inhalt jener Sétze, von denen wir eben
sagten, dass sie auf der Urteilsfahigkeit beruhen. Diese Fahigkeit muss sich offensichtlich
auf diese Inhalte beziehen. Sie benotigt die Kompetenz, gleichartige Strukturmomente in
verschiedenen Aussagen zu erfassen und ihr Bestehen — je nachdem — als gegeben oder
nicht-gegeben zu behaupten. Das Erfordernis ist platonisch einfach auszudriicken: Sie
muss in diesen Gebilden die gemeinsame Form herausfinden, die stets denselben Beitrag
zur Bejahung/Verneinung des gesamten Satzes liefert.

Der Inhalt partizipiert an der (bei Wittgenstein logischen) Form.

Es muf} also verschiedene Gebilde mit denselben logischen Ziigen geben; das
Dargestellte wird eines von ihnen sein, und es wird sich bei der Darstel-

28



lung darum handeln, dieses von anderen Gebilden mit denselben logischen
Ziigen zu unterscheiden (da ja sonst die Darstellung nicht eindeutig wire).
[WITTGENSTEIN(1969b)], Tagebiicher 22.10.1914

Der umgekehrte Weg, von den Einzeldarstellungen zur ,,dahinterliegenden® Form, wird
im Tractatus durch die ,,Satzvariable“ beschritten.

Der Ausdruck setzt die Formen aller Sétze voraus, in denen er vorkommen
kann. Er ist das gemeinsame charakteristische Merkmal einer Klasse von
Sétzen. (T 3.311)

Der Ausdruck wird also durch eine Variable dargestellt, deren Wert die Sétze
sind, die den Ausdruck enthalten. (T 3.313)

Die Welt besteht aus einer hochdifferenzierten sachlichen Struktur, die sich in unseren
Satzen dadurch manifestiert, dass sie gewisse Gestaltmomente teilen. An diesen Stellen
sind die betreffenden Sétze logisch gleich. Sie enthalten allgemeine Ziige.

Sokrates’ Frage nach dem Wesen einer Erscheinung oder Verhaltensweise ging nach dem
allgemeinen Prinzip, welches die Einzelfille bestimmt. Wittgenstein hat eine Methode
entwickelt, wie solche Wesensbestimmungen in unserer Sprache auftreten. ,Meine ganze
Aufgabe besteht darin, das Wesen des Satzes zu erklidren.“ ([WITTGENSTEIN(1969b)],
22.1.1915) Dazu muss er verstindlich machen, wie sich die prinzipielle Beschaffenheit
der Welt in Sdtzen abbildet.

Das heifit, das Wesen aller Tatsachen anzugeben, deren Bild der Satz ist.
Das Wesen alles Seins angeben. (a.a.O., vgl. [WITTGENSTEIN(1969b)], Ta-
gebiicher 2.8.1916)

Der einzigartige Effekt des Tractatus liegt darin, dass er den alt-ehrwiirdigen metaphy-
sischen Fragestellungen eine plakative logische Fassung gibt. Das Wesen erscheint als
Satzvariable. ,,Sie entspricht einer logischen Form — einem logischen Urbild.“ (T 3.315)
Man kann das getrost €i6oc nennen. Die Zustédnde der Welt werden durch Sdtze abgebil-
det. Aber die Welt ist nicht einfach die berithmte ,,Gesamtheit der Tatsachen* (T 1.1),
sie ist — genauer gesagt — die Gestalt, die diesen Tatsachen zugrund liegt. Tatsachen
besitzen Formen, Sétze zeigen Struktur.

Vorbildlich

Diese Betrachtungsweise ist seit den Griechen mit dem menschlichen Abstraktions-
vermo6gen und philosophischen Theorien zur Begriffsbildung verkniipft. Die Formen Pla-
tons sind ausgewéhlten Personen zugénglich. Frege hat eine logische Prézisierung von
»Begriff« vorgelegt, der gemifl Begriffsausdriicke Eigenschaften bezeichnen, die ein Satz
Dingen zuschreiben kann. Begriff ist demnach nicht ein greifbares Positum, sondern die
geregelte Zuordnung solcher Posita zu wahren und falschen Urteilen. ,,Rot“ bedeutet: die
Menge aller Dinge, welche wir zutreffend als rot bezeichnen. In Wittgensteins Version ist
der Begriff ,rot“ eine Variable, die in allen Siatzen vorkommt, deren Terme sich auf Dinge

29



dieser Beschaffenheit beziehen. Angesichts dieser Kontinuitdten ist auch die alte Frage
aktuell, wie sich diese nicht-dingliche, iibergeordnete Entitéit den handfesten Gegeben-
heiten mitteilt. Seit Platon den Schaulustigen den Zugang zu Formen abgesprochen hat,
ist Begriffskompetenz oft mit hoheren Fahigkeiten assoziiert. Die Mitteilung tiberquert
dann den Graben zwischen der Ebene der Prinzipien und jener der Greifbarkeiten.

Sobald platonisierende Schemata das Denken bestimmen, ist ein solches Gefille un-
ausweichlich. Wittgenstein hat es im Tractatus in Erinnerung gerufen und sogleich auf
spektakulidre Weise unterhohlt. Urbilder, die in seinen (Sétzen als) Bildern auftreten, be-
sitzen einen Extra-Wert, gerade wie die Formen, welche nicht alle sehen kénnen. (,,Den
Wald vor lauter Badumen nicht.*) Der Schwenk vom Bild zum Urbild fiihrt zur Allgemein-
heit und zum , Wesen der Welt“. Doch es ist eben dieser Ubergang, den Wittgenstein
unterbindet. Er verschérft dazu ein bereits bei Frege angelegtes semantisches Dilemma.
Namen bezeichnen Gegenstidnde — was bezeichnen dann Begriffsausdriicke? Sind das ,,Ge-
genstinde* hoherer Ordnung? So erhélt man genau den Sachbereich der Sonderklasse.
Wittgenstein schneidet den Ubergang ab.

Ein Name steht fiir ein Ding, ein anderer fiir ein anderes Ding und unterein-
ander sind sie verbunden, so stellt das Ganze — wie ein lebendes Bild — den
Sachverhalt vor. (T 4.0311)

Kein Name kann fiir die Verbindung stehen, das ist Wittgensteins Intervention gegen
Verdinglichung.

Dann fragt sich allerdings: wie kommen wir an die Verbindung heran? Im gewthnlichen
Sprachgebrauch erlauben wir uns doch die Nennung auch solcher Gegebenheiten.

Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm
... Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. (T 4.121)

Die Urbilder sind im Satz présent, sie kénnen aber nicht durch Satzteile bezeichnet wer-
den. Das kommt daher, dass die Funktion der Bezeichnung fiir Gegenstandsausdriicke
reserviert ist. Wittgenstein ersetzt die Benennung 2. Stufe durch eine Terminologie, die er
aus der Bildwelt bezieht. Im Satz ,.fa“ zeigt sich das Vorkommen eines Gegenstandes. Es
ist unstatthaft, ,a“ einen Gegenstand zu nennen, denn ,a“ steht fiir das Strukturmerk-
mal, das allen Gegenstiinden gemeinsam ist. Von hier nach dort fiihrt kein Ubergang,
sondern ein Gestalt-Switch. (Kein Bestandteil einer Architekturskizze bezieht sich dar-
auf, dass der Raum ein Tempel ist. Das Foto der Kleidung enthélt kein Detail, das sie
zur Husarenuniform macht.) Fiir Wittgenstein ist an solchen Stellen das Gespréch zu
Ende. ,,Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.“ (T 4.1212)

Diese Strategie zitiert die Begriffswelt und verweigert ihr gleichzeitig die Mo6glichkeit,
zur Sprache zu kommen. Indem sie ihr den Vorzug des Erscheinens gibt, nimmt sie
ihr die Gelegenheit, sich feststellen zu lassen. Dadurch erhélt der Tractatus sein ei-
gentiimliche Flair von Weltuntergang. Einmal, gerade bevor nichts mehr gesagt werden
kann, deckt sich die sinnvolle Sprache insgesamt mit der Welt. Die menschliche Aus-
drucksmoglichkeit hat die Beschaffenheit der Wirklichkeit getroffen. Fiir Interpretinnen

30



des Tractatus bietet sich die Gelegenheit, die damit angestoflene Dialektik von Ethik,
Asthetik und Unsinn zu exponieren. Hier soll auf einen Effekt verwiesen werden, der sich
aus der Gegeniiberstellung der Bipolaritéit der Sprachreprisentation beim frithen Witt-
genstein und Platons Extratour fiir Philosophinnen ergibt. Das Bezeichnungsverbot fiir
allgemeine Welt-Determinanten ist nicht nur ein eleganter Schachzug, mit dem Wittgen-
stein offene Fragen der Begriffskonstruktion Freges und der Russellschen Typentheorie in
einem strategischen coup d’etat abschliefit. Es ist ganz allgemein eine Absichtserklarung
gegen Versuche, das Auftreten platonischer Formen in der Welt begreiflich zu machen.

Das hervorgehobene Sehvermdgen richtet sich, sagt Sokrates in der Politeia, auf das
Schone und Gerechte selbst, nicht auf schéne oder gerechte Gegebenheiten (Politeia
479e, 480a). Zwischen den beiden Bereichen muss ein Zusammenhang bestehen. Die
,», Leilhabe* ist schon angesprochen worden. Dieser ontologischen Kategorie korrespon-
diert auf der Seite der Erkenntnisfihigkeit ein abgestufter Zugang zum Erscheinen der
elda. Die Menge der Schaulustigen stellt sich diverse Gerechtigkeiten vor, die Philoso-
phinnen, mit Zugang zu der Gerechtigkeit, wissen, was gerecht ist. In dieser Spange ist
das Verhéiltnis zwischen unerleuchtetem und philosophischem Erkenntnisstatus traditio-
nell immer wieder beschrieben worden. Sie trennt und hélt zusammen. Indem sie eine
Qualitétsdifferenz einfiihrt, provoziert sie die Frage, wie sie zu iiberbriicken wére. Anders
gesagt: Sie etabliert Philosophie als versteckte Attraktion. Diese Spannung durchschnei-
det Wittgensteins Bezeichnungsverbot. Zwischen Meinung und Wissen besteht keine
Entwicklung, nicht einmal ein Erkenntnissprung. Was bei Platon Wissen verbiirgt, ist
von der Welt aus unzugdnglich. Es ist nicht abgeschafft; die logische Form der Welt ist
im Gegensatz dazu zur hochsten Dignitét erhoben. Doch es gibt keine Elite, die sich
ihrer Wiirde ndhern kann.

Bildung ist in einem wichtigen Sinn der Anndherungsprozess, den Platons Konstruktion
induziert. Der frithe Wittgenstein ist dann die Antithese eines Bildungsphilosophen. Das
wird gerade daran greifbar, dass er eine Abbildungstheorie der Sprache und eine Urbild-
Theorie des Allgemeinen vertritt. Die erste definiert die Bedingungen, unter denen jede
Kommunikation steht; die zweite gilt ebenfalls generell, nur eben negativ: das Wesentli-
che ist nicht von dieser Welt, darin sind alle gleich. An diese Konstellation ist zweifach
anzukniipfen. Im néchsten Kapitel wird nochmals auf Plato zuriickgegriffen. Bisher ist
nur die eine Passage kommentiert worden, welche das Jenseits fiir die Volksmeinung her-
ausarbeitet. Es fehlt Platon als Pddagoge. Bevor davon die Rede ist, wird Wittgensteins
Gegenreaktion um einen Grad verscharft. Die Weltordnung, welche er ein gutes Stiick
vor der Erfindung der digitalen Rechenmaschine entworfen hat, weist deutliche Paralle-
len mit einem zentralen Anwendungsgebiet dieser Maschinen auf, mit dem Design von
Datenbanken. Uber die Zwischenstation einer Tractatus-Ontologie ist deren Inventari-
sierung der Wirklichkeit mit technisch entriickten Kategorien und ihrer Festschreibung
als Formen der Welt verbunden.

31



Datenbanken

Naturwissenschaftliche und technische Lehrbiicher beginnen haufig mit einem knap-
pen Riickblick auf die Zeit, bevor die jeweilige Orthodoxie sich durchgesetzt hat. Ei-
ne historische Reminiszenz geniigt zur anfinglichen Motivation. Viele Einfithrungen in
Datenbanksysteme heben hervor, dass es ,frither* iiblich war, Daten durch jene Pro-
gramme verwalten zu lassen, die sie jeweils zur Erfiillung ihrer Aufgabe bendtigen.
Telefonnummern koénnen von einem Textverarbeitungsprogramm, einer Buchhaltung
oder einem elektronischen Adressbuch benétigt und verwendet werden. (Vergleiche etwa
[HEUER/SAAKE(1997)], S.1ff. Entsprechend vielfdltig sehen dann die Speicherformate
und die Moglichkeiten der Datenmanipulation aus. In diese Uniibersichtlichkeit brachte
das heute gebréuchliche 3-Stufen-Modell Ordnung. Es unterscheidet (1) das Niveau der
faktischen Datenspeicherung von der (2) Logik, welche die Datenerfassung und -abfrage
bestimmt. Darauf werden (3) externe Schnittstellen appliziert, die sich — im Rahmen die-
ser Logik — der Informationen fiir ihre jeweiligen Zwecke bedienen. In den 70er Jahren des
vergangenen Jahrhunderts kristallisierten sich die Grundprinzipien jener Datenbanklogik
heraus, die es heute ermoglicht, unabhéingig von Betriebssystemen und Applikationen,
sowie neutral im Internet verteilt, satzdhnliche Informationen nach einem gemeinsamen
Format zu speichern und in Suchvorgingen aufzuschliisseln.?!

David Gugerli hat die Konflikte beschrieben, die sich zwischen Technikern und Akade-
mikern zur Frage der zweckentsprechenden Bearbeitung grofler Datenbestdnde entwi-
ckelten. [GUGERLI(2009)], [GUGERLI(2007)] Die Verhiltnisse zu Beginn waren, wie bei
jeder Landnahme, von Zuféllen bestimmt: wer besitzt welche Maschinen, Programme,
Kunden? Vielfache Konkurrenz- und Kooperationsmuster waren spontan entstanden.
Zwei widerspriichliche Tendenzen, deren Konflikt spéter auch in der Textverarbeitung
und bei Webbrowsern sichtbar wurde, bestimmten das Terrain. Auf der einen Seite ent-
wickelten Ingenieure Projekte fiir gegebene Maschinen und eine an sie gebundene wirt-
schaftliche Nutzung. Das fithrt zur Konkurrenz am Markt und zu Versuchen, die Vorteile
proprietéirer Kontrolle zu optimieren. Dem widerspricht, andererseits, die Logik der Ver-
netzung. Thr entsprechend wird der grofite Effekt erzielt, wenn Ressourcen quer iiber
den Globus gleichartig verteilt und bearbeitet werden. Das verlangt die Standardisie-
rung der betreffenden Routinen. Der Wirtschaft erschloss sich ein riesiger neuer Markt
— der allerdings tendentiell die Strategie der abgekapselten Produkte méchtiger Akteure
in Frage stellte.

Die Fragen des passenden Strukturmusters fiir Datenbanken war umstritten. Charles
Bachmann arbeitete mit einem sogenannten Netzwerkmodell. Das Format der Datener-
fassung war ein Graph, der verzweigte Beziehungen zwischen den Knotenpunkten vorsah.
Edgar F. Codd schlug eine abstraktere Architektur vor, welche ohne die Differenzierun-
gen der Netzstruktur auskam. [CoDD(1970)] Sie waren, nach seiner Ansicht, zu aufgaben-
spezifisch; ihre Bearbeitung war nicht generalisierbar. Codds Design hat sich schlielich
durchgesetzt [[ABITEBOUL ET AL.(1995)], S.4] Die formale Grundlage dafiir bezog Codd

2'Zwei Einfilhrungen in die Theorie relationaler Datenbanken sind [HERNANDEZ(1997)] und
[VOSSEN(1995)]

32



aus der Mengenlehre. Das kartesianische Produkt zweier Mengen ist die Verkniipfung
eines jeden Elements der ersten mit jedem Element der zweiten Menge, dargestellt in
geordneten Paaren.

Ax B={(a,b)lac A,be B}
Im Beispiel:

A ={a}, B = {b}

A x B ={(a,a),(a,b),(b,a),(b,b)}

FEine Relation ist eine Teilmenge des kartesischen Produkts von Mengen. Beispielsweise
ist Identitdt im Rahmen von A x B die Angabe jener Elemente der betrachteten Mengen,
die — informell gesagt — sich selbst gleich sind:

I = {(CL, a)? (b7 b)}

Fir A ={2,3} und B = {4,5} ist die Relation ,kleiner als*“: {(2,4),(2,5),(3,4),(3,5)}

Aus diesen Definitionen kann man ein einfaches und dennoch maéchtiges Instru-
ment zur strukturierten Erfassung elementarer Gegebenheiten gewinnen. Eine ab-
zubildende ,Welt“ wird durch eine Menge von Relationenschemata beschrieben
[[HEUER/SAAKE(1997)], S.94). Solche Schemata geben jeweils eine Zusammenstellung
von Eigenschaften an, die das Modell erfasst. Also z.B. den Vornamen, Nachnamen und
die Korpergrofie einer Person. Das kann man sich leicht als Tabelle vorstellen:

Vorname | Nachname | Kérpergroflie
Helga Hansen 1,70
Herta Holleritsch 1,79
Hortensia | Heugl 1,67

Das Schema definiert die relevanten Beschaffenheiten der ,, Welt“ und ihre Zusammen-
stellung. Die Spalten vertreten die einzelnen Charakteristika, die Zeilen jeweils eine ihrer
registrierten Kombinationen. Das , kartesische Produkt® iiber allen Attributmengen des
Schemas stellt alle moglichen Kombinationen der definierten Eigenschaften dar. Als Re-
lation bezeichnet man, wie oben, eine Teilmenge davon. Sie steht fiir eine Struktur, die
fiir die angegebenen Strukturelemente existiert. Je nach den Eintrédgen in der Datenbank
besteht die Kérpergrofie von Personen z.B. in den verzeichneten Werten. Damit ist nicht
gemeint, dass sie jeweils den notierten Wert hat, sondern allgemeiner: der Inhalt des
Begriffes ,, Korpergrofie“ ist die Summe der betreffenden Eintrage bezogen auf das Struk-
turschema. Die Werte, die den Attributen zugeschrieben werden, sind nur innerhalb der
Tabelle sinnvoll.

33



Datenbanken bestehen aus mehreren Schemata und den darin realisierten Instanzen (Re-
lationen) der Strukturelemente. Sie sind in Codds Theorie nach formalisierten Prinzipi-
en miteinander verbunden und kénnen mit einer algebraischen Abfragesprache durch-
sucht werden. Diese Spezifikationen sind hier nicht das Thema. Hervorzuheben ist ein
Umstand, der in der vorgestellten, mengentheoretisch formulierten Modellierung einer
» Welt* nicht ins Auge springt. Jede Zeile einer Relation, d.h. jedes Tupel, das sich aus
bestimmten Werten fiir die im Schema vorgegebenen Attribute zusammensetzt, ist — auf
die zu modellierende ,,Welt“ hin betrachtet — eine Aussage (vgl. [DATE(1995)], S.97)
,Helga Hansen 1,70“ ist mehr, als eine Aneinanderreihung von Zeichen und auch keine
Liste von Gegebenheiten. Das Schema, das diesem zusammengesetzten Ausdruck eine
Form vorgibt, ist konstruiert, um bestimmte Verhéltnisse in einem Sachbereich wieder-
zugeben. Die Bezeichnung , Attribute® verrét schon, was der Zweck der Spalten ist: sie
registrieren Eigenschaften der erfassten Doméne. Dazu ist die Vorlage entworfen. Den
Zweck der Abbildung kann ein System allerdings einfach durch Isomorphie erreichen. Ein
Foto Helga Hansens leistet das auch. Um aus der Zeichenkette eine Aussage zu machen,
bedarf es eines zusétzlichen Gedankenschritts.

C.J.Date erinnert an den Kontext der formalen Konstruktion:

We have not stressed the point thus far, but it should be intuitively obvious to
the reader that every relation, base or derived, has an intended interpretation
or meaning. Moreover, users must be aware of those meanings if they are to
use the database effectively. [DATE(1995)], S.97

Die Bedeutung unseres Beispiels ist natiirlich, dass Helga Hansen 1,70 m grof} ist. In
Dates sprachanalytischer Wiedergabe:

Formally, the foregoing statement is an example of what is called a predi-
cate, or truth-valued function .... Substituting values for the arguments is
equivalent to invoking the function (or ,instantiating® the predicate), there-
by yielding an expression, called a proposition, that is either true or false.

[DATE(1995)], S.97

Die Semantik der Datenmodelle beginnt mit Namen, Attributen und Behauptungen.
Ein Eintrag kann als die Feststellung gelesen werden, dass es sich in der vorausgesetzten
» Welt“ auf diese Weise verhilt. Korrelativ muss man auch Gegenbehauptungen anerken-
nen, also Einsetzungen in das Schema, welche diese Bedingung nicht erfiillen. Fiir den
Datenbank-Gebrauch sind sie uninteressant.

And at any given time, of course, the relation contains exactly those tuples
that make the predicate evaluate to true at that time. [DATE(1995)], S.97

Doch die Semantik der Behauptungssétze wirft eine Frage auf. Sie verlangt eine Negativ-
option zum positiven Urteil und damit entsteht eine Unschérfe. Einen Satz zu verneinen
heifit logisch: genau der Gegensatz trifft zu. So scharf muss es aber nicht verstanden
werden, es kann auch heiflen: dieser ,,Satz“ [dfst sich nicht behaupten; er gibt keinen

34



Sinn. Einerseits: der Sachverhalt besteht nicht, andererseits: der Ausdruck eignet sich
nicht zur Behauptung, z.B. fehlt eine Angabe oder sie ist fehlerhaft.

Wir sind mit dieser Komplikation unversehens in die Ndhe der Konstruktionen geraten,
die Wittgenstein in den Vorarbeiten fiir seinen Tractatus anstellt. C.J.Date beschreibt
die ,,base relations“ als Elementarsitze der Datenbank.

A base relation is a named relation that is not a derived relation (in other
words, base relations are autonomous [DATE(1995)], S.95.

Zwischen der philosophischen und der technischen Aufgabenstellung bestehen signifi-
kante Unterschiede. Wittgenstein setzt ein plakatives Sprache-Welt-Verhéltnis voraus
und kiimmert sich nicht um die faktische Umsetzung seiner postulierten atomistischen
Welterfassung. Date dagegen buchstabiert das Verhéltnis zwischen den elementaren Re-
lationen und ihren Konstrukteuren aus. Seine atomaren Sétze stammen aus dem Daten-
bankdesign. Sie werden stipuliert, um Weltausschnitte operational erfassen zu koénnen.
Wittgensteins ,, Welt“ und Dates ,reality* (vgl. [DATE(1995)], S.111) kommen aus ver-
schiedenen Bezugsrahmen, doch die Themenstellungen sind eng verwandt. Das beginnt
mit den eben angesprochenen Problemen der Negation.

Wittgenstein bipolaren Elementarsitzen konnten, das legen die Erkléarungen C.J. Da-
tes nahe, Basisrelationen entsprechen, die wahr oder falsch sind und dementsprechende
Sachverhalte wiedergeben. Wittgensteins Negation, so haben wir gezeigt, fithrt genau
zum Gegensatz, andere Sitze sind nicht betroffen. Darin besteht die Unabhéngigkeit
des Elementarsatzes. Das ist eine Restriktion, die auch fiir Datenbanken gilt, dort aber
praktisch gelost wird. Es gibt zwei Moglichkeiten dafiir, dass ein Eintrag verworfen wird:
wenn er einem bestehenden Eintrag, oder den Regeln fiir Eintrage widerspricht. Auf die-
se Weise sichern sich Datenbanken innere Konsistenz und Relevanz fiir ihre , Welt*. Die
ist eben nichts anderes, als die Entwickler in ihre Relationsschemata eingeplant haben.
Andere Zusammenstellungen von Attributen wéren eine andere Datenbank. An dieser
Stelle zeigt der Vergleich mit Wittgenstein einen entscheidenden Punkt. Auch Wittgen-
steins Elementarsidtze bestehen in nichts anderem, als in der Aneinanderreihung von
Namen nach einer Ordnung. ,, Tulpe, Vase“ und ,,Feder, Etui“ sind z.B. Eintrége in einer
Tabelle, die genau das Verhéltnis ,,...steckt in ...* erfasst. Es handelt sich um einen
Zug in der logischen Form der Welt. Und diesbeziiglich ist Wittgenstein, wir haben es
gesehen, heikel.

Die logische Form der Welt und der Strukturannahmen einer bestimmten Datenbank lie-
gen auf unterschiedlichem Niveau, aber sie treffen einander in dieser Eigentiimlichkeit:
mittels der Sprache, welche diese Formen enthdlt, lassen sich keine Aussagen tber solche
Formen treffen. Das heifit bei Datenbanken einfach, dass ihre Eintriage keine Informati-
on dariiber enthalten kénnen, welche Eintrége ausgeschlossen werden. Und im Vergleich
wird nun deutlich, worauf Wittgensteins grofiflichige Verbote hinauslaufen. Sie betrach-
ten die gesamte menschliche Sprechfihigkeit wie eine iiberdimensionale Datenbank, de-
ren Schemata sdmtliche Ausdriicksmoglichkeiten hinsichtlich der Erfahrungswirklichkeit
enthalten. In den Elementarsétzen spiegelt sich diese Welt und ihre eigene Form kénnen
sie ebensowenig zum Thema machen, wie die Eintrége einer Tabelle die vorausgesetzte

35



Tabellenstruktur. ,,Der Familienname“ ist — datenbanktechnisch — nichts anderes, als die
Summe der Eintrége in einer eigens designierten Rubrik. Er ist in diesem Zusammenhang
quasi das Urbild aller Familiennamen. So schliefit die Datenbankentwicklung an die pla-
tonische Tradition an. Sie konstruiert eine Welt, in welcher Typologien herrschen, denen
die einzelnen Umsténde unweigerlich unterliegen. Man kénnte nun die Frage priifen, wie
»selbstéindig® derartige Formen sind. Offenbar bediirfen sie einer Instantiierung. Damit
hat sich die européische Philosophietradition lange beschéftigt. Hier geniigt die einfache
Weichenstellung: Sdtze implementieren Formen, zu denen sie als Sétze keinen Zugang
haben.

Der Vergleich des Tractatus mit der Architektur von Datenbanken beleuchtet ein zen-
trales Thema in der Verwendung platonischer Motive durch Wittgenstein und er macht
gleichzeitig deutlich, wie kiinstlich hochgespielt es ist. Bezogen auf Datenbanken 143t
sich die Spannung und ihre Auflosung handgreiflich beschreiben. Die Sprache der Mo-
dellierung ist das eine, die Sprache, mit deren Hilfe die Modellierung festgelegt wird,
das andere. Zwischen beiden bestehen wichtige Unvereinbarkeiten, wie jede Benutzerin
weif}, die eine notige Differenzierung nicht in einem Formular unterbringt. Im Verhéltnis
der beiden Sprachen wird ein weiterreichender Konflikt sichtbar, ndmlich die Diskrepanz
zwischen Personen, welche die ,,Welt“ nach gewissen Prinzipien gestalten und anderen,
welche den Vorgaben zu folgen haben. Dieses Kompetenzgefiille ist allerdings in einen
weniger scharf umrissenen Zusammehang eingebettet, der seinerseits sprachlich verfasst
ist. Die Benutzerinnen kénnen mit den Programmiererinnen iiber Datenbanken sprechen.
Die internen Restriktionen der kiinstlichen ,, Welten“ halten sie nicht davon ab, dber die
Attribute und Zusammenstellungen zu reden, die ihnen vorgelegt werden. Die Sprache
der Verstédndigung zwischen Personen gestattet die Bezugnahme auf (den Zweck der) Be-
griffskonstrukte. Sie enthilt die Moglichkeit eines quasi-platonischen Aufstiegs, in dem
die Basisstufe {iberwunden werden und der Zugang zu hoher gelagerten Blickpunkten
erreicht werden kann.

Die ikonoklastische Provokation des frithen Wittgenstein bestand darin, eine solche fort-
schrittsfreundliche Kompromissbildung zu verwerfen und diese Weigerung der gesamten
Philosophie als Doktrin vorzuschreiben. Es beginnt 1913 in den ,,Aufzeichnungen iiber
Logik“:

Es gibt kein Ding, das die Form eines Satzes wire, und es gibt keinen Namen,
der der Name einer Form ist. Folglich kénnen wir auch nicht sagen, dafl eine
Beziehung, die in gewissen Féllen zwischen Dingen besteht, gelegentlich auch
zwischen Formen und Dingen besteht. [WITTGENSTEIN(1969a)], S.202ff

Freges Unterscheidung zwischen Gegenstandsausdruck und Begriffsausdruck wird hier
zu einer glatten Disjunktion, die gegen Russells Analyse von Behauptungssitzen ge-
richtet ist. Es klingt wie ein Disput zwischen Logikern, aber Wittgensteins Einwand
enthélt einen Nebenton, der die scheinbare Detailfrage als Platzhalter eines pddagogisch-
ethischen Imperativs ausweist:

Russells >Komplexe< sollten die niitzliche Eigenschaft haben, zusammen-
gesetzt zu sein, und damit noch die angenehme Eigenschaft verbinden, als

36



s>einfach<« behandelt werden zu kénnen. Aber schon dies allein macht sie un-
brauchbar als logische Typen (Formen), denn sonst miifite es Sinn haben, von
einem Einfachen zu sagen, es sei zusammengesetzt. [WITTGENSTEIN(1969a)],
S.202]

Zusétzlich zur dargestellten Unterwanderung der Typentheorie, die Namensgebung auf
verschiedenen Niveaus ermdoglicht, enthélt diese Passage auch den Hinweis auf ein im
Hintergrund ausschlaggebendes Motiv der Wittgensteinschen Regelungen. Wittgenstein
stoft sich an der Kombination von niitzlich und angenehm. Die Freiheit, Sprache un-
prézise zu verwenden und ganz verschiedene Gegebenheiten mit einem Namen zu verse-
hen, ist praktisch hilfreich. Und es wire angenehm, das mit der Erlaubnis zu verbinden,
das so Benannte als ,,einfach* zu behandeln. Doch diese Annehmlichkeit hat einen Preis.
Sie verwischt systematisch, dass die Konfiguration eines Satzes anders beschaffen ist, als
die in ihm auftretenden Namen. So angenehm darf man es sich — sagt der Meister — nicht
machen.

Die Vorschrift ist in der Logik fehl am Platz. Sie zeigt, dass Wittgensteins Ethik seine
,Aufzeichnungen“ tyrannisiert. Sie macht aber, dariiber hinaus, auch deutlich, dass er
jeden Versuch, Formen in das Gespriach der Weltbevolkerung einzubiirgern, blockieren
wollte. Hier gibt es keine Bildung; ihr Fernziel ist vom Ausgangspunkt abgeschnitten.
Die Alternativen sind Selbstverstdndlichkeit und Wesensschau. Philosophinnen, die sich
berufsméfig damit beschéftigen, was sich in den Zusténden der Welt zeigt, verlieren ihren
Vorsprung und ihre Ausdrucksmoglichkeiten. Soweit die erste Linie von Plato bis zur
Gegenwart. Sie endet damit, dass die Philosophie sich gegen den Aufstieg zur Ideenwelt
immunisiert. Aber wir haben blof} eine einzige Stelle Platons zur Orientierung verwendet.
Der Bildungsaspekt ist nur beildufig angesprochen worden. Die zweite Linie, die im
Folgenden nachzuzeichnen ist, beginnt nochmals bei Platon und zwar direkt bei einer
padagogischen Suggestion.

37



38



Die Form der Wahrheit

39



Platon 2: Nach oben

Peter Weirs Film ,, The Truman Show* macht aus Platons Hohle einen riesigen, aus-
sengesteuerten Kuppelbau, in dessen Innerem das Leben des Protagonisten fiir einen
TV-Sender als reality show inszeniert wird. In den Gewohnheiten des Alltags begeg-
nen kleine Widerspriiche, die Truman Burbank zunehmend misstrauisch machen.?? Die
Scheinwelt, welche ihn umgibt, muss er in einem dramatischen Ausbruch iiberwinden,
um dann vor seinem ,,Schopfer namens Christof zu stehen. P. Weir hat eine Frage beant-
wortet, die in Platons ,,Politeia“ ungeklért bleibt: Wer hat den Héhlenaufenthalt — und
zu welchem Zweck — arrangiert? Das Leben des ,,wahren Menschen“ ist die Tduschung
durch einen Showmaster, an dem vorbei der Weg ins echte Leben fiithrt. Der Film er-
weckt nicht den Eindruck, dieser Weg sei einfach zu gehen. Gewaltsam wird Truman am
Aufstieg gehindert, lebensgefihrlich ist die Durchkreuzung der Barriere. Von einem ge-
deihlichen Ubergang kann keine Rede sein. Insofern passt die Geschichte gut zum Vorbild
bei Platon, in dem ein von Fesseln befreiter Hohlenbewohner “mit Gewalt” (Bio), unter
Schmerzen und Empoérung, nach oben gezerrt wird (Politeia 515¢)%3. Das provokante
Auftreten Sokrates’ ist in eine Parabel gefasst. Michael Erler skizziert die Bedingungen
der ,,Umwendung® (neplorywy™n)

An keiner Stelle ist die Rede davon, dafl sich der Mensch durch Eigeninitia-
tive, durch Suche oder blofle Selbsterkenntnis selbst befreien kann. Vielmehr
weigern sich die Menschen, von der gewohnten Sichtweise Abschied zu neh-
men. Sie bediirfen also eines Anstofles von auflen, der ihnen hilft, sich von
liebgewordenen Vorstellungen zu befreien. Diese Hilfeleistung zu geben, ist
freilich miithsam und nicht ungefihrlich. Denn die Hilfe bedeutet Desillusio-
nierung ...[ERLER(2006)] S.92f

Im Bild der Hohle liegt, dass das Sonnenlicht schmerzt.

Hier weicht Peter Weir von Plato allerdings auf instruktive Weise ab. Truman wiire kein
echter Zeitgenosse, wenn er den Weg nach oben nicht selbst finde. Niemand reifit ihn
aus seinen Illusionen, er kommt der T#uschung auf die Spur und wirft sich faustisch
ins Zeug, um der Sache auf den Grund zu kommen. Zwischen den beiden Verldufen be-
steht ein entscheidender Unterschied. Platons Episode im 7.Buch der Politeia ist eine
Illustration der Thesen, die er im 5. Buch vorlegt. Dort werden die ,,Philosophen* von
den ,,Schaulustigen“ getrennt. Sie haben Einsicht in die ,,Formen“, weil sie die Fahigkeit
zum eindeutigen Urteil in gesellschaftlichen Richtfragen besitzen. Das kann man als geis-
tesgeschichtliche Leistung hervorheben. ,,...the Theory of Forms is the first systematic
theory of abstract objects in the history of western thought.“ ([PENNER(2006)], S.179)
Es besteht jedoch kein Zweifel dariiber, dass sich in dieser fachinternen Terminologie
ein greifbarer Konflikt iiber den Zugang zu den héchsten Instanzen sozialer Sinngebung

22Er sitzt am Strand, ein Regenguss setzt ein. Es ist ein Wasserstrahl, der ausschlieflich auf Truman
gezielt ist. Wenn er ihm ausweicht, geht es ins Leere. Erst nach einiger Zeit wird aus dem fokussierten
Strahl ein Landregen. Truman jubelt: er hat eine Inkonsistenz gefunden.

#Vgl. [MEYER-DRAWE(2008)]

40



spiegelt.?* Platon reklamiert fiir die Anhinger seiner Lehre kulturelle Deutungshoheit.
Sie stoBen sich vom Durchschnitt ab und richten sich nach (den) Ideen. Es bedarf ei-
niger Zwischenschritte, bevor diese Verletzung des Herkommlichen, deren Irritationen
im Hohlengleichnis festgehalten sind, zu einer gingigen Metapher der Aufklirung aus
dunklen Anfangszustinden wird.

Volksfern

Die Orientierung an den abstrakten Vorbildern, die wir bisher nachgezeichnet haben,
tibergeht die Dramatik, die durch Sokrates und Plato ins Spiel gebracht wurde. ,, Was
ist der Zwecke der Ubung?“ oder ,Was ist dabei herausgekommen?“ sind allgemein-
verstidndliche Fragen, mit denen Gesprichspartnerinnen iiblicherweise etwas anfangen
konnen. Aus solchen Kontexten nahm Sokrates die Formel ,,Was ist ... 7“ und erginze
,» Lapferkeit®,  Frommigkeit*, , Gerechtigkeit“ und andere Termini. Das zielte darauf, ver-
bindliche gesellschaftliche Vorgaben fiir diese umstrittenen Begriffe zu finden — und ende-
te sehr oft in der Ratlosigkeit. Plato bessert nach und versieht die sokratischen Fragen mit
einer systematischen Adresse. Die ,,Formen® sind eine Antwort auf die tiefschiirfenden
sokratischen Erkundigungen. Der historische Sokrates wirft solche Fragen auf; in seinen
Biichern der mittleren Persiode legt Platon der Sokrates-Figur entsprechende Auskiinfte
in den Mund. ,,Mir scheint nédmlich, wenn irgend etwas anderes schon ist aufler jenem
selbst Schonen, es wegen gar nichts anderem schon sei, als weil es teilhabe an jenem
Schonen, und ebenso sage ich von allem.“ (Phaidon 100c) Aber so bruchlos 148t sich
das nicht machen. Sokrates hat das Volk gegen sich aufgebracht. Timon Phleius, ein
Skeptiker des 3. vorchristlichenJahrhunderts, hat seine Provokation mit dem Verhalten
des Sophisten Protagoras verglichen. Der duflerte Zweifel an der Existenz der Gotter.

Das brachte ihm keinen

Nutzen, sondern er sann auf Flucht, um nicht

den kalten Trunk des Sokrates zu trinken und in den Hades zu sinken.
([D1eLS/KRANZ(1961)], A 12 Timon Phleius, Sillen Fr 5 D)

Weder ,,die Schénheit“, noch ,,die Gerechtigkeit“ haben das Todesurteil gegen den Pro-
vokateur verhindert.

Aus diesen Feststellungen ergibt sich eine Problemlage, die in ein Zentrum der
abendléndischen Philosophie fiihrt. Im Hohlengleichnis ist sie einprigsam demonstriert.

24 Dazu Alice Pechriggl ,Metaxy, die Mitte, das Zwischendrin, das Mittlere: Das semantische Feld, wel-
ches dieses Wort bezeichnet, ist so vieldimensional wie das Denken und die Welt, die es philosophisch zu
erschlielen galt: zeitlich, raumlich, substantiell, logisch, mathematisch, geographisch, erkenntnistheore-
tisch, ethisch, psychologisch, dramatisch, politisch, usw. In fast allen Kontexten, in denen es auftaucht,
verweist es auf einen Wechsel, auf einen Gegensatz, den anzuzeigen und zu vermitteln es aufgerufen
wird . . . Bei Platon spielt das metaxy, iiber seine Funktion fiir das Chiasma hinaus, eine zentrale Rolle,
und zwar sowohl auf der logisch-erkenntnistheoretischen Ebene (zwischen apeiron und eingegrenztem
Einen, oder wenn es etwa darum geht, die Mitte zwischen Erkennbarem und Erkennen sowie zwischen
Nicht Erkennbarem und Nicht Seiendem zu erldutern) als auch auf der psychologisch-ethischen und
auf der politischen Ebene.“ [PECHRIGGL(2006)], S.12

41



Diese Parabel eignet sich gut zur Motivation fiir Aufsteiger, aus dem Dunkel zum Licht.
Genau betrachtet zeichnet sie jedoch einen Rahmen, der die entscheidenden Ubergéinge
nicht plausibel macht, sondern blof} ihren systematischen Ort angibt. Platons Erzédhlung
operiert auf zwei Schauplétzen. Der erste ist das Leben einer Gruppe von Personen. Es
stellt den Fokus des Interesses dar, wie die Abldufe eines Spielfilms. Der zweite Schau-
platz ist kunstvoll in ein Verhéltnis dazu gesetzt.

Sieh namlich Menschen wie in einer unterirdischen, hthlenartigen Wohnung,
die einen gegen das Licht getffneten Zugang langs der ganzen Hohle hat. In
dieser seien sie von Kindheit an gefesselt an Hals und Schenkeln, so dafi sie auf
demselben Fleck bleiben und auch nur nach vornhin sehen, den Kopf aber
herumzudrehen der Fessel wegen nicht vermogend sind. Licht aber haben
sie von einem Feuer, welches von oben und von ferneher hinter ihnen brennt.
Zwischen dem Feuer und den Gefangenen geht obenher ein Weg, léings diesem
sieh eine Mauer aufgefiithrt, wie die Schranken, welche die Gaukler vor den
Zuschauern sich erbauten, iiber welche heriiber sie ihre Kunststiicke zeigen
(Politeia 514a)

Die Horerin weifl von Anfang an, im Gegensatz zu den beschriebenen Personen, dass
sie gefesselt sind und sich fern vom Tageslicht aufhalten. Die Konstruktion beginnt mit
zwel divergenten Perspektiven. Fingeweihte Adressatinnen werden eingeladen, sich den
Zustand ahnungsloser Protagonisten vorzustellen. Ein solches Szenario ist nicht beson-
ders kompliziert, jede ,,hidden camera“- Episode spielt mit derartigen Uberschneidungen.
Aber der weitere Ablauf der Erzidhlung tragt eine beachtliche systematisch Last. Wie
steht die Perspektive der Eingeweihten zu jener der Eingeschlossenen? Man kann dazu
verschiedene Entwicklungen des Plots probieren. Aus der Sicht des Philosophen, der das
Verhiltnis der Formen zur Vielfalt erkldren will, muss man es anders herum untersuchen.
Welche Theorie der ,, Teilhabe“ bildet sich in der story ab?

Die Antwort muss in der Sprache der Parabel dazu Stellung nehmen, wie die durch We-
senseinsicht ausgezeichneten Philosophen sich zum distanzierten Rest der Bevolkerung
verhalten. Das heifit augenscheinlich: Wie treffen die Welt, von welcher die Zuhorerinnen
wissen, und die Welt, in der die Charaktere der Erzéhlung leben, (in der Erzidhlung sel-
ber) aufeinander. Der Punkt ist entscheidend; er markiert eine Art Drehkreuz, das den
Ubergang von der flachen Positivitét einer Lebensform zur Tiefendimension bereitstellt,
in welcher sie durch die narrative Voraussetzung erscheint. Simpel formuliert: die Einge-
schlossenen miissen einen Weg nach oben finden. An dieser Stelle findet sich bei Platon
ein Scharnier ohne inhaltliche Einkleidung.

Betrachte nun, fuhr ich fort, wie es bei ihrer Lésung von ihren Banden und bei
der Heilung von ihrem Irrwahne hergehen wiirde, wenn solche ihnen wirklich
zuteil wiirde. Wenn einer entfesselt und genétigt wiirde, plotzlich aufzuste-
hen, den Hals umzudrehen, herumzugehen, in das Licht zu sehen, und wenn
er bei allen diesen Handlungen Schmerzen empfinde und wegen des Glanzge-
flimmers vor seinen Augen nicht jene Dinge anschauen kénnte, deren Schatten
er vorhin zu sehen pflegte, was wiirde er wohl dazu sagen, wenn ihm jemand

42



erklidrte, dal er vorhin nur ein unwirkliches Schattenspiel gesehen, dafl er
jetzt aber dem wahren Sein schon nédher sei und sich zu schon wirklicheren
Gegenstinden gewandt habe und daher nunmehr auch schon richtiger sehe?
Und wenn man ihm dann nun auf jeden der voriiberwandernden wirklichen
Gegenstinde zeigen und ihn durch Fragen zur Antwort nétigen wollte, was
er sei, glaubst du nicht, daf§ er ganz in Verwirrung geraten und die Meinung
haben wiirde, die vorhin geschauten Schattengestalten hétten mehr Realitdt
als die, welche er jetzt gezeigt bekomme? (Politeia 515¢,d)

Die story sagt nichts iiber die Initiatoren dieser Befreiung. Ganz allgemein fehlen Perso-
nen in der Welt des Lichts. An der ,, Truman Show* 148t sich die Merkwiirdigkeit dieses
Fehlens gut ablesen. In einem derartigen Sujet wird normalerweise auch erklirt, wer
Menschen so einsperrt und warum es zur Entfesselung kommt. Nichts davon bei Pla-
ton. Wer die Hohlenbewohner gefesselt hat, wer sie freisetzt und warum das geschieht,
bleibt unthematisiert. Es geht nicht darum, aus dem Bild mehr herauszupressen, als es
leisten kann, aber die narrative Leerstelle steht fiir eine systematische Auslassung. Pla-
ton erzdhlt keine gut motivierte Geschichte dariiber, wie und warum jemand aus dem
Zustand der Befangenheit zur Erleuchtung wechselt.

Das Erklarungsdefizit wird dadurch unterstrichen, dass die eben zitierte Passage mit
der Aufforderung eingeleitet wird, sich vorzustellen ,,wie es wére, wenn ihnen natiirlich
(¢boe) das Folgende widerfithre* (Politeiea 515c). Man soll sich vorstellen, wie sich
Menschen verhalten wiirden, die Zeit ihres Lebens in den dargestellten Verhéltnissen ei-
nigermaflen zufrieden waren. Sie wiirden sicherlich — das beschreibt Platon iiberzeugend
— lautstark protestieren, wenn sie aus ihrer gewohnten Umgebung gerissen wiirden. Die
Verstindigungsschwierigkeit kommt im néchsten Schritt. Es ist schwer nachvollziehbar,
wie sie ohne Ansprechpartnerin und ohne jede soziale Einbettung zur Einsicht kdmen,
die Erdoberfliche wire der bessere Aufenthaltsplatz. Von welchen Lebensformen sollten
sie berichten, wenn sie zuriick in die Hohle stiegen? In der Parabel gibt es nur die Lebens-
form der Eingeschlossenen. Die Oberwelt ist asozial. ,,Natiirlicherweise* wiirde sich die
Hohlenbewohnerinnen wehren, aber sie wiirden nicht in dieser Weise selbstverstanddlich
die Welt des Tages kennenlernen und anerkennen kénnen.

Auskuppeln, Einkuppeln

Diese Anmerkungen zur Akzentverteilung des Gleichnisses korrespondieren mit der
theoretisch-argumentativen Einfithrung der ,, Formen“, die im vorigen Abschnitt disku-
tiert wurde. In ihr lassen die Philosophinnen die Schaulustigen hinter sich und richten
sich auf ,, Wahrheit*“. Auch das ist in dem Sinn eine asoziale Einstellung, dass sie aus allen
Handlungskontexten herausgehoben und regulativ iiber die Lebensfithrung der gesamten
Gemeinschaft gestellt wird. Der darin angelegte Qualitdtssprung ist im Hohlengleichnis
gespiegelt, das ist die Pointe der neplorywyr). All diese Beobachtungen steuern auf eine
entscheidende Bruchstelle zu. Wir sind aufgefordert, das Verhalten einer Versuchsgruppe
nachzuvollziehen — und gleichzeitig ,, wissen“ wir, dass sich diese Gruppe in einer Situa-
tion befindet, die qualitativ anders zu bewerten ist, als ihre Mitglieder in der Lage sind.

43



Das liegt einfach in der Logik des Bildes. Wodurch dndert sich die Einschdtzung der
JInsassen“? Das Bild gibt keine Ansatzpunkte. Die ganze ,, Uberzeugungsarbeit leistet
die Voraussetzung der Bilderzdhlung selbst. Es ist klar: wenn das Hohlenbewohnerinnen
sind, dann werden sie (unter Umsténden) die Umformung mitmachen. Aber das ist —
von der Einstimmung in ihre Lebensumstidnde her gesehen — unplausibel.

Der Rahmen der FErzdhlung, die Vorgabe einer Qualitdtsdifferenz, nicht der
Erzahlungsverlauf, bestimmt den Duktus. Dass es eine Hohle ist, bzw. dass es Formen
gibt, polarisiert das Feld und definiert die Moglichkeit und Attraktivitiat des Aufstiegs.
Diese konstitutiven Momente des Bildes kaschieren das Motivationsdefizit, das festzustel-
len ist, wenn man nur auf die Ausgangslage achtet und dessen Existenz Platon freimiitig
zugibt:

Aber wenn er nun, wihrend sein Blick noch verdunkelt wire, wiederum im
Erraten jener Schattenwelt mit jenen ewig Gefangenen wetteifern sollte,und
zwar ehe seine Augen wieder zurechtgekommen wéren, und die zu dieser
GewoOhnung erforderliche Zeit diirfte nicht ganz klein sein, wiirde er da nicht
ein Gelédchter veranlassen, und wiirde es nicht von ihm heiflen, weil er hinauf-
gegangen wire, sei er mit verdorbenen Augen zuriickgekommen, und es sei
nicht der Miihe wert, nur den Versuch zu machen, hinaufzugehen? Und wenn
er sich gar erst unterstidnde, sie zu entfesseln und hinaufzufiithren, wiirden
sie ihn nicht ermorden, wenn sie ihn in die Hande bekommen und ermorden
konnten? (Politeia 516e ff.)

Mit dieser Bemerkung endet die Bilderzdhlung. Zwei Schluffolgerungen dréngen sich
auf. Erstens beruht ihre Anleitung auf der Verschaltung zweier Betrachtungsweisen auf
ungleichem Niveau. Personen, die es nicht besser wissen konnen, werden dazu getreten,
in eine Welt zu wechseln, die Besserwisser fiir sie vorgesehen haben. Zweitens bleibt die
treibende Kraft in diesem Vorgang anonym und dennoch ist ersichtlich, dass es sich um
die sublimierte Fassung eines realgeschichtlichen Zwischenfalls handelt. Die Person, die
der verungliickten Aufkldrungsaktion zum Opfer fallt, ist Sokrates. An beide Gesichts-
punkte ist im Hinblick auf die Wirkungsgeschichte der Parabel anzukniipfen.

Eingefiihrt wird der Zweck ganz klar: die Erzédhlung dient zur Verstédndigung iiber die
noudela, sagen wir Bildung. Sie ist von auflen induziert. Sie ist nicht ohne Verletzung des
Gebrauchlichen zu erreichen und iiberwindet die Bedenklichkeit der Gewaltanwendung
durch den Hinweis, diese Verletzung sei eine Befreiung. Die Konstruktion ist erfolg-
reich, sofern es gelingt, ein Kupplungsmandéver durchzufithren: auskuppeln aus einem
Zustand und Wechsel auf ein hoheres Niveau. Solche Vorgénge sind nicht geheimnisvoll
und weit verbreitet. Darin besteht Lernen. Als Besonderheit der platonischen Version
ist allerdings festzuhalten, dass es sich um ein speziell angesetztes Lernen handelt. Der
Zielpunkt ist ein Ideal, dessen Wirksamkeit die Ausgangsposition konstitutiv abwertet.2
Seither funktionieren Ideale oft auf diese Weise: ihre Effektivitéit hdngt an der Abwer-

Eine systematische Auseinandersetzung mit Platons Politeia unter diesem Gesichtrspunkt bietet
[RANCIERE(2007)]

44



tung bestimmter Umsténde, die damit auf eine Stufe gedriickt werden, von der aus sie
gerade nach Idealen zu verlangen scheinen.?®

Lernen besteht darin, einen dem status quo iiberlegenen Kontext anzuerkennen und in
diese Position zu wechseln. Insofern ist Lernen, ganz abgesehen vom Lernfortschritt,
ein Fortschritt. Platon hat diesen Umstand préizise getroffen und ist damit zu einem
Begriinder der p#édagogischen Theorie geworden. Gleichzeitig mit dieser allgemeinen
Charakteristik hat er eine Betrachtungsweise eingefiihrt, die durch gewohnliche Lern-
prozesse nicht gedeckt ist, ndmlich die globale Erschiitterung eines Normalzustandes.
Die scheinbar harmlose verbale Strategie der Was ist-Frage ist — im Versténdnis der
Philosophinnen — Ausloser eines elementaren Umdenkens und dieser Berufsstand fiihlt
sich seither besonders betroffen, wenn es um , Bildung“ geht. Er wird von Platon zur
Agentur der Weltverbesserung gemacht. Platon sieht vor: eine Rahmenerzidhlung, eine
Ausgangslage und einen anonymen Agenten, der die Vorgaben der Rahmenerzéhlung in
der Diegese umsetzt. Worin genau besteht die systematische Rolle dieses Akteurs?

Die einfachste Antwort wire der Verweis auf Sokrates. Er war ein Mensch, der neue
Standards eingefiihrt hat. Eben die Aussicht auf die Welt der Ideale, welche die Voraus-
setzung der Erzdhlung darstellt, und die ein Akteur in der Parabel zur Geltung bringt.
Immerhin ist die Formulierung der Parabel selbst ein Beitrag zur Tradition, die Sokra-
tes angestoflen hat. Die Vermittlung zwischen dem Rahmen und dem Gesinnungwandel
demonstriert die Gefolgschaft dieses einzigartigen Meisters. Paradigmenwechsel zeigen
eine solche Struktur.?” Aber bei Platon geht es um die Prinzipien der Welterfassung
tberhaupt. Und er sagt nicht, dass Sokrates sie erfasst hitte. Er i3t ihn aus dem Gleich-
nis draussen. Seine moudeio ist entpersonalisiert. Thre Struktur kann unter wechselnden
Umgebungsbedingungen verschieden besetzt werden. Eine Umbesetzung, die fiir den his-
torischen Verlauf zentral geworden ist, war die Substitution von Sokrates durch Christus.
Kulturgeshichtlich gesehen war es ein Zufall, dass die griechisch-rémische Welt auf die
Herausforderung des Christentums traf. Daraus ist jedoch eine hochwirksame, langfristig
effektive, Hybridkonstruktion entstanden.

Die Wirkung Platons bestand, wie die folgenden Jahrhunderte zeigen, in der Ausbildung
einer Schultradition, in welcher Individuen zum Umgang mit den Einsichten gebracht
wurden, die der Schulgriinder vorgezeichnet hatte. Philosophie bedurfte, so betrachtet,
einer Initiation. Sie zielte auf ein im Dienst ,,hcherer* Werte separiertes Leben. Der qua-
litative Schwenk, der im Hohlengleichnis vorgebildet ist, erhebt das Individuum aus der
Verstrickung in die Welt der Sinne. Die Offenbarungsreligion operiert mit einem ,, Ret-
ter*, der sich nicht an den theoretisch interessierten Ausschnitt der Bevolkerung richtet.
Sie verkiindet einen Paradigmenwechsel fiir alle und sie benennt die handelnde Per-
son dieser Umwendung eindeutig. Das Kerygma Jesu Christi konnte in die Bildvorgabe

26Ein simpler Fall: das Priifungssystem einer Universitéit ist historisch gewachsen und einigermafen funk-
tional. Aber es ist nicht in allen Disziplinen gleichartig und an manchen Stellen teurer, als vertretbar.
Ideal ist ein homogenes Priifungssystem fiir alle. Platon und die Technokraten reichen einander die
Hand.

2T Adolf Loos etwa hat auf die Hiuser der Griinderzeit einen Blick geworfen, der sie als unzulinglich
qualifizierte und ihre Revision angezeigt scheinen lief3.

45



Platons eingepasst werden. Der jiidische Himmel liefl sich mit den Ideen-Reich verein-
baren und das erzeugte einen starken Synergieeffekt: Gottes Sohn als Erloser iibernahm
die Funktion der Befreiung von den Fesseln, die sich fiir die griechische Tradition in der
Konversion zur Philosophie ereignet. Es war das ganze Volk, nicht die intellektuelle Elite,
das sich in das platonische Schema versetzt sah. Pierre Hadot hat eingehend beschrieben,
wie sich die , geistigen Ubungen® des antiken Heidentums in Praktiken des Christentums
verwandelten. [HADOT(2002)]

Dieser ,,Platon christianus“ [IVANKA(1990)] verbindet die Erzéhlung einer persénlichen
Erleuchtung mit einer weltgeschichtlichen Rettungsmission. Die Héhlenbewohner sind
Gefangene der Erbsiinde, der Mann, der sie befreit, ist von Gott gesandt, um ihnen den
Horizont zu erdffnen, den sie bendtigen, um sich iiberhaupt nach oben orientieren zu
konnen. Hier liegt ein entscheidender Unterschied zwischen der anonymen platonischen
Freisetzung und der christlichen Transposition. Sokrates war sozusagen ein Prophet, er
sprach nicht mit der Autoritéit ,,des Vaters“. Die Einzigartigkeit des christlichen An-
spruchs liegt darin, dass ,,Gottes Sohn“ gleichzeitig zwei Rollen spielt. Er ist autorisier-
ter Vertreter jener Macht, die den ganzen Rahmen bestimmt; jener Globalperspektive,
welche der , gefallenen Menschheit“ die Chance des Aufstiegs gibt. Und er ist ,,Mensch
geworden®, d.h. er gehort auch zu den Insassen ,der Hohle“, denen er vorzeigt, dass
sie im Prinzip — er hat als Gottessohn die Pforten geoffnet — die obere Welt erreichen
konnen. In zahllosen Unterweisungen wurde diese Dynamik der Anndherung an Gott
theologisch fundiert und moralisch ausformuliert. Gerahmt von der groflen Erzéhlung
, Vom Siindenfall zum Weltgericht* wurden durch die Jahrhunderte die Aufstiegschan-
cen der Bevolkerung spiritualisiert. Das Christentum hat aus einer Perspektive, welche
ausgesuchten Gedankenkiinstlern vorbehalten war, eine Vorzeichnung fiir alle Welt ge-
macht.

Hegel: In Richtung Bildungskatastrophe

Der Sprung iiber mehr als zwei Jahrtausende, von Platon zu Hegel, ist philosophie-
geschichtlich offenbar zu weit. Er 148t sich dennoch — eingeschriinkt auf unser Thema
— durch eine systematische Parallele rechtfertigen. Wolfgang Wieland hat ausgefiihrt,
dass der innere Aufbau von Hegels ,,Phinomenologie des Geistes* die platonische Dia-
logstruktur aufnimmt.?® Auf der einen Seite befindet sich das , Alltagsbewusstsein® mit
seinen Vormeinungen und Gewissheiten, auf der anderen eine fragende Stimme, die Un-

28 FEine Orientierung an der platonischen Dialogtechnik kann uns in der Tat hier weiterhelfen. Denn

was am Anfang von Hegels Phinomenologie geschieht, unterscheidet sich in mehrfacher Hinsicht wenig
von dem, was Protreptik und Elenktik in den frithen Platondialogen zustande bringen Man wird also
einmal von der Hypothese ausgehen diirfen, dal Hegels Dialektik der sinnlichen Gewiflheit in Analogie
zu jener frithplatonischen Dialektik zu verstehen ist, zu der — mindestens — zwei Partner nétig sind.
Es wird nun iiberraschen, dafl wir in der Dialektik der sinnlichen Gewiflheit ebenfalls zwei Partner,
gleichsam stilisiert, vorfinden: In Hegels Gedankengang kommt nicht nur die sinnliche Gewiflheit, das
unmittelbare Wissen selbst vor, sondern ebenso auch wir, die wir dieses unmittelbare Wissen zum
Gegenstand der Betrachtung machen.“ [WIELAND(1973)]S. 69.

46



ruhe des philosophischen Impulses, welche den Alltag in Schwierigkeiten bringt. Diese
Spannung teilt Hegel mit der Tradition der Antike, des Mittelalters und der auf Wis-
sensbegriindung ausgerichteten Erkenntnisdisziplin der Neuzeit. Er fiigt jedoch ein Motiv
hinzu, das dem Arrangment eine wirksame neue Gestalt gibt. Platons anonymer Befreier
war in der Offenbarungsreligion als menschgewordener Gott gedeutet worden. Die Lehre
von der Inkarnation buchstabiert (populir) die Niveau-Uberblendung aus, die schon im
Hohlengleichnis angelegt ist. Sie gibt Antwort auf die Frage, wie die Perspektive der
Gefesselten und die Perspektive, durch welche die Erzédhlung uns eine Gruppe von Men-
schen als Gefesselte vor Augen fiihrt, zusammenpassen. Und weiters auf die Frage, wie
man von einer auf die andere Seite kommt. Der Aufstieg zur Sonne heifit Erlosung. Das
setzt Hegel voraus und modifiziert es tiefgreifend.

,Phidnomenologie“ des Geistes heifit das Buch, weil sich in ihm die geistigen Gehalte der
abendléndischen Tradition quasi von selber zeigen sollen. Sie entfalten sich in einem ,, Ge-
spriach“ nach sokratischem Vorbild. Das Alltagsbewusstsein ist der unbefangene Partner
— wer ist sein Kontrahent? Wir kennen die Schwierigkeiten, dessen Auflenposition zu
platzieren. Zwischen den ,,Schaulustigen“ und den Philosophen, den Irdischen und den
Uberirdischen klafft eine Liicke. Hegel beginnt mit einer dramatischen Enteignung der
iibergeordneten Welt.

Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann
kein anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen, Wissen
des Unmittelbaren oder Seienden ist. Wir haben uns ebenso unmittelbar
oder aufnehmend zu verhalten, also nichts an ihm, wie es sich darbietet, zu
verdndern und von dem Auffassen das Begreifen abzuhalten. [HEGEL(1986)],
S.82

Die Externalitdt der Philosophie wird auf ein Minimum zuriickgefahren. Sie besteht
nurmehr darin, dass es sie gibt, abgesehen davon hat sie keine Eigenart. In religioser
Redeweise paraphrasiert: es ist wie Jesus von Nazareth als Kind, welches keine Ahnung
davon hat, dass es nicht von dieser Welt ist. Diese Verflachung der Philosophie zur un-
mittelbaren Registrierung der (kognitiven) Vorgénge, welche sie umgeben, gewinnt dem
platonisch-christlichen Schema eine moderne Lesart ab. Sie erzeugt einen fugenlos konti-
nuierlichen Aufklarungs- und Entwicklungsprozess, welcher die Einwirkungen von auflen
internalisiert hat. Die Weltgeschichte wird zum p#idagogischen Universalentwurf. Und
sie enthélt zweitens — konstruktionsbedingt — unweigerlich einen blinden Fleck, ndmlich
die Setzung der Philosophie als blof3 taktisch unbedarfter Gesprachspartnerin. Hegel will
beides, voraussetzungslos anfangen und daraus ein umfassendes System entwickeln.

Personlichkeitsentwicklung?
Die programmatischen Sentenzen, mit denen der Philosoph den Bogen der Bildung iiber

die européische Geschichte spannt und die entschiedenen Anleihen, die er bei der Kenosis-
Theologie nimmt, um die Kluft zwischen Diesseits und Jenseits in einen dialektischen

47



Stufenbau zu transformieren, sind oft zitiert worden.?? Sie eignen sich dazu, Hegel als
Kulmination des Bildungsideals zu verstehen, der dem Biirgertum des 19. Jahrhunderts
eine Fortschrittstheorie angeboten hat, deren Dynamik Briiche einschlieft und vermit-
telnd iiberwindet. Entscheidend ist in dieser Version der Befreiungsgeschichte, dass es
sich nicht um gottliche Intervention, sondern um die elementar ansetzende Selbstentwick-
lung des Menschen in diese Dimension handelt, sozusagen um ein voraussetzungsloses
,boot up“. Die Zuversicht der Aufklarung liegt darin, dass der Aufstieg ohne Vormund
stattfindet. Damit wird die platonische Fabel zum grofien Entwurf des Zu-sich-Kommens
des Geistes ausgebaut und in weiterer Folge zur Einrichtung des geschichtsméchtigen
Zusammenhangs, den der ,,Humanismus“ des 19. Jahrhunderts mit der Antike herstellt.
Hegel entwirft eine imposante Totale, dennoch kann er die systematische Vorausannah-
me nicht zum Verschwinden bringen. Zum platonischen Szenario gehort ein Blickpunkt,
von dem aus eine Lebensweise als hilfsbediirftig beurteilt wird. Es reicht nicht aus, der
Philosophie strikte Rezeptivitidt vorzuschreiben. Solang sie eine qualitative Spannung
gegeniiber dem beobachteten Geschehen aufbaut — und anders ist sie in diesem Kontext
nicht Philosophie — hat sie die Rolle des Vormunds {ibernommen.

So vereinbart Hegel die Ablehnung der Fremdbestimmung und das Erfordernis einer ge-
zielten Entwicklung: der qualitative Vorsprung der Philosophie ist inhaltlich unbestimmt,
er ist nicht mehr, als die Bereitschaft zuzuhoren. Und der beobachtete Alltagsverstand
findet seinen Weg zur Selbstkritik und zum Aufstieg eigensténdig. Dorthin, wo die Philo-
sophie wartet, kommt er aus Eigenem, sonst wire er fremdbestimmt. Das wirft natiirlich
die Frage auf, auf Grund welcher Notwendigkeit sich diese Anséitze bis zum ,,absoluten
Wissen® fortentwickeln. Die Intuition, welche Hegel in den platonischen Verlauf einge-
baut hat, ist attraktiv und gerne aufgenommen worden. Sie besteht darin, dass man
sich fiir die personliche Entwicklung einen eigentiimlich rekursiven Verlauf wiinscht: die
Ziele, die einer Person vor Augen stehen, sollen schon ihre Ziele sein; sie ist im Einklang
damit, was sie werden will und hat — im Erfolg — sich gefunden. Das heifit, ihr mit-
gebrachtes Potenzial ausgebaut. Diese Beschreibung griindet auf dem Formalismus des
»oelbst* im deutschen Idealismus. Er hat ,,das Ich“ mittels einer Struktur gedeutet, wel-
che das Verhiltnis eines tétigen Ich zu einer zweiten, mobilisierbaren, Ich-Komponente
als dynamische Hoherentwicklung begreift. Wir sind die Gefesselten so wie die Befreier.
Die Konzeption hat viel Erfolg (gehabt). Die bereits im Hohlengleichnis angelegte Un-
Stimmigkeit bleibt jedoch auch in der modernen Form erhalten. Wieso gibt es in dieser
Hohle nur den einen Ausgang? Wieso handelt es sich nicht um ein Terrain mit mehreren
moglichen Orientierungen? Woher die Zwangsbegliickung, wo Platon selber damit rech-
net, dass sie unerwiinscht sein kann? Im Blick auf die Personlichkeitsentwicklung gefragt:
Worin besteht und wodurch legitimiert sich das darin operative Weltsystem? Nur wenn
ideale Inhalte in diesen Prozess eingehen, konnen sie am Ende von den Aufsteigerinnen
erreicht werden.

Wo steht z.B. geschrieben, dass es unzuléssig sei, das eigene Leben an den von Gott in der
Bibel niedergelegten Eckpunkten zu orientieren? Es geht nicht darum, ob es zeitgeméf
oder wissenschaftlich vertretbar ist — das liegt auflerhalb der Philosophie. Mit welchen

[HeGEL(1986)] S.31f, S. 72f

48



Instrumentarien soll ein derart gliubiger Mensch zur ,, Uberwindung* seiner ,,Blindheit*
gebracht werden? Die offizielle Antwort lautet: strikt durch immanente gedankliche Ent-
wicklung, insbesondere durch die dialektische Methode. Die hatte allerdings, so war
zu sehen, ohne vorausgesetzte Ideen zahlreiche Aporien produziert. Die Abqualifikation
der Religion ergibt sich nicht ohne eine keineswegs neutrale Orientierung an modernen
Vernunftvorgaben. Hegel kann im Umgang mit ,Dogmatismen® ([HEGEL(1986)], S.53)
und ,, Eitelkeiten* ([HEGEL(1986)], S.75) ganz ungeniert sein. Vom bloflen Zuhéren ist in
Passagen wie dieser nichts zu merken:

In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir fiir den langen Weg der
Bildung, fiir die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der Geist zum
Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Goéttlichen und den gesun-
den Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen noch mit dem
eigentlichen Philosophieren bemiiht und gebildet hat, sich unmittelbar als
ein vollkommenes Aquivalent und so gutes Surrogat ansehen, als etwa die
Zichorie ein Surrogat des Kaffees zu sein gerithmt wird. [HEGEL(1986)], S.63

Als Schlagzeile heifit das: christliche Fundamentalisten und die 6ffentliche Meinung set-
zen sich heute an die Stelle fundierten, mithsam erworbenen Wissens. Die Distanzierung
von der ,,schaulustigen Menge“ ist aus solchen methodisch wirksamen Polemiken nicht
wegzudenken. Hegels hochraffinierten systematischen Operationen, in denen die eben
skizzierten Grundziige der Subjektivitéit nicht bloff das Thema, sondern dazu auch die
methodologische Inspiration sind, verfolgen wir hier nicht. Stattdessen soll ein Blick
auf die Detailarbeit geworfen werden, die er in jenem Kapitel der ,,Phéanomenologie des
Geistes® vorlegt, das explizit von Bildung handelt.

Formversessen

In der Vorrede und Einleitung des Buches wird die Gestalt der Philosophie im Ganzen
als Bildungsprozess dargestellt. Doch Hegel sagt auch, dass eine spezielle Stufe die-
ses Ablaufs unter dem Kennwort ,,Bildung® steht. Aus heutiger Sicht denkt man leicht
an das 19. Jahrhundert, das humanistische Gymnasium und die Humboldtsche Univer-
sitatsreform, aber fiir Hegel, dessen Absichtserklarungen gut zu diesen Assoziationen pas-
sen, liegt das Zeitalter der Bildung anderswo. Er verlegt es zwischen das Spéatmittelalter
und das ancien regime, also in die frithe Neuzeit. In seiner Erorterung geht es darum,
dass das selbstbestimmte Subjekt sich nach dem Zerfall der mittelalterlichen Ordnung
einer verwirrendn Vielfalt kultureller Impulse gegeniibersieht, die zwar von Menschen, im
Laufe der Geschichte, hervorgebracht, nicht aber in ein konsistentes personliches Ganzes
integriert sind. Bildung hiefle dann, wiederum von heute aus gesehen, die Aneignung
dieser Diversitéit. Eine Person findet ihren Platz im Zusammenhang der Prioritédten
einer Hochkultur. Diese Vorannahme verfehlt Hegels Absicht. Seine Einschétzung der
Bildung ist kritischer, als die angedeutete idealisierende Homogenisierung. Er 146t ihre
Bemiihungen in einem konfusen Selbstverlust scheitern, deutlich bevor seine Entwicklung

49



des Geistes in die entscheidende Phase eingetreten ist.?? Fiir den gegenwirtigen Umgang
mit dem Thema ergibt sich daraus eine unerwartete Zeitverschiebung. Wir sind gewohnt,
die Polemik gegen Bildung bei Nietzsche beginnen zu lassen und ihren Niedergang im
20. Jahrhundert zu diagnostizieren. In Hegels Geschichte ist das schon langst passiert.
Danach bliebe fiir die Gegenwart nur die Frage, wie man sich von diesem seit langerem
iiberholten Projekt verabschiedet.

Hegels Dekonstruktion der Bildung als Produkt des sich entfremdenden Geistes ist eine
virtuose Attacke gegen die Kulturbeflissenheit, welche er der Pariser hofischen Gesell-
schaft vor dem Auftreten der Aufklarer unterstellt. Im Duktus der Phidnomenologie liegt
es, das ,,Bewusstsein“ in vielfiltigen Konstellationen mit der ihm #uflerlichen Welt zu
konfrontieren und aus diesem Widerspruch den Schwung zur Weiterentwicklung zu ge-
winnen. Unter dem Terminus ,,Bildung* hat Hegel eine préizis umrissene Instanz dieser
Konfrontation im Blick. Es geht um eine unvermeidliche Bedingung jedes Lernens. Ein
Individuum ist konsolidiert, sonst kann es nichts dazulernen. Und es ist unabgeschlossen,
sonst kann es nichts dazulernen. Es richtet sich auf etwas, das es nicht besitzt; es will
eine Qualitéat erreichen, zu der es zunéchst nur ein duflerliches Verhiéltnis hat. Lernwillig-
keit ist: Uberschreiten der Selbstgeniigsamkeit einer Person, neugieriger Ausblick. Dieser
Fremdfaktor ist anfangs eine Formalitdt. Die ersten nachgesprochenen Phrasen im Un-
terricht einer fremden Sprache sind kaum sachgerecht und peinlich fiir die Schiilerinnen
(m/w). Genau in der fremdinduzierten Bereicherung eines in sich schon vorher hand-
lungsfihigen Individuum liegt aber auch die produktive Irritation des Lernens.

Diese Figur ist eine Variante des platonischen Problemaufrisses. Zur Freisetzung des
Potenzials einer Lebensweise bedarf es einer Intervention von auflen. Hegel hat die gro-
be Skizze der moudei kunstvoll mit Beobachtungen zur kulturellen Praxis mit Spra-
che unterlegt. Er hat die Pddagogik damit einen entscheidenden Schritt weitergebracht.
Sein Hinweis ist namlich, dass die Distanz zwischen Belehrten und Lehrerinnen im Be-
reich der Sprache nicht prinzipiell gilt. Jede Person, die ,ich® sagen kann, ist damit in
ein Verstdndigungsmedium eingetreten, das sie nicht hervorbringt und nicht dominiert,
das aber umgekehrt jener Selbst-Entduflerung bedarf, um lebendige Mitteilung sein zu
konnen.

...in ihr (sc. der Sprache) tritt die fiir sich seiende Einzelheit des Selbstbe-
wuBtseins als solche in die Existenz, so da8 sie fiir andere ist. [HEGEL(1986)],
S.376

Eine Person kommt ,nicht an sich heran“, wenn sie sich nicht der Ahnlichkeit diverser
phonologischer und grammatischer Vorgaben bedient. In dieser Betrachtungsweise ist es
ein Irrtum, die Sache so darzustellen, als miifite ,ein Subjekt“, womdglich auf schwie-
rigen Wegen, ,,zur Sprache kommen“. Es hat sich immer schon, anders kénnte es nicht
bestehen, mitgeteilt. Die Hohlenbewohnerinnen haben vorweg einen Platz in einer Welt
des Untergrunds und des Tageslichtes.

30Fs ist kein Zufall, dass die ginigen Kommentare die Episode ,,Bildung® gerne aussparen. Siche zuletzt
[VIEWEG /WELSCH(2008)]

50



Weil Menschen sprechen sind sie fahig, Einschrinkungen ihres Wissens und ihrer Le-
bensfithrung aus Eigenem zu {iberwinden. Sie brauchen dazu nicht erlost zu werden, das
ist die sdkulare Botschaft der Emanzipation. Damit ist allerdings noch nicht geklart, wie
diese Transzendenz im Detail bewerkstelligt wird. Was unterscheidet eine Lehrerin (die
Philosophie) von einem deus ex machina? Die Differenz muss darin liegen, dass dieser
,Gott“ Personen einfach in einen anderen Zustand versetzt, wihrend jene sie dorthin
bringt, wo sie selbst hinwollen und damit kehrt die Frage der Zielperspektive zuriick. Wie
werden Personen auf den rechten Weg gesetzt? Auch in der aufkldrerischen Variante der
platonischen Fabel ist ein Gefille zwischen Ausgangspunkt und Soll-Zustand angelegt.
Es ist bezeichnend, dass Hegel an jener Stelle, an der er Sprache als die unhintergehbare
Verbindung der beiden Welten beschreibt, eine Kategorie Platons ins Spiel bringt. In
einem fiir ihn typischen, begrifflich brillianten, dialektischen Kunststiick fokussiert er
»- - - Sprache, welche hier in ihrer eigentiimlichen Bedeutung auftritt.© (a.a.0.). Sie kann
zur Steuerung des menschlichen Verhaltens dienen und erscheint im Normalgebrauch als
Manifestation bestehender Umstédnde. Im Bildungskapitel erhilt sie eine neue Qualifika-
tion:

In der Welt der Sittlichkeit Gesetz und Befehl, in der Welt der Wirklichkeit
erst Rat, hat sie das Wesen zum Inhalte und ist dessen Form; hier aber erhélt
sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt als Sprache; es ist die

Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das ausfiihrt, was auszufiithren
ist. (a.a.0.)

Um diese in Kiirzeln formulierte Problemstellung zu erldutern, ist der Hinweis auf einen
methodologischen Eckpunkt Hegels zweckméfig.

Er spricht in der ,,Vorrede“ von der Selbstbezogenheit Gottes, der vollig mit sich selbst
im Einklang sei — und dennoch: ,,Aber dies Ansich ist die abstrakte Allgemeinheit, in
welcher von seiner Natur, fiir sich zu sein, und damit iiberhaupt von der Selbstbewegung
der Form abgesehen wird.“ [HEGEL(1986)], S.24 Das ,,Spiel der Liebe mit sich selbst*
(a.a.0.) ist ein Vorgang, an dem Inhalt und Form zu unterscheiden sind, sonst fehlt die
Spannung. Selbst und gerade wenn gesagt wird, dass beides in Gott zusammenféllt (,Er
ist nichts anderes, als seine Formgebung.*) muss diese Einheit sukzessive ausbuchstabiert
werden.

...80 ist es eben darum ein Mifiverstand, zu meinen, daf3 das Erkennen sich
mit dem Ansich oder dem Wesen begniigen, die Form aber ersparen konne,
— daf} der absolute Grundsatz oder die absolute Anschauung die Ausfithrung
des ersteren oder die Entwicklung der anderen entbehrlich mache. (a.a.O.)

Das ist als Theologoumenon présentiert, gilt aber fiir Hegels System generell: nirgends
reicht ein vorgefundener Inhalt, immer muss er daraufthin untersucht werden, wie er sich
ausdriickt, d.h. wie er den Betrachterinnen als Form erscheint. Von hier aus kann die Rolle
der Sprache im kulturellen Leben verdeutlicht werden. Sie ist nach Hegel eine Form des
Geistes. In ihr treten uns seine Errungenschaften gegeniiber. Und an der aktuellen Stelle
der Phdnomenologie iibernimmt die Sprache eben jene Rolle, die in der Vorrede fiir Gott

o1



angenommen wurde:

... hier aber erhélt sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt als
Sprache; es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das ausfiihrt,
was auszufiihren ist. [HEGEL(1986)], S. 376

Plausibel ist an diese Deutung: Sprache ist nicht nur ein Produkt, sie ist zugleich Produk-
tion, das macht gerade ihre piddagogische Vermittlungsrolle aus. Aber man kann auch
technischer hinsehen. Sprache ist Form als Inhalt, Inhalt als Form. Das klingt nach
Spielerei, pafit jedoch gut zu Intuitionen iiber Bildung.

Wir sind, nach dem Exkurs zu Hegels Methodologie, zuriick bei seinem Beitrag zum
sentfremdeten Geist“. Thomas Auinger hat die (iiberraschende) Diagnose in einem Titel
pragnant zusammengefasst: ,Bildung als Betrug und Selbstbetrug“. [AUINGER(2007)]
Worum es in Hegels Dekonstruktion dieses Begriffes geht, kann man in der Form-Inhalt-
Terminologie — eingepasst in den dialektischen Antagonismus — biindig zusammenfassen.
Die Sprache ,transportiert® Inhalte, welche den Sprechenden zunéchst blof8 formal ge-
geniiberstehen. Sie versuchen, sich diese Vorgaben anzueignen, doch dabei stoflen sie auf
eine systematische Schwierigkeit. Als Anspruch, d.h. als Aufforderung zur Sozialisation
in die Uberlieferung einer gegebenen Gesellschaft, sind und bleiben diese Vorgaben for-
mal. ,Bildung® steht (zumindest primér) nicht fiir die produktive Auseinandersetzung,
sondern fiir die akkomodierende Anpassung an die Tradition. Sie prigt der Person eine
bleibende Formalitit auf, die sie auf das bereits erreichte Niveau der kulturellen Ent-
wicklung zuriickverpflichtet. Hegel, der dem Motiv des inkludierenden Bewahrens der
Uberlieferung keineswegs abgeneigt ist, ist dennoch kritisch gegeniiber einem Begriff,
der einen Zustand nennt, der zu erreichen und tunlichst nicht zu verlassen ist. Avant
la lettre wire das ,der Bildungsbiirger. Uber das Leben Gottes sagt er ,,...diese Idee
sinkt zur Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der Schmerz,
die Geduld und Arbeit des Negativen darin fehlt.“ [HEGEL(1986)] S.24 Entschiedene
Negativitat gehort nicht zu den Charakteristika der Kulturlandschaft.

Bildung ist das Erlernen einer Form als Form, ohne dass sie den Hértetest des Subjekts
durchlaufen hat, das sie in seinem ungehobelten Zustand disqualifiziert. Thomas Auinger
reslimiert:

Die Pointe besteht nun darin, dass es (sc. das Bewusstsein) die unbeding-
te Geltung seines Selbst gerade dann am stérksten fiir sich begreift und
fithlt, wenn es sich seines urspriinglichen Selbst entduflert, also einen Bil-
dungsakt setzt, der fiir uns als Betrug an seinem ersten bzw. natiirlichen
Selbstverstindnis erscheint. [AUINGER(2007)] S.83!

Die Konstellation ist subtil. Der Kritikpunkt liegt darin, dass im gebildeten Verhalten
der gelehrigen Person die Ubernahme der Formalitéten als eigene Leistung zugeschrieben
wird, wie die Beherrschung eines Bewegungsablaufes, der kiinstlich ausgetiiftelt wurde.

31 Bin Gesprich mit Th. Auinger zu diesem Thema ist unter ftp://audiothek.philo.at/mp3/Hegel_
Bildung_Betrug_1.mp3 und ftp://audiothek.philo.at/mp3/Hegel_Bildung_Betrug_2.mp3 abruf-
bar.

52



Solange es Bildung ist, so lautet der Vorwurf, verliert es den Charakter der Trophie
nicht. Es ist ein Unterschied zwischen dem Konsum eines Theaterstiicks ,, weil man es
kennt*“ und seiner Verwendung in Eigenregie. Wer nachsichtig auf derartige Verschie-
bungen schaut, kann gegen Hegel einwenden, dass sie genau den Lernprozess darstellen,
in welchem eine Person ihr Verstdndnis erweitert und vertieft. Doch der Text vertritt
eine harte Linie. Er 148t nicht zu, dass sich eine solche Vermittlung unter dem Termi-
nus ,,Bildung® entwickelt. In unerbittlich expliziten Passagen besteht Hegel darauf, dass
Bildung ein Zustand innerer Diskrepanz sei: ,,Die Sprache der Zerrissenheit aber ist die
vollkommene Sprache und der wahre existierende Geist dieser ganzen Welt der Bildung.“
[HEGEL(1986)] S.384

Hegel denkt an das sogenannte , geistreiche® Verhalten. Wer es beherrscht, hat ge-
lernt, sich der verfiigbaren Ergebnisse der Kulturgeschichte zu bedienen, als ob sie ihm
gehorten. Er verfolgt mit fremden Worten seine eigenen Absichten und verfehlt damit
den Kampf zwischen den Generationen, welcher die Entwicklung weiter treibt. Vergleich-
bar ist ein Spiegelkabinett. ,,Der Inhalt der Rede des Geistes von und iiber sich selbst ist
also die Verkehrung aller Begriffe und Realitéiten, der allgemeine Betrug seiner selbst und
der anderen; und die Schamlosigkeit, diesen Betrug zu sagen, ist eben darum die grofite
Wahrheit.“ [HEGEL(1986)], S.386f Bildung ist, so gesehen, geradezu das Scheitern eines
Lernprozesses. Der Intellektuellen, die sich im kulturellen Habitus wiedererkennt, gelingt
es nicht, den Echoeffekt zu iiberwinden, der darin liegt, dass ihre Worte geborgt sind
und authentisch wirken sollen. Hegel wihlt den dialektischen Notausgang, nach dem die
hochste Gefahr das Rettende induziert. Die Dekonstruktion des Bildungsbegriffes bleibt
eine Episode im Fortgang seiner geistigen Formen. Sie passt nicht in den Duktus des 19.
Jahrhunderts und wurde kaum rezipiert. Stattdessen verbreitete sich eine entschérfte
Fassung des Begriffs, in welcher der Akzent auf der Lernentwicklung lag und die irri-
tierende Doppelziingigkeit keine Rolle spielte. Als Nietzsche dann den Bildungsbegriff
attackierte®?, geschah das mit einer Gewaltsamkeit, die Hegel noch in den Entwick-
lungsgang seiner Geistesformen einbeziehen wollte. Fiir das 20. Jahrhundert ist dadurch
eine zwiespéiltige Vorgabe entstanden. In der auf Hegel zuriickgreifenden, programmati-
schen Fassung des Bildungsbegriffes wurde die wohlgeordnete Chancenauswertung der
Kulturvolker proklamiert. Davon hatte sich die Zerstorungskraft, die in schopferischen
Aktionen auftritt, abgespalten. Im ersten Abschnitt habe ich ohne historische Zwischen-
stufen eine Strukturanalogie zwischen Plato und dem frithen Wittgenstein dargestellt.
Der zweite Durchgang von Plato aus zur Gegenwart fithrt zu einem Philosophen, der
explizit beim Hohlengleichnis ankniipft.

Heidegger 1: Die Tatsachen gehoren alle nur zur Aufgabe
Tractatus 6.4321

Die Bemerkungen zu Hegel haben ein kleines Segment aus dessen komplexen Ablei-
tungen herausgeschnitten und in ein Verhéltnis zum zeitgenossischen Verstdndnis von

32Erstmals in der 2. UnzeitgemiBe Betrachtung: Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben.

53



Bildung gesetzt. Die Erfolgsgeschichte dieses Leitbildes und sein Verblassen im Zeital-
ter des européischen Faschismus sind davon weit entfernt. Dennoch lassen sich Hegels
Ausfiithrungen als Hintergrund zum Umgang mit dem Bildungsgedanken im 20. Jahrhun-
dert nutzen, gerade weil sie dieses Thema sowohl hervorheben, als auch dekonstruieren.
Sie enthalten einen wirksamen Anstof} fiir pddagogischen Fortschritt und kritisieren ei-
ne Auspriagung scharf. Damit korrelieren sie mit beiden philosophischen Tendenzen der
Kriegs- und Nachkriegszeit in Deutschland: der Absage an das Bildungsideal im Gefol-
ge der Heideggerschen Platonlektiire und der Bewegung gegen diese Absage, zu der die
Frankfurter Schule auf Hegel (und Marx) zuriickgriff. Die zwei Stromungen liefen paral-
lel; heute kann man ihre Auswirkungen beurteilen. Der Impuls der kritischen Dialektik
hat sich weitgehend erschépft, wihrend die ,, Uberwindung der Metaphysik — in ver-
schiedenen Transformationen — noch immer starke Wirkung zeigt. Ich deute an, welche
innertheoretischen Griinde den Attraktivitdtsverlust der Hegelschen Entwiirfe erkldren
konnen und wende mich anschliefend der Intervention Heideggers zu, welche , die Erzie-
hung des Menschengeschlechtes® an der Wurzel abkappt.

Michael Theunissen hat eine Deutung der Hegelschen ,,Logik“ ausgearbeitet, der entspre-
chend sie gut mit Heideggers Programm der Riickfrage hinter die abendléndische Philoso-
phietradition vertréglich ist. Er zitiert dazu Heideggers Schiiler Herbert Marcuse: ,, Hegel
entlarvt Metaphysik als Positivismus (so wie er umgekehrt positivistisch-empiristische
Ansétze ihrer metaphysischen Positionen iiberfithren wird.“ [THEUNISSEN(1980)], S.24.
Diese doppelte Distanz zu unbedachten Wesensaussagen und zu nicht hinterfrag-
ten Gegebenheiten ist die treibende Kraft in Hegels Entwicklungsdrama. Wie in der
Phinomenologie sieht Theunissen einen spannungsreichen Dialog auch als movens der
Logik. Ein darin denkendes und ein in diesem Denken thematisiertes Denken sind zu
unterscheiden. Die Diskrepanz besteht ,,zwischen dem Denken, das Gegenstand der Kri-
tik ist, und demjenigen, das sie iibt.“ (a.a.0. S.27) ,Positivistisch denkt die Meta-~
physik, sofern sie »nur Seiendes und zwar Ansichseiendes< behauptet.“(a.a.0. S.33)
Bekannt ist Heideggers These, der Sinn des Seins sei — der Metaphysik geméfl —
»stindige Anwesenheit“. Diese Zusammenhéinge zwischen divergenten philosophischen
Ansatzpunkten sind in der Fachliteratur durchaus gesehen worden ([SAVAGE(2008)],
[MACDONALD/ZIAREK(2007)], [MORCHEN(1981)]). Dennoch wurde die hegelianisierende
kritische Auseinandersetzung mit den Vorgaben der Tradition durch die ,,Dekonstruk-
tion“ im Gefolge Heideggers in den Schatten gestellt. Die systematisch eindrucksvolle
Rekonstruktion des Hegelschen Dialogverfahrens durch Teunissen gibt einen Hinweis auf
mogliche Griinde.

Die Schwierigkeit liegt darin, dass in diesem Dialog, trotz aller neuzeitlichen Rafinesse,
noch immer der konstitutiv platonische Vorsprung der Philosophie mafigeblich ist und
zwar ungeachtet der Tatsache, dass die Demonstration im Ganzen darauf hinauslduft,
letztlich beide Stimmen zusammenzufiihren.

Die fiir den Schein hypostasierter Gegensténdlichkeit verantwortliche Ab-

straktion des Denkens von sich selber ist eine SelbstentiuBerung, die den
Charakter der Selbstentfremdung hat. [THEUNISSEN(1980)] S.115

o4



In diesem Modus unterliegt das Denken, um es mit einer heidggerianischen Wendung zu
beschreiben, dem ,, Vergessen des Vergessens“. Anders die Gegenseite. ,,Das in der Logik
agierende Denken hingegen entéduflert sich zwar auch, aber so, dass es zugleich bei sich
selbst bleibt.“ (a.a.0.) Die aus der Antike iiberkommene Konstellation einer lichtvertrau-
ten Figur, die sich zu einem Gespréch im Dunkeln herablaft, ist fortgeschrieben. An der
Wirksamkeit dieses Aufrisses und an Hegels virtuoser Piadagogik der Uberwindung des
Vergessens besteht kein Zweifel. Doch das Verfahren impliziert auch, dass es am Ende
ein Einvernehmen gibt, in dem sich die Kandidatin fiir Erziehung und die Erzieherin mit
ihrem iiberlegenen Blick auf die verhandelten Themen treffen. Schliefllich und endlich ist
ein gemeinsames Optimum zu erreichen. Dass jemand sich dazu der idiosynkratischen
Hegelschen Dialektik mit der Zielvorgabe einer Koinzidenz von Denken und Gedachtem
unterziehen soll, ist aber gar nicht selbstverstdandlich.

Adorno hat die Dialektik, die Theunissen in ihrem entmystifizierenden Voranschreiten
positiv auffasst, negativ gedreht und dabei auch den Status der Bildung im européisch-
US-amerikanischen Kulturraum angeprangert.® Er ist jedoch nicht so weit gegangen,
den Bildungsbegriff, wie sein Gewadhrsmann Hegel, fiir ganz zerriittet zu erkléren. Halb-
bildung, die ,, Allgegenwart des entfremdeten Geistes“, ist ein Verfallsprodukt, dennoch
148t sich in ihr noch ,,das bessere Potenzial“ erkennen: , dass der in der biirgerlichen Ge-
sellschaft einmal postulierte Bewufltseinsstand auf die Moglichkeit realer Autonomie des
je eigenen Lebens vorverweist“ (a.a.0. 103) Damit hat er eine Argumentationsfigur ge-
prégt, die in der Folge von deutschen Intellektuellen immer wieder aufgegriffen worden
ist ([HOFFE(2005)], [HORISCH(2006)], [LIESSMANN(2006)]). An den Emanzipationsbil-
dern der Vergangenheit glinzt heute, wo sie in der konsumgeleiteten Mediengesellschaft
iiberlagert und entkréiftet worden sind, der Hoffnungsschimmer. Dieser Umgang mit dem
diagnostizierten Defizit hat eine Voraussetzung, die Adorno unumwunden ausspricht. Es
gibt sie noch, ,die Bildung selber“. An diesem Begriff partizipieren allerdings ,,...nur
noch, zu ihrem Gliick oder Ungliick, einzelne Individuen, die nicht ganz in den Schmelz-
tiegel hineingeraten sind, oder personell qualifizierte Gruppen, die sich gern selbst als
Elite feiern.“ [ADORNO(2003)] S.103 Die Schwundform der nodeia verweist also wieder
auf den Anfang zuriick, als es um individuelle Schicksale, um Ausnahmen und Privi-
legierung ging. Die Hiiter der echten Bildung sind in der Minderheit und halten die
Erinnerung an die Zeit wach in der sie hoher geachtet wurden. Diesen Strang im kultur-
pessimistischen Kampf um Anerkennung werde ich nicht weiter verfolgen.

Im Vergleich scheint mir Hegels Demontage des Leitbegriffs ein besserer Ausgangspunkt.
Ein anekdotisches Beispiel soll zeigen, wie ein ,,Bildungspapst® in einer kurzen Zeile die
ganze Pracht der Bildung evozieren und in Grund und Boden versenken kann. Darin

33 ADORNO(2003)]. ,,Was aus Bildung wurde und nun als eine Art negativen objektiven Geistes, keines-
wegs blof in Deutschland, sich sedimentiert, wire selber aus gesellschaftlichen Bewegungsgesetzen, ja
aus dem Begriff von Bildung abzuleiten. Sie ist zu sozialisierter Halbbildung geworden, der Allgegen-
wart des entfremdeten Geistes. Nach Genesis und Sinn geht sie nicht der Bildung voran, sondern folgt
auf sie. Alles ist darin von den Maschen der Vergesellschaftung eingefangen, nichts mehr ungeformte
Natur; deren Roheit aber, das alte Unwahre, erhélt zah sich am Leben und reproduziert sich erwei-
tert. Inbegriff eines der Selbstbestimmung entduflerten Bewuftseins, klammert sie sich unabdingbar
an approbierte Kulturelemente.“ S.93f

95



folgt er (unbeabsichtigt) der Hegelschen Diagnose, dass sich das Selbstbewusstsein in
,dieser ganzen Welt der Bildung“ durch die ,,seine Verworfenheit verwerfende Emporung®
auszeichnet [HEGEL(1986)] S.384. Der Ausspruch sammt von Karl Kraus. Er parodiert
den Beginn von Goethes sogenannter ,Marienbader Elegie®:

Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt
Gab mir ein Gott, zu sagen, was ich leide.

Kraus wechselt die Adresse von der verehrten Frau zu den Zeitungsschreibern seiner Tage
und unterwirft sie einem satirischen Doppelschlag von Negation und Kontraposition:

Den Journalisten nahm ein Gott zu leiden, was sie sagen. [KRAUS(1908)] S.14

Das Ergebnis ist vernichtend. Jede, die mit Goethes Worten lebt — gebildete Personen der
Zeit — begreift augenblicklich, dass der Weltuntergang beschrieben ist3*. Das Geschenk
entzogen, die Sprache entwurzelt. Karl Kraus als Zeuge der definitiven Entleerung des
iiberlieferten Kulturniveaus. Biindiger 148t sich die Absage an die Praxis einer neuen
Zeit kaum formulieren.

Aber sie steht unter Hegels Verdikt. Kraus, auf der Seite der Bildung, bietet das Drama
einer Emporung, die sich daran entziindet, dass journalistischer Ausdruck und Sache
nicht zueinander passen. Die Schreiber geben vor, gebildet zu sein, doch sie produzieren
Phrasen. Die virtuose Umstiilpung einer ,,Phrase“ entzieht ihr den Boden. Mit dieser
Bewegung hat sich freilich der Gebildete selbst ebenfalls entleert. Das Goethe-Wort ist
zur Kampfhandlung geworden, die Zeit fiir Bildung ist vorbei.

Die Aufgabe der Religion, die Menschheit zu trosten, die zum Galgen geht,
die Aufgabe der Politik, sie lebensiiberdriissig zu machen, die Aufgabe der
Humanitét, ihr die Galgenfrist abzukiirzen und gleich die Henkersmahlzeit
zu liefern. [KRAUS(1908)] S.4

Der vereinzelte Intellektuelle wirft der Unkultur die letzten Fliiche entgegen und ver-
richtet das makabre Trauerritual. In einem bestimmten Milieu ist es in diesem Stil ein
Jahrhundert lang weitergegangen. Der Argumentationszusammenhang, in dem die pro-
duktive Entfremdung ein Motor fiir Entwicklung war, und in dem Unzuldnglichkeiten
des Fortschritts iiber die Produktivitéit des Negativen in den Prozess integriert werden
konnten, ist jedoch erschopft. Der grofle Gegenspieler der Ungliicksspirale der negativen
Dialektik ist Martin Heidegger.

Gleiches Licht fiir alle

Eine der wirksamsten Provokationen gegen die ,received opinion“ der akademischen
Philosophie im 20. Jahrhundert war Heideggers These, ,,die Wahrheit“ hétte bei Platon

34Der Artikel ist iiberschrieben: , Apokalypse (Offener Brief an das Publikum).“ Er beginnt: ,Am 1.
April 1909 wird aller menschlichen Voraussicht nach die ,,Fackel“ihr Erscheinen einstellen. Den Welt-
untergang aber datiere ich von der Eréffnung der Luftschiffahrt.

56



einen ,, Wesenswandel“ durchgemacht. Sie sei urspriinglich ,, Unverborgenheit® gewesen
und hétte sich zur ,Richtigkeit“ verengt. Im Gefolge dieses ,,Einsturzes* sei der Blick
der Menschen beeintriachtigt worden. Sie sind seither darauf fixiert, das Verhéltnis zwi-
schen Gegebenheiten und Ideen zu sichern, statt sich darauf einzulassen, dass ,,das Sein“
von sich aus historische Moglichkeiten des Aufenthaltes im Zusammenhang der Din-
ge eroffnet. [HEIDEGGER(2004b)] Die Rezeption dieser anti-modernen, post-kritischen
Denkfiguren war breit und oftmals enthusiastisch. In strukturalistisch und avantgardis-
tisch wiederaufbereiteter Form sind sie (aus Frankreich) in eine lebendige Auseinander-
setzung mit der analytischen Tradition eingebracht worden. Eine Schliisselsstelle, von der
Heidegger seine Umorganisation der européischen Philosophiegeschichte ausgehen 148t,
ist das Hohlengleichnis. Das Ziel ist eine ,,Erschiitterung der Logik“, insofern diese auf
den Gesetzen der Wahrheit beruht. Der Weg fiihrt tiber den Abbau des nouwdeio-Modells,
welches die Parabel vorstellt.

Um den Impetus zu verstehen, der dazu fithrt, Platons Pddagogik und im Anschluss ,,das
abendléndische Menschenbild* zu verwerfen, ist ein Blick auf Heideggers Kritik der Logik
geraten. Bezeichnend etwa sind die Uberlegungen, mit denen er die Vorlesung ,, Logik als
die Frage nach dem Wesen der Sprache“ beginnt. Heidegger hatte angekiindigt, iiber ,, Der
Staat und die Wissenschaft“ zu lesen und teilte zu Beginn der Veranstaltung , kategorisch
und demonstrativ® ([HEIDEGGER(1998b)] S.172) mit: ,Ich lese Logik.“ Der zeit- und
lebensgeschichtliche Hintergrund dieser Anderung ist das nationalsozialistische Regime
und Heideggers kurz zuvor erfolgter Riicktritt vom Rektorat. Unter diesen Umstédnden
formuliert er ein Programm, das schon im ersten Satz (durch den gedoppelten Gebrauch
von ,,Grund“) mit pathetischer Geste auftritt.

Wir stehen vielmehr vor der Grundaufgabe, diese Logik von Grund auf zu
erschiittern, nicht willkiirlich oder aus Eigensinn, in der Absicht, nun eine an-
dere Logik zu errichten. Wir stehen vor der Erschiitterung der Logik, die wir
nicht etwa 1934 zu Zwecken einer beliebigen »>Gleichschaltung< vornehmen,
sondern an der wir seit zehn Jahren arbeiten und die auf einer Wandlung
unseres Daseins selbst griindet, einer Wandlung, die die innerste Notwendig-
keit unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe bedeutet. [HEIDEGGER(1998b)]
S.11

Heidgger verwahrt sich gegen die Vermutung, er sei ein Zuarbeiter der politischen Gleich-
schaltung, die Fremdes aus der Volksgemeinschaft aussondert. Sein Forschungsvorhaben
sei nicht so platt angesetzt, sondern emphatisch begriindet in der ,,Notwendigkeit unseres
Geschickes“ (a.a.0.) Die Geschicklichkeit (im Doppelsinn), mit der Heidegger in dieser
Phase Nazi-Motive in seine Philosophie einflieflen liefl, und dann umgehend wieder, in
indignierter Abwehr, von sich wies, verdient eine eigene Untersuchung.®® Hier ist der
Punkt bloB, dass die , Uberwindung der Metaphysik“ durch neu entwickelte Denkstra-
tegien opportun zum politischen Ziel der ,,Bewegung® passt, die Erfolgsgeschichte der

35Peter Trawny [TRAWNY(2006)], der ,die Erschiitterung der Logik“ aus [HEIDEGGER(1998b)] evo-
ziert, vermeidet es, sie in ihren Kontext zu stellen. Das gesamte Buch ,,Heidegger und die Logik“
[DENKER/ZABOROWSKI(2006)] enthilt kein einziges Vorkommnis des Terminus , Nationalsozialismus®.

o7



aufgeklédrten, verniinftigen Person zu entkriften.

In Heideggers Lesart des Hohlengleichnisses wird es zum entscheidenden Fehltritt, der
uns die neuzeitliche Wissenschaft und die globale Verfiigungsgewalt des emanzipierten
Menschen gebracht hat, und ihn damit in den Untergang zu treiben droht. Diese In-
terpretation des Platon-Textes ist mafllos iiberladen, d.h. es ist keine Verbindung nach-
vollziehbar, in der plausibel wiirde, dass eine Wendung in der Erzédhlung tatsédchlich die
unterstellte Folge haben konnte. (So wie ein Transkriptionsfehler eventuell handfeste
Konsequenzen hat.) Aber das ist auch nicht der Zweck der Ubung. Es geht darum, das
Paradigma der Befreiungsbewegung, das in der Selbsterfiillung eines Bildungsromans
kulminiert, zu iiberschreiben. Dazu verwendet Heidegger dessen eigene Komponenten
und arrangiert sie gegen ihren Duktus. Er provoziert die Apologeten der Emanzipa-
tion, indem er die Formeln, welche sie aus dem Paradigma ableiten, umfunktioniert.
,» Wahrheit“, das Ziel des Aufstiegs und der Preis fiir die einsichtsvollen Philosophinnen,
weist plotzlich auf einen anderen Zusammenhang. Der Drehpunkt der Manipulation ist
Platons Lehre von der Form, die im vorigen Kapitel dargestellt wurde. Dort habe ich
behauptet, dass sich von den Ideen eine direkte Linie zur Konstruktion von Datenban-
ken ziehen 148t. Das Argument beruhte auf der Strukturgleichheit der platonischen Welt
mit jener des Tractatus. Heideggers grofle, revisionistische Erzédhlung lduft zum Junk-
tim Platon — Wittgenstein parallel. Sie enthilt, im Unterschied zu diesem, suggestive
Motive, die sich entlang der gesamten Philosophiegeschichte einsetzen lassen. Das Fazit
aber ist in beiden vorgestellten Erbschaftsverfahren nach Plato vergleichbar. Er hat uns
das prekére Junktim eines Modells zur Personlichkeitsentwicklung mit einem Muster zur
Weltbeherrschung hinterlassen.

Seit Plato vorgegeben hat, dass die Schaulustigen zwar Dinge, aber nicht die Form der
Dinge, sehen, und seit er das damit verglich, dass wir im Traum von etwas sprechen
konnen, das wir erst in (theoretischer) Erkenntnis wirklich vor uns haben [HORN(2005)],
dreht sich die Selbstdarstellung der Philosophie um die Frage, worin die Auszeichnung
des ,,Sehens“ besteht, das uns zu Ideen fithrt. Das Hohlengleichnis ist eine Hilfskon-
struktion zur Beantwortung dieser Frage. Es stellt eine Konstellation vor, in welcher
nachvollziehbar wird, wie kategorial getrennte Welten, verbunden durch entsprechen-
de Prozeduren, in einem Arrangment zusammenpassen kénnen, das den Fortschritt des
Ganzen verspricht und induziert. Damit diese Suggestion Erfolg hat, ist ein privilegiertes
Sehen festzuhalten, auch wenn es zuletzt mit den erfolgreich nachgezogenen Sichtweisen
koinzidiert. Diese Pointierung unterliuft Heidegger. Seine Nacherzéhlung folgt nicht, wie
so viele andere, dem pfeilgerichteten Aufstieg ans Tageslicht. Sie stellt die verschiedenen
Lichtquellen zusammen.

Die bildgebende Deutungskraft des ,Gleichnisses‘ sammelt sich fiir Pla-
ton vielmehr in der Rolle des Feuers, des Feuerscheins und der Schat-
ten, der Tageshelle, des Sonnenlichtes und der Sonne. Alles liegt am
Scheinen des Erscheinenden und an der Ermoglichung seiner Sichtbarkeit.
[HEIDEGGER(2004b)] S.225

Damit ist der Bann der Normativitdt im Prinzip gebrochen. Das Gesamtensemble aus

o8



Unterwelt, Tageswelt und Himmelszelt ist darin homogen, dass sich in ihm — in un-
terschiedlichen Weisen — etwas zeigt. Diese generalisierte Phéinomenologie beseitigt die
Stufenleiter. (Man kann — mit Vorsicht — an Wittgensteins Verzicht auf ein solches Gerét
denken.) Die Logik ist eine Lehre von den Formen. ,,Erschiitterung der Logik* bedeutet,
dass die Formen ihre unangefochtene Formativitat verlieren.

Wenn man — fiir dieses eine Mal — Gleichschaltung im engen Wortsinn verwendet, wird
deutlich, dass Heidegger tatsédchlich mit dem ,,mainstream® der européischen Geschichte
aufrdumen will. Der Hintergrund und das Motiv sind génzlich anders, als beim frithen
Wittgenstein, aber der Umgang mit dem Kosmos Platons ist funktional vergleichbar.
Wittgenstein hat eine logische Rekonstruktion des ultimativen Ordnungsgefiiges ange-
fertigt und es dem Schweigen iibergeben. ,Hinter“ den Formen geht es erst richtig los,
doch davon sagen sie uns nichts.?¢ Heidegger sieht dieselbe Zentralposition des €idoc und
vollzieht einen &hnlichen Bruch. Er tritt aus dem Zusammenhang der Formen-Welt her-
aus und verliert damit, ebenso wie Wittgenstein, den Riickhalt in der ordnungsgeméfien
Rede. Im Unterschied zu ihm versucht er jedoch in der zweiten Phase seiner Philosophie
mit trickreichen sprachlichen Imaginationen das Ungesagte doch zu Gehor zu bringen.
Mit wechselndem Erfolg. Die Heideggerversion des Hohlengleichnisses ist eine faszinie-
rende Geschichte. Sie beginnt damit, dass Licht ist, bevor etwas erscheint. Vergiss den
Niveauunterschied, wer in dieser Landschaft einen Platz einnimmt, befindet sich in einer
,Lichtung®.

Darin besteht die Gleichschaltung und erst aus dieser Grunddisposition ist weiter zu
denken. Hier treten die Formen auf. Sie sind der Grund dafiir, dass etwas auffillt und
als Besonderheit gesehen werden kann. Dass es gesehen werden kann liegt nicht an ihnen.
Sie verbiirgen, was gesehen wird.

Die eigentliche Besinnung geht auf das in der Helle des Scheins gew&hrte
Erscheinen des Aussehens. [HEIDEGGER(2004b)] S.225

Heideger hat sich eine Dimesion hinter den manifesten Erscheinungen freigespielt, die ei-
ne doppelte Tiefe bietet. Seine piddagogische ,,Umwendung® beschrankt sich nicht auf den
klassisch-philosophischen Hinweis, dass die Erfahrungsdinge transzendental-kategorial
konstituiert sind und damit auf eine , geistige* Voraussetzung verweisen. Er geht einen
Schritt weiter: diese ,,Geistigkeit“, ihre prigenden Charakteristika, sind nicht die letzte
Instanz. Auch was die Ordnung in die Welt bringt, kommt vor. Die Gleichschaltung fiihrt
zu ,,unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe“, denn dies ist der Ort, an welchem Heideg-
ger das ,,Seinsgeschick® ansetzt, den Umstand, dass die Bestimmungsmuster historischer
Epochen, die sich post festum vergleichen und vielleicht selbst in eine Abfolge bringen
lassen, von Menschen unverfiigbar wirksam werden. Dieser Gedanke re-dimensioniert
das Dass des Weltregimes; er verleiht ihm eine eigene Geschichtlichkeit, an die man von
innerhalb einer Ausprigung nicht mehr herankommt. Ab diesem Punkt ist Heidegger als
Meta-Metaphysiker unterwegs. Diese Bezeichnung wiirde er vehement ablehnen und das
nicht ganz zu Unrecht. Die Verlagerung der Aufmerksamkeit vom Ansehen einer Sache

36 Wir fithlen, dass selbst, wenn alle méglichen wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, unsere Le-
bensprobleme noch gar nicht beriihrt sind.“ Tracatatus 6.52

99



zu jener Konstellation, die ihr Aussehen verleiht, ist nicht ,,more of the same*. Jedoch:
Metaphysik bedeutet immer auch die Artikulation eines imaginativen Uberschusses zur
Lokalisierung von Bestimmungsstiicken sub specie aeternitatis.

Beriihmt ist Heideggers sprachliche Kreation ,, Unverborgenheit®, die er aus dirjdcia ab-
leitet. Die Etymologie ist nicht das Argument, das liegt im eben vorgestellten — sit venia
verbo — Kameraschwenk vom Abgefilmten zum Set der Aufnahme. Wie ein Exeget, der
die Zuseher davon entwohnen mochte, gebannt dem Handlungsablauf zu folgen und der
darauf verweist, dass es sich um ein arrangiertes Geschehen handelt, leitet Heidegger
die Szenarios des Weltaufenthaltes aus der , seinsgeschichtlichen®“ Extradimension ab. Er
gibt diesem Vorgang eine besondere Fiarbung. Fiir Heidegger (er ist verantwortlich fiir die
Details der Alternativgeschichte) ist der Ubergang vom Set zur Szene nicht neutral. Es
handelt sich um einen Abfall; Inhalte drangen sich vor die Bereitschaft, das Erscheinen
der Inhalte zu gewahren.

Die »Idee< a8t nicht erst noch ein Anderes (hinter ihr) »erscheinen<, sie
selbst ist das Scheinende, dem einzig am Scheinen selbst liegt. Die id€a ist das
Scheinsame. Das Wesen der Idee liegt in der Schein- und Sichtsamkeit. Diese
vollbringt die Anwesung, néamlich die Anwesung dessen, was je ein Seiendes
ist. [HEIDEGGER(2004b)] S.225f

Das Unverborgene wird als ein Ort mit eigener Entwicklungsgeschichte eingefiihrt, ausge-
stattet mit einer transformierten Version des wahr /falsch-Dualismus namens Verbergung
und Entbergung. Diese beiden Krifte sind dafiir verantwortlich, dem Erscheinen Gestalt
zu geben und sollen — dazu ist diese Phantasie erzéhlt — diese Wirkung jenseits der
Urteilskontrolle und ohne rationale Aufsicht entfalten. Der Abgesang beginnt:

So wird das Unverborgene zum voraus und einzig begriffen als das im Ver-
nehmen der idéo Vernommene, als das im Erkennen (yiryvdoxew) Erkannte
(yryvwoxdpevoc). [HEIDEGGER(2004b)] S.226

Diese Entwicklung nennt Heidegger ,, Wesenswandel der Wahrheit“. Die generalisierte
Phénomenologie, die Gleichschaltung alles Erscheinenden im Entwurf auf sein Herkunfts-
geschick, hat sich zur Charakterisierung des Schubmoments der abendléndischen Denkt-
radition eine suggestive Uberschrift einfallen lassen.

Innerhalb dieser Rahmenerzéhlung, durch welche die Existenzialontologie zu einer Ent-
faltung des Seinsgeschicks umgeschrieben wird, ist Bildung ein markanter Zug im klas-
sischen Profil des Menschen. Heidegger, der in ,,Sein und Zeit“ einen Hauptakzent auf
individuelle Haltungen (Angst, Vorlaufen zum Tod, Eigentlichkeit) gelegt hat, wendet
sich in der Folge stiarker Strukturmomenten sozialer Tableaus zu, deren Ausformungen
historisch wechseln. Fiir Bildung hat er einen die Epochen iibergreifenden Status vorgese-
hen: ,,Wer in einer durch »>die Idee< bestimmten Welt handeln soll und will, bedarf allem
zuvor des Ideenblicks. Und darin besteht denn auch das Wesen der noudeio, den Menschen
frei und fest zu machen fiir die klare Besténdigkeit des Wesensblickes.“ (a.a.O. S.229)
Diese moudela ist eine Einrichtung, die hochste Werte voraussetzt, um die Aufsteigerinnen
zu motivieren und ihnen Ziele gibt, mit denen sie sich zuletzt — das ist der gliickliche

60



Ausgang aus der Befangenheit — identifizieren. Heidegger findet eine Wendung Platons,
an die er den von ihm selbst entwickelten Vorrang des Sich-Zeigens iiberhaupt vor al-
lem Gezeigten kniipfen kann. In Politeia 517c heifit es, die Idee des Guten sei , a0t
npla ahdelog xol vobv mopaciouévn®. Sie sei die Herrin, welche Wahrheit und Verste-
hen bereitstellt. Heidegger macht aus dieser Form die Okkupation der Offenheit, auf die
seine Ultra-Phdnomenologie zusteuert. ,Das Wesen der Wahrheit gibt den Grundzug
der Unverborgenheit preis.“ (a.a.0. 230) Was dann geschieht: die ,,Prigung der »sittli-
chen< Haltung, als Erlosung der unsterblichen Seele, als Entfaltung der schépferischen
Kriifte, als Ausbildung der Vernunft, als Pflege der Personlichkeit, als Weckung des Ge-
meinsinns, als Ziichtung des Leibes oder als geeignete Verkoppelung einiger oder all
dieser >Humanismen<.“ (a.a.0. 236) Im Hegelschen System und dann im Anschluss an
die kritische Theorie hat sich der Bildungsbegriff aufgerieben. Heidegger sieht auf seine
Weise dieselbe Schwierigkeit. Er mobilisiert den vollen Sprachschatz der humanistischen
Tradition, um ihre bestimmenden Figuren zu unterlaufen. Platons Entwurf hat mit der
Rehabilitation Sokrates’ begonnen. Heidegger positioniert sich als ein Vor-Sokratiker.

Die eine Linie, die hier verfolgt wurde, fithrt von Platos Einrichtung der Formen zu deren
Auftreten in den Datenmodellen, die gegenwirtig wesentliche Bereiche der Welt steuern.
Der andere Entwicklungsstrang beginnt bei Platons préigendem Bild zur Verdeutlichung,
wie seine Ideen-Vorgaben den Lauf der Welt bestimmen und fiir die Menschen, die ihm
unterliegen, fruchtbar werden kénnen. Das ist vielfach aufgegriffen und tiber die Zeiten
weg modifiziert und elaboriert worden. Es zeigt sich, dass die intern entwicklungsge-
schichtliche Perspektive, die Heidegger verfolgt, zu einem &hnlichen Ergebnis kommt,
wie der trans-historische Strukturvergleich: Platon war ein mit der Umorientierung von
Lebensplidnen operierender Technokrat. Was dann? Der Beitrag der beiden Philosphen,
auf welche ich die Darstellung ausgerichtet habe, ist noch nicht erschépft. Es empfiehlt
sich, den Uberlegungen Heideggers noch etwas zu folgen und zweitens der Frage nachzu-
gehen, was aus Wittgensteins Dass-Kosmos geworden ist, nachdem ihm deutlich wurde,
wie kiinstlich seine Einteilungsprinzipien die Welt zugerichtet hatten. Die Form der Din-
ge sollte sie bestimmbar und iiberschaubar machen. Die Meisterschaft im Umgang mit
Form machte Bildung aus. Dieses Konzept steht nun selbst zur Disposition.

61



62



AulBBer Form

63



Heidegger 2: Sprachspiele zum Umdenken

Eine bemerkenswerte sprachliche Konvention 148t die Vokabel ,,menschlich“, bzw. , hu-
manistisch“ fiir positive Eigenschaften stehen. Zum Menschen gehoren, das ist bekannt,
zahlreiche bestialische Anlagen — und auch die Negativwendung in diesem Adjektiv ist
bemerkenswert. Hier ist nicht der Ort, die Begriffsgeschichte der Menschlichkeit zu re-
kapitulieren. Gehen wir davon aus, dass sich unter dem Leitbild ,, Aufkldarung* ein Para-
digma ausgebildet hat, dessen Kern die ,,Menschwerdung® unter dem Primat hochster,
allgemein einsehbarer Werte fiir diese Gattung ausmacht. Die sogenannte ,,humanistische
Bildung*, die sich im 19. Jahrhundert im Gefolge des Aufkldrungsschubs entwickelt hat,
ist eine hochkomprimierte Synthese aus divergenten Entwicklungsmodellen gewesen, die
auf das gemeinsame Ziel ,,Menschlichkeit* konvergieren. Sie enthélt den Kanon der heid-
nischen Fundierung der européischen Kultur, zusammen mit den Institutionen, die ihr
die Offenbarungsreligion hinzugefiigt hat. Und sie ist ein Vehikel dafiir, diese christliche
Wendung, nach einer Riickkoppelungsschleife mit der Antike, in sékularisierter Form
allen Menschen zu 6ffnen, zumindest wenn sie die Bereitschaft mitbringen, Latein und
Griechisch, Geschichte und Literatur zu studieren. Die Strahlkraft dieser Synthese ist
ein Faktum. Und dennoch betitelt Karl Kraus 1908, bevor noch die unermesslichen , hu-
manen Katastrophen* dieser Zeit losgebrochen waren, seine Protestpost ,, Apokalypse*.
Spétestens zu diesem Zeitpunkt wurde deutlich, dass ,,die Gebildeten* im alten Stil mit
einem Entwicklungsknick im Bildungsbiirgertum zu kdmpfen hatten.

Zur Andeutung des Problems, ohne darauf fundiert eingehen zu kénnen, werfe ich einen
zweiten kurzen Blick auf Goethe. Sein Drama ,Iphigenie auf Tauris“ (1787) gilt als
Schaustiick fiir Menschlichkeit. Die griechische Frau wirkt als Priesterin bei den Bar-
baren, suspendiert Menschenopfer und représentiert eine {iberlegene Zivilisation. Die
y,otimme der Wahrheit und der Menschlichkeit“ hort, so sagt sie, ,,jeder, geboren unter
jedem Himmel, dem des Lebens Quelle durch den Busen rein und ungehindert fliefit.
([GOETHE(1926)] V,3, 1940-42) 1827 schreibt Goethe dem Darsteller des Orest eine
Widmung in ein Iphigenie-Exemplar:

Alle menschlichen Gebrechen
Sithnet reine Menschlichkeit.

Das priagnante Motto pointiert die Erlosungsfunktion, welche dieser Allgemeinbegriff
vom Christentum itibernommen hat. Es war fiir Festreden und als Maturathema aus-
gesprochen populdr. Wer den Kontext in Goethes Schauspiel beriicksichtigt, findet al-
lerdings keine Parole, sondern tiefgehende Ambivalenzen. Iphigenie ist nahe daran, aus
familidrer Solidaritét den Konig der Taurier zu verraten, bevor sie auf die Gegenseite
kippt und den Fluchtplan ihres Bruders preisgibt. Die beiden Méanner, Thoas und Orest,
wollen den Konflikt im Zweikampf 16sen; Iphigenie tritt dazwischen.

Sie beruft sich auf den Zusammenhalt ihrer Familie und appelliert an Thoas: ,,Du hast
nicht oft zu solcher edlen Tat Gelegenheit.“ (V, 6, 2148-49) Iphigenie will mit dem
Bruder abziehen und spricht dazu den Edelmut des Barbaren an, den sie, solang sie
wehrlos war, moéglichst in Distanz gehalten hat. Der Konig reagiert mit einem souverédnen

64



Gnadenakt: ,,So geht!“. Er antwortet mit Wiirde auf die Eindringlinge, die ihn betriigen
und seine Priesterin entfithren wollten. Damit endet das Drama aber nicht. Goethe geht
einen Schritt weiter, haarscharf zwischen Groflartigkeit und Trénendriisen. Iphigenie
(,,Ich untersuche nicht, ich fiihle nur“ IV, 4. 1650) versucht, aus dem koniglichen Verzicht
auf Genugtuung eine ,,menschliche Losung” machen. Sie will sein Herz gewinnen, statt
seinen unverdienten Gnadenerweis in Anspruch nehmen zu miissen.

Leb wohl! O wende dich zu uns und gib
Ein holdes Wort des Abschieds mir zuriick!. (V,6.2168f)

Iphigenie will sich die Redlichkeit ihrer Selbstbefreiung von ihrem Kontrahenten, den sie
ausgenutzt und verletzt hat, gegenzeichnen lassen. Dazu dienen die Rithrung, das Gast-
recht, die Freundschaft. Es ist ein Gestédndnis und eine Frechheit. Humanitét dient dazu,
beim Verfolgen des Eigeninteresses kein schlechtes Gewissen haben zu miissen. Thoas
spielt mit, ansatzweise. Die letzten Worte des Stiicks sind sein ,,Lebt wohl!“. Der Aus-
gleich zwischen Zivilisation und ,,Barbarei® bleibt ohne den von Iphigenie gewiinschten
Handschlag auf der Kippe.

Derart subtile inter-kulturelle Abléufe lassen sich in herausragenden Texten finden, die
Wirksamkeit des Schlagworts ,,Menschlichkeit* betreffen sie kaum. Goethe hat auch
gesehen, dass die schonen Worte leicht zum Ablenkungsmanover werden. Thoas erinnert
daran:

Der Grieche wendet oft sein liistern Auge
Den fernen Schétzen der Barbaren zu,
Dem goldnen Felle, Pferden, schonen Téchtern; (V,6, 2102-2104)

Das ist Ende des 18. Jahrhunderts geschrieben. Kolonialismus und Imperialismus entwi-
ckelten sich anschliefend. Sie sind zum Teil dafiir verantwortlich, dass sich ,,der Huma-
nismus* ein Jahrhundert spéter in scharfem Zwielicht darstellte. Einerseits reprisentiert
er ein Ideal der Aufklirung, andererseits die Herrschaftsideologie der (zunéchst) eu-
ropéischen Supermichte. Die zweite Option hat ein Gebildeter klassischen Zuschnitts
wie Karl Kraus durchschaut und angeprangert. Er hat sie endzeitlich dramatisiert:

Die Tragik einer gefallenen Menschheit, die fiir das Leben in der Zivilisa-
tion viel schlechter taugt als eine Jungfer fiirs Bordellwesen, und die sich
mit der Moral tiber die Syphilis trosten mochte, ist verschérft durch den
unaufhorlichen Verzicht auf alle seelische Erneuerung. Ihr Leib ist ethisch
geschmiert und ihr Hirn ist eine camera obscura, die mit Druckerschwirze
ausgepicht ist. [KRAUS(1908)], S.3

Heideggers geschichtsiibergreifende, tiefschiirfende Absatzbewegung ist in solchen nega-
tiven Utopien vorgebildet. Er hat sich nicht auf Karl Kraus bezogen, stattdessen bot
ihm der prophetische Gestus Friedrich Nietzsches die Ankniipfungsgelegenheit zur prin-
zipiellen Demontage des Idols des deutschen Selbstwertgefiihls.

Als die Deutschen den anderen Volkern Europa’s anfiengen interessant zu
werden - es ist nicht zu lange her —, geschah es vermoge einer Bildung, die sie

65



jetzt nicht mehr besitzen ...37“ “[NIETZSCHE(1988)], S.163. ,, Die ehemalige
deutsche Bildung*.

Das sind nur anekdotische Hinweise. Die Distanzierung werde ich nicht weiter verfolgen.
Offen ist die Frage, was Heidegger und Wittgenstein anstelle des geschichtsméchtigen
Platonismus vorsehen.

Bodenstandig oppositionell

Die Konstellationen am Ende des Tractatus und angesichts der Umgestaltung des
Hohlengleichnisses sind einander nicht so fremd, wie es den Anschein haben mag. Witt-
genstein statuiert eine logisch durchkomponierte Sprache und fiigt hinzu, dass sie alles
Lebenswichtige verfehlt. Heidegger sieht das Denken unter dem Diktat der Richtigkeit
und offnet den Ausblick auf eine andere Dimension, die sich mit den gebrduchlichen
sprachlichen Mitteln nicht erfassen lafit. Die Zwangsnormalisierung beschéftigt beide,
ihre Beschréinktheit ebenso. Sie haben den Primat der Form zum Denkanstofi genom-
men und sind so weit gegangen, die Rede von den héchsten Formen und die damit ver-
bundenen Motivationsverstéirker stillzulegen. Soweit verlduft ihre Stellungnahme zum
Bildungsproblem parallel. Sie diagnostizieren die geheime Koinzidenz der kulturell wirk-
samen Konzepte (,, Wahrheit®, ,das Gute®, ,Menschlichkeit“ ...) mit den zivilisatorisch
effektiven Steuerungsmechanismen — Richtigkeit, Konformitiit, Egalitit.?® Und sie di-
stanzieren sich von den regulativen Konstruktionen, mittels derer sie die Koinzidenz
vor Augen fiihren. Dann divergieren die Perspektiven. Heidegger hat eine Denkweise
und das dazugehorige sprachliche Inventar identifiziert (,,die Metaphysik®), die er mit
immer neuen, ent-habitualisierenden Redeweisen vergessen machen will. Wittgenstein
dagegen hat den Widerstreit der Sprache, welche ins Jenseits der verbreiteten sprachli-
chen Verstéindigung ausgreift, nicht weiter verfolgt. Seine Arbeit ab 1929 ist nicht mehr
an der Schnittstelle von Sagbarkeit und Unsagbarkeit angesiedelt.

Ein Beispiel fiir Heideggers imaginative Revision klassischer Denkfiguren (die ,,Dekon-
struktion der Geschichte der Ontologie“) haben wir vorgestellt. Es operiert mit einer aus-
gefeilten Doppelstrategie von Textnihe und spekulativer Uberschreitung. Ein Leitmotiv
dieser Deplatzierungen ist die Voraussetzung, das Uberlieferte miisse als Herausforde-
rung angenommen werden, um Zukunft haben zu kénnen, und nicht zum Bildungsgut zu
gerinnen. Diese kreative Aneignung durch nachfolgende Generationen gehort selbst zum

37 ...Man sehe sich heute einmal nach Schiller, Wilhelm von Humboldt, Schleiermacher, Hegel, Schelling
um, man lese ihre Briefwechsel und fiihre sich in den grossen Kreis ihrer Anhénger ein: was ist ihnen
gemeinsam, was an ihnen wirkt auf uns, wie wir jetzt sind, bald so unausstehlich, bald so riihrend
und bemitleidenswerth? Einmal die Sucht, um jeden Preis moralisch erregt zu erscheinen; sodann das
Verlangen nach glénzenden knochenlosen Allgemeinheiten, nebst der Absicht auf ein Schoéner-sehen-
wollen in Bezug auf Alles (Charaktere, Leidenschaften, Zeiten, Sitten), ... Es ist ein weicher, gutartiger,
silbern glitzernder Idealismus, welcher vor Allem edel verstellte Gebédrden und edel verstellte Stimmen
haben will, ein Ding, ebenso anmaasslich als harmlos, beseelt vom herzlichsten Widerwillen gegen die
kalte oder trockene Wirklichkeit, ...

38 Ein Stein, der Korper eines Tieres, der Kérper eines Menschen, mein Kérper, stehen alle auf gleicher
Stufe.“ [WITTGENSTEIN(1969b)], Tagebuch 12.10.1916. ,,Alle Sitze sind gleichwertig® T 6.4

66



Bildungskanon, darin ist Heidegger nicht besonders. Doch seine Schreibweise abgesehen
von dem dargestellten Zwiespalt richtet sich nicht (mehr) nach den Formvorgaben der
neuzeitlichen Philosophie. Heidegger verfasst Abhandlungen, die positiv demonstrieren
wollen, wie eine Fort-Entwicklung bestehender Ausdrucksweisen beschaffen sein soll. Sein
,Brief iber der >Humanismus<“ ist ein Beispiel fiir Ortsbestimmungen, die strecken-
weise ohne das konfrontative Muster auskommen. In ihnen fehlt (teilweise) der schrille
Ton, dessen sich die Sprecher (m/w) der zunehmend bedréngten Bildungsschicht oft be-
dienen. — Im Gegenteil, ist man versucht zu bemerken. Die Abhebung vom sprachliche
Duktus der Subjekt-Objekt-Philosophie ist auch eine negative Wendung, selbst wenn
sie nicht mit den dialektischen Interdependenzen , der Metaphysik“ verwechselt werden
will. Heidegger schreibt die generalisierte Phéinomenologie, die Prioritéit des Erscheinens
vor Erscheinungen aller Art, in Landwirtschaftsmetaphern um: ,,Der Mensch ist nicht
der Herr des Seienden. Der Mensch ist der Hirt des Seins.“ [HEIDEGGER(2004a)], S.342

Heidegger schreckt die Biirger. ,,Ein blofl gepflegter Sprachgebrauch beweist noch
nicht, daf§ wir dieser Wesensgefahr schon entgangen sind“ (a.a.O. 318), ndmlich ,ei-
ner Gefihrdung des Wesens des Menschen“ (a.a.0.) Bildung verdeckt das Problem. Sie
ist ein Medium der wohlhabenden Stadtbevilkerung. Die demonstrativen Bilder aus dem
Schwarzwald, in denen der Philosoph lokales Ambiente zelebriert, sind nicht blofl Zuga-
be. Er stellt die Entwicklung der gesamten urbanen Zivilisation in Frage und bedient
sich dazu béuerlicher Topoi. , Die Lichtung selber aber ist das Sein.“ (a.a.0. 332) Man
kann den Wald- und Wiesenwortschatz (,,Der Feldweg®, ,, Wegmarken® . .. ) vielleicht mit
der funktionalen Rolle einer Tracht vergleichen.?? Sie ist — verglichen mit dem Alltags-
gewand der Mehrheit — zuriickgeblieben, auffillig und mitunter peinlich. Aber sie steht
auch fiir eine Lebensweise, in der die Stimmigkeit zwischen Personen und Geschichte
des Landstrichs, in dem sie wohnen, noch nicht durch Konfektionsware oder individuel-
len Stil verdréngt worden ist. Tracht kann, und das trifft Heideggers Strategie genauer,
gezielt in Gegnerschaft zur Konsumgesellschaft eingesetzt werden, als Oposition zweiter
Stufe gegen den Verlust der Heimat. Das Vokabular aus der béduerlichen Welt verbindet
sich bei Heidegger mit Kunstausdriicken erlesener Rafinesse.

Als der Eksistierende steht der Mensch das Da-sein aus, indem er das Da als
Lichtung des Seins in >die Sorge< nimmt. Das Da-sein selbst aber west als das
sgeworfene<. Es west im Wurf des Seins als des schickenden Geschicklichen.

(a.a.0. 327)

Heidegger zwingt der Leserin hochidiosynkratische Satzgebilde auf, die zum Nachspre-
chen einladen. Ich will den Beginn des Humanismusbriefes ohne Preziositit wiedergeben.
Dabei wird deutlich, wieso diese Mischung aus ,, Bodensténdigkeit“ und Sprachakrobatik

39 Deutsche Studenten! Thr habt Euch fiir die Universitéit Freiburg entschieden. Diese Stadt, ihr Land
und ihr Volkstum sind beherrscht und durchstimmt vom Schwarzwald. Aber auch diese hat jetzt unter
der Befehlskraft der neuen deutschen Wirklichkeit fiir den deutschen Studenten sein Wesen verdndert.
Der Schwarzwald ist nicht mehr nur das erregende Wintersportgelinde und der herrliche Bereich
fiir Ausmérsche und Sommerfahrten. Wir von der Universitidt Freiburg erfahren kiinftig im Schwarz-
wald zuerst: die Heimatberge, die Heimatwélder und die Heimattéler des Albert Leo Schlageter.®
[HEIDEGGER(2000)], S.207. ,Heideggers Hiitte“ beschreibt [SHARR(2006)]

67



fiir Generationen deutscher Philosphen (m/w) attraktiv war.

Heidegger spart auch im Humanismusbrief nicht mit Seitenhieben auf den Weltzustand,
die Kollegen und den gesamten Kanon der iiberlieferten Philosophie. Aber er beginnt
mit einem fulminanten kontrafaktischen Entwurf des verséhnten Einverstdndnisses von
Menschen im Ganzen ihrer Seinsmoglichkeiten. Handeln, so sagt er, gilt als ,, Bewirken ei-
ner Wirkung® (a.a.0. 313) ,Aber das Wesen des Handelns ist das Vollbringen.* (a.a.O.)
,Bewirken“ und ,vollbringen“ konnen als Synonyma fiir ,handeln“ genannt werden,
doch Heidegger baut zwischen ihnen eine qualitative Differenz auf. Die deutsche Sprache
liefert fiir den zweiten Teminus die reichhaltigeren Konnotationen. Aus ihnen wird ein
Wesensunteschied: ,, Vollbringen heif3t: etwas in die Fiille seines Wesens entfalten, in diese
hervorgeleiten, producere.“ (a.a.0.) Aus einer Synonymie und einem Tiefblick wird eine
neue Dimension. ,, Vollbringen“ hat in der Normalverwendung nichts mit Wesensfiille und
Entfaltung zu tun. ,Einen Auftrag vollbringen“ bedeutet, ihn sachgeméfl zu Ende fiihren.
»oie vollbrachte eine Meisterleistung® hat ein Moment ,iiber Gebiihr®; die Meisterleis-
tung wird als ganzheitlicher Erfolg angesehen. Weder im Auftrag, noch in der Leistung,
ist jedoch impliziert, dass ein ,, Wesen“ darauf wartet, in seine Fiille hervorgebracht zu
werden. Was in der Redewendung — im Unterschied zu ,,bewirken®“ — mitschwingt, ist
eine Vorgabe, die eigens definiert ist und die durch Handlungen erfiillt wird. Aus dieser
Nuance macht Heidegger eine ontologische Maximalvoraussetzung. ,, Vollbringbar ist des-
halb eigentlich nur das, was schon ist. Was jedoch vor allem »ist<, ist das Sein.“ (a.a.0.)
,, Vollbringen“, so viel kann man zugestehen, unterscheidet sich vom einfachen Handeln
dadurch, dass es sich an einer anspruchsvollen Sache bewéahrt. Daraus folgt keinesfalls,
dass sie ,,deshalb eigentlich“ schon ist. Noch weniger folgt, dass vor allen Handlungen,
die man vollbringen kann, das Sein steht.

In sieben Sétzen hat Heidegger eine géngige sprachliche Ausdrucksweise in eine Besin-
nung auf das Sein gedreht. Man kann dem Gedankengang staunend folgen, oder ihn als
waghalsige Extrapolation unakzeptabel finden. Jedenfalls ist er keine Abfolge von Gedan-
ken, die man lernen kénnte. Die Initiation, die in Platon Lauterungsprozess integriert ist,
hat hier schon vorweg stattgefunden. Es spricht der Seinskundige ohne Zwischenstufen.

Das Denken vollbringt den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen. Es
macht und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt ihn nur als das,
was ihm selbst vom Sein {ibergeben ist, dem Sein dar. (a.a.O.)

Die Sitze folgen ohne Ubergang. Vom Handeln wechseln sie zum Denken und das Voll-
bringen wird mit dem semantischen Feld des ,,Darbringens® angereichert. Die Aufgabe
ist jetzt die Bereitschaft dafiir, ,das Sein“ erscheinen zu lassen und weil es sich um eine
Aufgabe jenseits des definit Erfiillbaren handelt, wird das Zurechtkommen mit einem
Auftrag (,vollbringen“) zur Ubergabe der Betroffenheit vom Handelnden zum Sein, das
als die Herkunft dieser Un-Machbarkeit eingefiihrt worden ist (,,darbringen*). ,, Vollbrin-
gen®, das habe ich zu Beginn ausgeblendet, kann in moralischen und religiosen Kontexten
bedeutungsschwer verwendet werden. Heideggers Satzfolge abstrahiert und sublimiert
diesen Gebrauch zu einer uniiberbietbaren Einlassung auf ,,das Sein“.

In dieser Hohenlage 143t sich das Auslassen des vermittelnden Aufstiegs rechtfertigen.

68



Schritt fiir Schritt nachvollziehbar sind Heideggers Gedanken nicht, darauf lautet seine
Antwort: ,Diese Darbringung besteht darin, dafl im Denken das Sein zur Sprache kommt.
Die Sprache ist das Haus des Seins. In dieser Behausung wohnt der Mensch.“ (a.a.O.)
Angesichts dieser Perspektive scheint es beckmesserisch, von einem Sprachversténdnis
auszugehen, das an alltdglichen Bedeutungen klebt. Die Inspirationen, denen Heideg-
ger folgt, sind danach nicht seine Erfindungen, sondern Eingebungen des Seins. Das ist
nicht ganz idiosynkratisch. Ein Wort wie ,,ausgesetzt“ kann mehreres bedeuten, z.B. (1)
im Ablauf gestoppt, (2) in die Wildnis entfernt, (3) (demonstrativ) in eine Hohenlage
gebracht oder (4) als Belohnung versprochen. Wir sagen ,,die Sprache gibt das her®.
Diese Redewendung 148t sich - das Problem ist fraktal beschaffen — in einer ,,harmlosen“
und in einer bedeutungstiefen Weise auffassen. Als Sprecherinnen verfiigen wir iiber ein
Medium, das unsere Absichten haufig verwischt, subvertiert und {iberraschend konter-
kariert. Heidegger bedient sich eben dieser Méglichkeit, um der Wendung einen eigenen
Sinn abzugewinnen. ,,Sprache ist lichtend-verbergende Ankunft des Seins selbst.“ (a.a.O.
326) So ist die Aufgabe, den rechten Weg zum ,,Vollbringen“ zu finden, auf die Seite der
hochsten Umstéinde geriickt. Der Mystagoge antwortet auf die Frage, von woher seine
Worte ihre Uberzeugungskraft erhalten, mit dem Hinweis auf ihre Uberzeugungskraft.

Wer sich auf diesen Duktus einldfit, erhélt auch ,,Antworten* auf anfangs ungeklérte
Fragen. Warum wird vom Handeln unkommentiert zum Denken {ibergegangen? Weil das
Denken selbst ein Handeln ist. ,,Das Denken wird nicht erst dadurch zur Aktion, dal von
ihm eine Wirkung ausgeht oder dafl es angewendet wird. Das Denken handelt, indem es
denkt.“ (a.a.0. 313) Man muss blof} beriicksichtigen, dass ,, handeln“ zwischendurch die
Bedeutung gewechselt hat: das ,einfachste und zugleich das hochste* (a.a.0.) Handeln
ist ndmlich das Sein-lassen. Heideggers Entwiirfe entwickeln eine gewisse Suggestivkraft.
Aber sie wiren nicht so folgenreich geworden, wenn sie nicht eine schicksalshafte Gegner-
schaft aufbauten. Seine Darstellung gleicht in diesem Punkt den einfach konstruierten
Katastrophenfilmen. Es kann kein Zweifel bestehen, das Monster bedroht unsere Kultur.
Es ist offensichtlich, dass ,,Denken* abstirbt.

Wenn das Denken zu Ende geht, indem es aus seinem Element weicht, ersetzt
es diesen Verlust dadurch, daf es sich als téyvn, als Instrument der Ausbil-
dung und darum als Schulbetrieb und spéter als Kulturbetrieb eine Geltung
verschafft. Die Philosophie wird allgemach zu einer Technik des Erklarens
aus obersten Ursachen. Man denkt nicht mehr, sondern man beschéftigt sich
mit der »Philosophie<.(a.a.0. 317)

Wir haben gesehen, die Assoziation des griechischen Philosophen mit Ingenieuren (Da-
tenbanken) ist plausibel. Man muss Heideggers Gegenbewegung nicht folgen, um ihm
an diesem Punkt zuzustimmen. Das Problem ergibt sich dort, wo die Besinnung auf
das Sein die ,, Auseinandersetzung“ mit der beschriebenen Entwicklung aufnimmt. Im
Humanismusbrief deklariert sie unumwunden, dass in ihr ,,das Denken zu Ende geht“.
Das bleibt, mit vielen Kautelen, die ihn vor dem Vorwurf der counter dependence
schiitzen sollen, in der Folge Heideggers Pointe. Die These hat grofie Anerkennung ge-
funden [HRACHOVEC(2004)]. Sie hat Vertreterinnen (m/w) der Human- und Kultur-

69



wissenschaften, die ihre Wirksamkeit durch naturwissenschaftliche, ingenieur-technische
und 6konomische Einfliisse bedroht sahen, zu zahlreichen Heidegger-Paraphrasen veran-
laBt. 40

Im Ruckblick weiterfiithrend

,Heidegger und die Technik® ist ein separates Thema. Die Anmerkungen zum Humanis-
musbrief sollten im Vorfeld dieser Problematik deutlich machen, wo, und vor allem wie,
er seine Grenzen zieht. Es handelt sich um ein resolutes Pliddoyer fiir die Missachtung
des herkémmlichen akademischen Betriebs, ein Sentiment, das Heidegger mit Nietzsche
und Wittgenstein gemeinsam hat. Und wie die beiden anderen Positionen hat diese Geg-
nerschaft die Universitdtsphilosophie profund getroffen. Fiir den vorliegenden Essay ist
das von Bedeutung, weil er auf die Frage hinausléuft, wie sich das Kennwort ,,Bildung“
nach den massiven Einbriichen im 20. Jahrhundert gegenwértig (noch) ansprechen lafit.
Es gibt Heidegger-Epigonen, die seinen unwirschen Abschied resolut iiberspielen*!

Andererseits haben Heideggers Strategien unvorhersehbare und — in bestimmten Teilge-
bieten der Philosophie — revolutionire Wirkungen hervorgerufen. Auf zwei Gewahrsleute
soll kurz verwiesen werden. Peter Sloterdijks ,Regeln fiir den Menschenpark® ist
eine Auseinandersetzung mit dem ,Brief {iber den »Humanismus<*. Sie teilt die
Einschétzung, Plato sei Technokrat, und stellt die Frage nach den Folgen ohne die
landliche Idylle. Ein zweiter Philosoph hat mehr getan, als Heideggers Esoterik auf den

40 Der hier vorgeschlagene Ansatz, Technik zu denken, versteht sich gewissermafien aus der Heideg-

ger’schen Denktradition heraus, lduft ihr aber darin zuwider, dal nicht vom Seinsgeschick Technik
ausgegangen wird, sondern vom technischen Handeln.“ [IRRGANG(2002)], S 149. , Fiir ein Verstidndnis
des Heideggerschen Spétdenkens bleibt es deshalb unumgénglich, die Abschiedsbewegung Heideggers
nachzuvollziehen. Erst wenn man die Herkunft des spidten Denkens aus den frithen Denkversuchen
bedenkt, kann es in die Zukunft eines Weiterdenkens weisen.“ [MARGREITER/LEIDLMAIR(1991)], S.
161. ,Daher kann es uns mit Heidegger in einem &kologischen Denken, das die Schwéche der okziden-
talen Rationalitit begreift, nicht um das Wissen (als Argumente, als Grund, als Gesetze) oder um die
Technik (als Mittel, als Herrschaft) gehen, sondern um ein Andenken ... in dem sich die festgestellten
Strukturen der technologischen Rationalisierungstendenzen aufzuldsen beginnen.“ [SCHONHERR(1989)]
S.264)

“1Eine Leseprobe: ,,,Jeder Denker denkt nur einen einzigen Gedanken.‘ Dies schreibt Martin Heidegger
in seinem Werk iiber den griechischen Philosophen Heraklit. Obwohl der Satz im wesentlichen auf
Nietzsche bezogen ist, meint Heidegger damit jedoch auch sich selber. Denn sein Werk ist ebenfalls
von einem einzigen, alles fundierenden Gedanken durchzogen, den er den ,Philosophischen Gedanken’
nennt. Fast jeder Satz oder jede Aussage des umfangreichen Werkes Heideggers stehen, wenn man es
genauer betrachtet, in einem direkten oder indirekten Bezug zu diesem Gedanken. Der Sonne gleich,
befindet er sich im Mittelpunkt seiner Philosophie. Ohne die profunde Kenntnis dieses zentralen Punk-
tes mufl dem Leser das Werk Heideggers letztlich verschlossen bleiben. Das hinreichende Verstdndnis
jenes Grundgedankens gibt ihm gleichsam erst den Schliissel in die Hand, mit welchem er das Tor
zur geistigen Welt dieses Denkers zu 6ffnen vermag. Um welchen Gedanken handelt es sich hier? Es
ist der Gedanke der ,Ontologischen Differenz‘ — ndmlich, dafl Sein nicht Seiendes ist. Er ist nach
Heideggers eigenem Bekunden weder besonders verwickelt noch fiir den gemeinen Verstand schwer
begreiflich. Trotzdem ist er seiner Ansicht zufolge dem modernen Denken das Fremdeste und Fernste.
Und das, obwohl er zugleich der tiefste und fundamentalste Gedanke unserer abendléandischen Kultur
ist.“ [NIELANDT(2006)]

70



Befund des prekéren Status der Menschengattung zuriickzudrehen. Jacques Derrida be-
dient sich aller Finessen avantgardistischer und heteromorpher Schreibweisen, um die
gedankliche Weltgeschichte seines Meistes zu reformulieren, zu pointieren — und zum
kulturellen Primat zu verhelfen.latex-bildung

Peter Sloterdijks Text zum Humanismusbrief versucht nicht, der Sprachimagination Hei-
deggers zu folgen und ihre Stimmigkeit abzuschétzen. Er konzentriert sich auf den zen-
tralen Zusammenhang zwischen der seit den Griechen definierten Aufgabe, ,das Tier
im Menschen* zu domestizieren und den Auswirkungen, welche dieses Jahrtausenpro-
jekt hervorgebracht hat. Heidegger hat in dieser Hinsicht die unumgéngliche Frage auf-
geworfen: ,Was zihmt den Menschen, wenn nach allen bisherigen Experimenten mit
der Erziehung des Menschengeschlechts unklar geblieben ist, wer oder was die Erzieher
wozu erzieht [SLOTERDIIK(1999)] S.32 Im Bild des Hohlenaufstiegs ist konstitutiv ein
Antriebsmoment nach oben eingebaut, hiufig verkérpert durch eine aufklarende Stim-
me/Person/Instanz. Erziehung, nach diesem Modell gedacht, braucht befugte Agenten.
Auch im Briickenkonzept ,,Selbst- Aufklarung* verschwindet diese Spannung nicht. Dann
ist die Beobachtung nicht von der Hand zu weisen, dass heutzutage das Vertrauen auf
solche befugten Vorsprecherinnen fehlt. Die Bissigkeiten Heideggers gegen die Schulphi-
losophie sollten in einem allgemeineren Zusammenhang gesehen werden: wir suchen von
dieser Berufsgruppe keine Erleuchtung. Sie hat auf weite Strecken die Auszeichnung ver-
loren, im Aufstieg einen Vorsprung zu verkorpern. In dieser Lage wechselt Heidegger die
Termini und koppelt Denken vom Philosophieren ab, um die Beziehung mit der fritheren
Aufgabenstellung aufrecht zu erhalten. Wir haben einen Blick auf das Ergebnis geworfen.
Sloterdijk ist davon nicht besonders angetan, aber er unterstreicht das Anliegen.

,Heideggers ontologische Hirtenspiele* (a.a.O. S.31), die amiisierte und etwas abfillige
Charakterisierung ist typisch. Es ist schwer, versehen mit einer konventionellen Hoch-
schulausbildung, nicht dhnlich zu reagieren. Heideggers Vorgehen polarisiert, darum
sollte man sich nicht provozieren lassen. Ich schlage vor, diesem Seinsdenken die fol-
gende Deutung zu geben: in Wort- und Satzgebilden, die quasi instinktiv als Gegenzug
zum herrschenden soziale Konsens gelesen werden miissen, soll nicht das iiberholte, al-
tertiimliche Gehaben wirken, sondern dies als Surrogat fiir eine verriickte Fragestellung.
Das ist kein Eintreten fiir ,,Seinshorigkeit”, aber das Zugestdndnis, dass bestimmte ent-
scheidende Fragen nicht mit alltéglichen Mitteln gestellt, geschweige denn gelést werden
konnen. Dass sich die Emanzipation der européisch-US-amerikanischen Kultur zu ei-
ner tiefgehenden Weltbedrohung entwickelt hat, kann kaum bezweifelt werden; um diese
Schiirfe der heideggerschen Sprachkastenspiele kommt man nicht herum. Sloterdijks Re-
de hat Aufregung ausgelost ([NENNEN(2003)], [SCHMIDT-SALOMON()], [FLEIG(0.J.)]),
weil er die Globalperspektive Heideggers, abgetrennt von ihrer betulichen Explosivitét,
fiir zeitgenossische Intellektuelle in Erinnerung rief. Der wunde Punkt, den seine Inter-
vention getroffen hat, liegt darin, dass die Kulturgemeinschaft — anders als Heidegger —
die Berufung auf Platon nicht abwehren kann — und damit vor die Untiefen der eigenen
Situation gefiihrt wird.

Die gesellschaftspolitischen Passagen aus dem ,,Politikos“ und der ,Politeia“ gelten als
Utopien, die mit moderner, demokratischer Staatsbildung nicht zu tun haben. Unter

71



der Voraussetzung, dass auch (und gerade) in Demokratien das Erziehungsideal un-
umgénglich ist, schldgt allerdings sein Verblassen direkt auf die gegenwirtige Staatsform
durch.

,» Was sich (sc bei Plato) als Nachdenken iiber Politik préisentiert, ist in Wahr-
heit eine Grundlagenreflexion iiber Regeln fiir den Betrieb von Menschen-
parks. Wenn es eine Wiirde des Menschen gibt, die es verdient, in philosophi-
scher Besinnung zur Sprache gebracht zu werden, dann vor allem deswegen,
weil Menschen in den politischen Themenparks nicht nur gehalten werden,
sondern sich selbst darin halten.“ ([SLOTERDIJK(1999)] S.48)

Der Befund ist einfach, dass ausschliefflich Menschen die Entwicklung des Menschen-
geschlechts planvoll gestalten kénnen und dass Platons prinzipien-gestiitzte Komplett-
Regulation aller gesellschaftlichen Transaktionen die andere Seite seiner Ideenlehre ist.
Sloterdijk diskutiert es nicht am Beispiel von Datenbanken, aber sein Hinweis trifft sich
mit der Argumentation dieses Buches. Platon hat mit ein- und derselben philosophischen
Bewegung der Menschheit eine Bestimmung vorgeschrieben und diese Vorschrift ultima-
tiven Expertinnen anvertraut, damit sie darauf achten, sie zu verwirklichen. Philosophen
(m/w) koénnen sich nicht ,,das Gute“ nehmen und die Herrschaftstechnik von sich wei-
sen. Sie sind Komplizen des Steuerungsapparates, der in den Hédnden der Machteliten
liegt. Soweit korrespondieren Sloterdijks im Detail abweichende Ausfiihrungen mit dem
Bezugstext. ,, Platos gefihrlicher Sinn fiir gefdhrliche Themen trifft den blinden Fleck al-
ler hochkultureller Pédagogiken und Politiken — die aktuelle Ungleichheit der Menschen
vor dem Wissen, das Macht gibt.“ (a.a.O. S.49) Die reiflerische Perspektive, dass sich in
dieser Konstellation die ,genetische Reform der Gattungseigenschaften® (a.a.O. 46) als
Zukunftsperspektive stellt, ist dazu blofl ein Korollarium.

Sloterdijk hat Heideggers Aufriss dazu genutzt, den européischen Humanismus, der in sei-
ner Geschichte ein doppelbddiges Entwicklungsmodell gewesen ist, damit zu konfrontie-
ren, dass die Erfiillung des Planungsauftrags an Menschen iiber Menschen einen schlim-
men Mangel hervorgebracht hat. ,,Ohne das Leitbild des Weisen bleibt die Pflege des
Menschen durch den Menschen eine vergebliche Leidenschaft.“ (a.a.O. S.55) Die Gotter
und die Weisen haben sich zuriickgezogen ,,und uns mit unserer Unweisheit und unse-
ren halben Kenntnissen in allem allein gelassen.“ (a.a.0.) Hier wird die widerstrebende
Lektiire Sloterdijks von der heideggerschen Abschiedsstimmung tangiert. Die Aktuali-
sierung des Humanismusbriefs streicht die Rettungsabsichten und macht die Diagnose
zum Denkanstof}. Fast zeitgleich, 1998, hat Jacques Derrida , der ungleich tiefer mit Hei-
deggers Philosophie identifiziert ist, eine Rede gehalten, die es unternimmt, die Position
des weltgeschichtlichen Beobachters, die Sloterdijk einnimmt, aus dem vermeintlichen
Gleichgewicht zu bringen. Er spricht iiber die ,,humanities“, also iiber jene Wissenschafts-
disziplinen, die an den problematisierten Universititen genau die Aufgabe verfolgen,
welche der inkriminierte ,, Humanismus* vorgezeichnet hat. Der Vortrag ist ein Muster-
beispiel dafiir, wie jemand Heideggers extra-institutionellen Revisionismus con brio in
der Festveranstaltung einer Eliteuniversitit (der Stanford University) einsetzen kann.

Der erste Schachzug der Rhetorik Derridas besteht darin, Passagen, die wie der Be-

72



ginn des Humanismusbriefs fungieren, eigens als Deklarationen persoénlicher Betroffen-
heit einzufithren. Er nennt seine Rede zu Beginn ,la profession de foi d’un professeur®
([DERRIDA(2001)] S.9), ,ein Engagement in Gestalt einer 6ffentlichen Erkldrung, ein
Appell in Gestalt eines Glaubensbekenntnisses® (a.a.0.) Es geht um die Zukunft der
Geistes- und Kulturwissenschaften an den Universitdten und hier greift ein zweiter
Schachzug. Wo Heidegger eine Erneuerung der Bildungsinstitutionen blockierte, zeich-
net Derrida den Horizont ,neuer Humanities“. (a.a.0. S.11) Er sieht die Moglichkeit,
den alten Namen mit frischem Inhalt zu beleben, das ist eine altehrwiirdige Wendung
in feierlichen Ansprachen. Jedoch, und das ist der dritte Schachzug, die personlich
gefdrbte, fortschrittsfreundliche Aussage ist doppelbddig. Im Rahmen der verschnlichen
Ankiindigungen taucht Heideggers unerbittliche Bohrkunst auf. ,,Ich berufe mich auf das
Recht auf Dekonstruktion, als unbedingtes Recht“ (a.a.O. S.12). Ein solches Recht be-
sagt: alle in der Geschichte auftretenden Sprachbestimmungen diirfen , gestellt“ und auf
einen ereignisartigen Seinshorizont hin betrachtet werden. Das heifit auch ,,den Begriff
des Menschen neu zu denken“. (a.a.0. S.19) Derrida hat aus Heideggers ,,onotologischer
Destruktion* eine verbreitete philosophische Schule gemacht und bietet eine Kooperati-
on an. Die Bedingungslosigkeit der Denkfigur passt in die ,unbedingte Universitat®“, die
ihr Platz einrdumt.

Heidegger ist in die akademische Umgebung zuriickgekehrt. ,, Vollbringen heifit: etwas
in die Fiille seines Wesens entfalten ...* [HEIDEGGER(2004a)|, Derrida appliziert die-
sen Sinnspruch auf die Hochschulen: ,,Ich beziehe mich also auf eine Universitit, die
wére, was sie stets hétte sein sollen oder stets zu sein beanspruchte, namlich seit ih-
rer Griindung und grundsétzlich mit einer souverdnen Autonomie, einer unbedingten
Freiheit ihrer Einrichtungen ausgestattet, souverdn in ihrer Rede, ihrem Denken, ih-
rer Schrift.“ (a.a.0. S.33) Wie kommt man diesem Wesen n#her? Durch wirkungsvoll
ausgenutzte Worte. Ein ,,Professor” ist ein Profi und — im urspriinglichen Sinn — ein Be-
kenner. ,, Professer heifft sich verpflichten, indem man sich erklért, indem man sich fiir
etwas ausgibt — etwas hingibt, indem man verspricht, dieses oder jenes zu sein.“ (a.a.O.
S.35) Im Namen des Universititsprofessors ist angelegt, dass ihn ein Unbedingtes, ,,eine
Art absoluter Immunitéit“ (a.a.O. S.45) in die Pflicht nimmt. Die Riickbindung des Uni-
versitatsbetriebs an eine ,,Idee“ von der Universitdt hat Heidegger in den 30-er Jahren
immer wieder beschéftigt. Sie ist nicht mehr argumentativ zu leisten. Wie Heidegger
verlegt sich Derrida darauf, Motive zu evozieren und in eine Fabel zu fassen.

Verdandert hat sich, dass anstelle der Schroffheit des Deutschen der weltgewandte Fran-
zose die groflen Worte sagt und hinzufiigt, dass es ganz anders sein kann.

Es ist, als ob ich ein Geliibde ablegen wollte. Mancher wird vielleicht sagen,
daB ich laut trdume, wéhrend ich bereits ein Glaubensbekenntnis ablege.
[DERRIDA(2001)] S.33

Die Idee der Profession setzt voraus, dafl jenseits des Wissens ...daf3
zusétzlich zu alldem eine beglaubigte Verpflichtung, eine Bezeugung, eine
Freiheit, ein Verantwortungsschwur, ein Geliibde das Subjekt dazu verpflich-
tet, von einer noch zu definierenden Instanz Rechenschaft abzulegen. (a.a.O.

73



S.50f)

Die Sprache schlégt hier, wiirde Wittgenstein sagen, hohe Wellen. Ausgestattet mit dem
gesamten Arsenal Heideggerscher Subversion betritt Derrida das Feld, von dem sich sein
Gewidhrsmann endgiiltig verabschieden wollte. Die Dekonstruktion hat sich von der einen
Endzeit losgemacht, die Heidegger gebannt hielt, und erweist sich als Mittel zur Entschla-
ckung allenthalben verhérteter kultureller Vorgaben. Die Uberlieferung der européischen
Gedankengeschichte steht ihr offen. Sie dient keinem, sondern arbeitet Bildungsgiiter ab
und riickt sie in eine vielversprechende Perspektive: ,,Ich werde also von einem Ereignis
sprechen, das, ohne darum zwangsldufig morgen auch schon einzutreten, vielleicht, und
ich betone vielleicht noch kommt, vielleicht im Kommen bleibt.“ (a.a.O. S.32) Keine An-
kunft in der Oberwelt, wo sich das Versprechen des Aufbruchs erfiillt, sondern eventuell
ein messianischer Moment.

Wittgenstein 2: Sprachspiele, um zu denken

Das Thema ,Menschwerdung®, daran erinnern die Reaktionen auf den , Humanismus-
brief*, bewirkt Philosophie in den hochsten Ténen. Zuletzt gewinnt das Wort im post-
modernen Gebrauch sogar die Konnotation der Zuwendung eines Gottes zuriick. Das ist
die Aussicht der einen Entwicklungslinie, die wir verfolgt haben. Zweitens sind wir Pla-
tons Anstof bis zur zur Theorie der Datenbanken nachgegangen. Hier fehlt ein Nachspiel
wie im Fall Heideggers. Die Formeln, die vom Unsagbaren, von einer Dimension jenseits
der kontrollierbaren Sprache handeln, bleiben Paradoxa am Rand der Verstindlichkeit.
Heidegger zufolge hat sich die Form der Wahrheit beméchtigt; freizukommen bedeu-
tet, der Formenwelt abzusagen und sich auf das Terrain der Sugggestionen zu bege-
ben, welche die Sprache bereit hilt. Die ,logische Form*“ aus Wittgensteins Buch ist
ebenfalls zuriickgenommen worden, wenn auch in einem kiirzeren Prozess. Doch es fillt
schwer, in den Arbeiten des spaten Wittgenstein Erbauliches zu finden, mit welcher er
begonnen hat. Seine Philosophie wird, wenn es um Erziehung geht, allenfalls wegen des
Spracherwerbs von Kindern zitiert. Damit scheint Wittgenstein fiir die Distanznahme
von Technokratie und Datenbankstrukturen wenig herzugeben. Seine Aufzeichnungen
ab 1929 stehen offensichtlich nicht unter deren Bann. Doch sie bieten auch keine (kriti-
sche, konstruktive, imaginative) Verhéltnisbestimmung zwischen Weltordnung und den
gegenwirtigen Uberlebensfragen der Menschheit.

Wittgenstein hat nach dem Tractatus nichts iiber die geschichtsbestimmende Wirksam-
keit hochster Formen und das Nachlassen ihrer Anziehungskraft zu sagen. Er spielt
keine Rolle bei Versuchen, die europiisch-US-amerikanische Lebensweise auf eine (un-
Jmogliche Zukunft hin zu orientieren. Das heifit nicht, dass seine Philosophie fiir das
Thema unergiebig ist. Die folgenden Hinweise sollen zeigen, dass sich in seiner 2. Ar-
beitsperiode Gedanken finden, welche die Vorgabe der platonischen Betrachtungswei-
se aufnehmen, abwandeln und stellenweise neu aneignen. Diese Uberlegungen suchen
nicht nach einem Ort zwischen der ,ganzen“ Vergangenheit und einer prekéren ,,Zu-
kunft“, sie zeigen im Gespriachszusammenhang der Gegenwart Orte, fiir die der Faktor

74



,2Form®, auch in platonisierender Fassung, unerldfilich ist. Das ganze Drama, das die
,Uberwindung der Metaphysik rund um diese begriffliche Konstruktion aufbaut, ist
unter diesem Aspekt {iberzogen. Formen haben einen legitimen und sicher auch einen
fehlgeleiteten Gebrauch. ,,Das Schicksal des Abendlandes® in einer groflen Erzéhlung zu
fassen, welche den Riickbezug auf die Griechen, die Deprivilegierung einer Bildungselite
und eine kairologische Wartestellung zur Uberlebensstrategie fiir Kulturwissenschaften
komprimiert, ist die eine Option. Sehen wir zu, was Wittgenstein zur Prigung von In-
halten durch eine Form zu sagen hat.

Das Verhiltnis von Tractatus und Datenbanken zeichnet Heinz Zemanek prézise. Er
hat auf ,,die merkwiirdige Entsprechung zwischen Tractatus und Computer* hingewie-
sen [ZEMANEK(1993)] S.86. Ich habe gezeigt, dass die in Elementarsitzen manifeste
Struktur in einem Vertiefungs- und einem Ausweitungsschritt (iiber Urbilder und mole-
kulare Sétze) zur Beschreibung des Weltganzen erweitert werden kann. Auch Zemanek
bemerkt, ,die ertrdumte Zuspitzung der Wahrheit auf eine Sammlung von einfachen
Elementarsétzen und ihren logischen Verkniipfungen ...“ (a.a.0. S.97), legt den Ak-
zent aber nicht auf die damit induzierte Datenbankstruktur. Er gibt den Entwurf eines
, Tractatus informatico-philosophicus® (a.a.O. 110ff), in dem er Tractatus-Zitaten infor-
matische Paraphrasen gegeniiberstellt. ,, Das logisch-mathematische Bild der Tatsache ist
der Gedanke.“ (T 3) In diese kurze Sentenz hat Wittgenstein den Umstand komprimiert,
dass die Gestalt, welche unsere Sprache dem Denken gibt, modellhaft fiir die Beschaf-
fenheit der Welt steht. Die wahren Sétze der Sprache erfiillen ihr intendiertes Modell.
Zemanek formuliert es im Hinblick auf die operationale Anwendung von Computern zur
Modellmanipulation.

37 Die Computer-Darstellung der Tatsachen hat die Form von Program-
men, Eingaben und Resultaten.

3.Z1 Der Computer ist das ideale Werkzeug fiir den Entwurf —
Betrieb von Modellen.

3.22 Der Computer wirkt zuriick auf die Modellgestaltung.

3.7Z3 Fiir den Computer werden die jeweils giiltigen oder modischen
Modelle benutzt.

[ZEMANEK(1993)], S.113

Die systematische Verbindung zwischen Tractatus und Informatik besteht darin, dass in
Wittgensteins Buch exemplarisch eine Darstellung der Welt présentiert wird, die durch
die digitale Maschine ,,in Betrieb genommen* und als universales Werkzeug eingesetzt
werden konnte. Zemanek deutet in seiner Paraphrase aber auch schon die Grenze dieser
Parallelisierung an. Anders als in der unbedenklichen Totale zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts erfolgt die Modelllierung durch Computer aufgabenspezifisch. Sie bedenkt (mit ein
wenig Selbstkritik), dass Modelle — modisch induziert sein kénnen.

Wittgensteins Abkehr von der grofien Weltordnung wird von Heinz Zemanek aus der
Praxis der Computerwissenschaft plausibel gemacht:

75



Die Tatsache nédmlich, da8 der Elementarsatz (das Lochkarten-Bit) zutrifft,
ist von der idealen Klarheit nur, wenn man vom Kontext absehen kann. Nun
ist es denkbar, einen Teil des Kontextes wieder durch Elementarsitze zu
erfassen. Diese Vorgangsweise hat aber keinen Abschluss — der Kontext ist
da, ehe die Arbeit beginnt, und er ist immer noch da und teilweise offen,
wenn die logische Arbeit zu Ende ist. [ZEMANEK(1993)] S.97

Diese wechselseitige Abhéingigkeit zwischen der Analyse und dem Feld, aus welchem
der Untersuchungsgegenstand herausgeschnitten werden muss, ist eine nicht hinter-
gehbare Voraussetzung fiir jeden Versuch, in Verstdndigungsprozessen ,auf einen ge-
meinsamen Nenner zu kommen“. Personen, die eine Umwelt teilen, artikulieren einen
Teil von ihr, prézisieren die interne Kohérenz dieser Artikulation und bieten sie Ge-
sprachspartnerinnen zur Priifung und zur Reaktion an. Das gilt nicht alleine fiir die
logische Sprachanalyse. Heideggers Vorgehen im ,,Humanismusbrief folgt demselben
Muster. Besonderheiten treten dort auf, wo solche artikulierten Angebote sich vorweg
gegen bestimmte Rezeptionen zur Wehr setzen, wenn etwa Heidegger gleich zu Beginn
betont, dass seine Worte nicht ,,metaphysisch“ zu verstehen sind. Unter diesen Vor-
zeichen wird die Unterscheidung zwischen Artikulation und Umfeld leicht eine Kippe
zwischen thematischer Fixierung und dem Fehlgehen der Thematisierung (des Kontexts
dieser Fixierung). 4> Abgesehen von diesem groben Raster stellt sich die Frage: Wie 1Bt
sich die Diskrepanz zwischen dem , herausgeschnittenen“ (Sprach-)Segment und seinem
»oitz im Leben* im Kinzelfall — spannungsreich — vereinbaren?

Eine Lebensform

Es scheint, als héitte Wittgenstein das Grofie, Ganze einfach fallengelassen. Die kom-
prehensiven Formeln waren: ,Die Welt und das Leben sind eins.“ (T 5.621), ,Ich bin
meine Welt.“ (T 5.63) Die Sprache bestimmt, welche Form diese Welt besitzt. Kein
Uberschuss zur offenliegenden Erkennbarkeit der Umstinde, die wir erfassen konnen, ist
vorgesehen. (Damit ist auch der Prozess der Bildung endgiiltig abgeschlossen.) Solche
To6ne sind im spateren (Euvre verschwunden. Es liefert keine markanten Formulierungen
zur Bestimmung des Menschen. Und doch besteht in diesem Punkt eine Verbindung
zwischen dem Tractatus und den Philosophischen Untersuchungen; man ist versucht,
es einen ,Wink der Sprache“ zu nennen. An den Anfang der Untersuchungen stellt
Wittgenstein ein kiinstlich vereinfachtes Sprachsegment. Ein Baumeister kommuniziert
mit seinen Gehilfen. Simple Muster herrschen vor, doch das ist nur der Anfang. Rasch
bemerkt Wittgenstein, dass eine Sprache einer alten Stadt gleicht.

Unsere Sprache kann man ansehen als eine alte Stadt: Ein Gewinkel von
Gasschen und Plétzen, alten und neuen Héusern, und Hausern mit Zubauten
aus verschiedenen Zeiten; und dies umgeben von einer Menge neuer Vororte
mit geraden und regelméfligen Straflen und mit einférmigen Hiusern. PU §18

42Dann heifit es: ,,Die Ontologie kann nicht mit einem ontischen Instrumentarium arbeiten.*

76



Die einfache Befehlssprache ist nur ein kleiner Winkel im umfassenderen Zusammenhang.
Sie operiert mit Imperativen. ,, Wiirfel“ heifit: ., Bring mir einen Wiirfel“. Das ist ein gutes
Beispiel dafiir, wie ein Sprachausdruck aus dem Gebrauchszusammenhang herausgegrif-
fen und auf seine Funktionalitét hin untersucht wird. Ein Segment steht alleine, getrennt
von seinem Umfeld, ndmlich der Sprache, der es angehoren soll. ,,Und eine Sprache vor-
stellen heifit, sich eine Lebensform vorstellen.“ (PU §19) Das Wort ist wiedergekehrt;
das Leben besitzt eine Form.

David Kishik hat eine direkte Linie zwischen den grofflichigen Behauptungen im Trac-
tatus und der unauffilligen Bemerkung in den Untersuchungen gezogen.

This is the reason why the only expression for the existence of language,
though it is nothing that can be said in language, is the very existence of life
itself. Or, as he puts it in Philosophical Investigations, “To imagine a language
means to imagine a form of life (Wittgenstein 1958, § 19) [KISHIK(2008)],
S.112

Es ist tatséchlich so, dass unter der Voraussetzung ,Das Leben ist die Welt®
([WITTGENSTEIN(1969b)] Tagebiicher 24.7.16) Sprachlogik und Sprachgebrauch im
Leben-in-der-Welt begriindet sein miissen. Allerdings {ibersieht Kishik ein entscheidendes
Detail. Im Tractatus steht ,die Grenze der Sprache (der Sprache, die allein ich verste-
he) ...« (T 5.62), in den Untersuchungen ,eine Sprache“ und , eine* Lebensform. Das
Wiederauftauchen der Form ist heruntermoduliert. Es lohnt sich, das Gefille genau zu
bestimmen. Erstens hat sich um den Terminus ,,Lebensform* eine engagierte Diskussion
unter Wittgenstein-Interpreten entwickelt®?. Zweitens 1t sich zeigen, dass es in die-
ser Auseinandersetzung — sozusagen als hermeneutische Streitfrage verkleidet — um ein
zentrales Thema des postmodernen Denkens geht. Drittens fiihrt die Beschéftigung mit
diesem Ausdruck auf die erst seit wenigen Jahren verfiigbare, fiir die Arbeit mit Witt-
genstein unerlissliche, komplette Ausgabe seines Nachlasses. Seine Verfiigbarkeit bedeu-
tet nicht blof} eine Erweiterung des Textbestandes. Sie macht Denkprozesse zugénglich,
die aus den vorliegenden Biichern nicht ersichtlich sind und darum keinen Niederschlag
in der offentlichen Wahrnehmung der Wittgensteinschen Philosophie gefunden haben.
[HRACHOVEC(2005)]; [HRACHOVEC(2001)]; [HRACHOVEC(2000)] Viertens werde ich ar-
gumentieren, dass sich in Wittgensteins Arbeitspapieren ein Umgang mit dem Thema
,2Form* findet, der den Dekonstruktionen dieses Begriffes an die Seite und gegeniiber
gestellt werden kann.

Die vergleichsweise Unscheinbarkeit des Hinweises auf ,,eine Lebensform* kommt daher,
dass ,eine“ im Normalfall als unbestimmter Artikel gelesen wird. Wir kénnen uns, so
fithrt es der §19 aus, ,,unzéhlige® Sprachen vorstellen und in diesen Féllen imaginieren
wir jeweils eine Lebensform. Aus dem Blickwinkel des Tractatus gibt es jedoch eine
zweite, weniger selbstverstdndliche, Lesart. , Eine“ kann auch ein Zahlwort sein, dann
wiirde Wittgenstein sagen wollen: die eine Sprache gehort zur einen Lebensform. Offen-
bar passt das ausgezeichnet zum frithen Buch, im Kontext der Untersuchungen §19 wirkt

“3Eine Auswahl: [LUTTERFELDS(1999)]; [LUETTERFELDS(2000)]; [HRACHOVEC(2009b)]; [HALLER(1988)];
[GLOCK(2000)]; [FERBER(1992)]

7



die Deutung allerdings etwas aufgesetzt. Newton Garver hat es dennoch unternommen,
fiir den Singular zu plidieren. Nach seiner Uberlegung gibt es fiir Wittgenstein zwei-
fellos zahlreiche Sprachspiele, doch alle beruhen auf der einen Lebensform, die allen
Menschen gemeinsam ist. Isolierte Sprachfragmente miissen auf den Handlungszusam-
menhang zuriickbezogen werden.

I cannot understand the words without understanding the activity, I cannot
understand the activity without seeing how it fits into the life of the speaker,
and I cannot do that without knowing what general form the life of the
speaker has. Now it is a very general fact that speakers all have the same
form of life. They are all human. What determines this form of live is the
capacity to use language. [GARVER(1994)] S.246

In einer Fufinote auf der zitierten Seite empfiehlt Garver ausdriicklich, Lebensform mit
dem Gesamtraum der Logik aus dem Tractatus in Verbindung zu setzen. Er listet die
fiinf Stellen auf, in denen ,Lebensform® in den Untersuchungen vorkommt (die §§ 19,
23 und S. 241, 174, 226) und bemerkt, dass vier davon in der Einzahl stehen. Garver
findet ein starkes Indiz dafiir, dass es um eine heikle Stelle geht: mehrere Philosophen,
darunter so prominente Kolleginnen (m/w) wie Stanley Cavell, Petra v. Morstein und
George Pitcher, zitieren Wittgensteins Belegstelle filschlich im Plural. (a.a.O. S.242ff,
2511F)

postmodern?

Folgt man Garvers Interpretation, so gleicht sich Wittgensteins Aussage der Problem-
stellung an, die Peter Sloterdijk aus Heideggers Humanismusbrief gewonnen hat. Fiir
die historischen und global verteilten Ausprigungen sprachlicher Kommunikation be-
steht ein Hintergrund, die menschliche Art. Das ist ein Faktum der Naturgeschichte.
Die menschliche Lebensform bewirkt, dass wir uns miteinander verstdndigen koénnen,
wie grof} auch die Differenzen im Einzelnen sein mégen. ,,Our form of life is disthinguis-
hed from the multitude of animal forms of life by mastery of the use of language, in
which it is unique in the natural world.“ (a.a.0. S.263) Wenn wir nach der Bestimmung
fragen, die sich in Sprachsequenzen ausdriickt, gelangen wir letztlich zur Gattungsge-
schichte. Diese Determinante ersetzt die Transparenz der allgewaltigen Logik. Wittgen-
stein hétte deren Wirksamkeit durch einen naturalistischen Pragmatismus ersetzt. Die
Frage nach der Auszeichnung des Menschen verlduft entlang den Bahnen, welche das
Formdenken vorschreibt. Und Newton Garver macht die polemische Pointe seiner In-
terpretation unmifiverstindlich deutlich. Sie wendet sich gegen Versuche, Wittgenstein
zum Postmodernisten zu machen. , The identification of forms of life with life-styles or
cultures has no basis whatever in the text, and it is particularly antithetical to Witt-
genstein’s thought.* (a.a.0. 266) Der Terminus ,,Sprachspiel“ 14dt dazu ein, die Sprache
in beschriankte und ausgedehnte Bezugssysteme zerfallen zu lassen und sich nicht mehr
um den Zusammenhalt zu kiimmern. Das ist ein Verzicht auf die Problemstellung des
Segments in seinem Umfeld. Zwar 148t sich jedes Segment re-kontextualisieren, aber die

78



Agglomeration findet kein Ende. So entgeht man dem Eindruck einer prigenden Macht,
in welchem Stadium der Zu- oder Abwendung sie sich auch befinden moge. N. Garver
hat an der alten Fragestellung festgehalten; viele Reaktionen zeichneten dagegen eine
variablere Situation.

Garvers Schlussfolgerung, es gébe viele Sprachspiele, aber nur eine menschliche Lebens-
form, ist schon als Interpretation des § 19 duflerst kiinstlich. Sie impliziert, dass die
Parallele ,eine Sprache vorstellen ...eine Lebensform vorstellen“ genau genommen so
gelesen werden muss: ,,eine Sprache vorstellen heif3t, sich die eine Lebensform vorstellen.
Die Partikel ,,eine“ wire asymmetrisch im ersten Gebrauch ein unbestimmter Artikel, im
zweiten ein Zahlwort. Weniger gezwungen ist die Annahme, es gidbe auch eine Pluralitét
von Lebensformen. Rudolf Haller hat N. Garver in diesem Sinn widersprochen. Wer die
Lebensform des Menschen auf die Naturgeschichte griindet, macht aus ihr eine Uber-
Form und zwar im Gegensatz zu Wittgenstein’s ,, Tatsachen des Lebens®, die vielfaltig
und unabsehbar sind [HALLER(1988)] S.132. Die Kontroverse ist vielstimmig gefiihrt
worden [LUTTERFELDS(1999)]. Sie hat Wittgenstein fiir die inter-kulturelle Philosophie
entdeckt.

Es herrscht Einvernehmen dariiber, dass die Belegstellen keine eindeutige Antwort zulas-
sen. ,,Form of life and its cognates occur only half a dozen times in Wittgenstein’s publis-
hed work.“ [GLOCK(2000)] S.65* Man kann daraus ,,monistische®, aber auch (moderate
bzw. extreme) pluralistische Folgerungen ziehen (a.a.O. 69ff). In Verbindung mit den
Thesen iiber das Regelfolgen ergeben sich starke Griinde dafiir, Wittgensteins Sprach-
spiele als situativ bedingte, in keiner hoheren (Gattungs-)Vernunft fundierte Praktiken
anzusehen. [BARRY(1996)]

Wittgensteins Anti-Platonismus ist leicht zu demonstrieren. Sprachspiele variieren, aber
mit diesem Ausdruck wird auch suggeriert, dass sie etwas miteinander gemeinsam hétten.
Alles sind Spiele. (Das wére ihre logische Form.) Wittgenstein antwortet, dass es kein
Gemeinsames gibt. Sie sind einander @hnlich. ,,Ich kann diese Ahnlichkeiten nicht bes-
ser charakterisieren, als durch das Wort >Familienédhnlichkeiten<; denn so iibergreifen
und iiberkreuzen sich die verschiedenen Ahnlichkeiten, die zwischen den Gliedern einer
Familie bestehen: Wuchs, Gesichtsziige, Augenfarbe, Gang, Temperament, etc. etc. Und
ich werde sagen: die >Spiele< bilden eine Familie.“ (PU §67) Begriffe entstehen nicht
dadurch, dass Expertinnen — maflgeblich fiir das Volk — aus der Vielfalt der Phinomene
durch Urteilskompetenz scharfe Konturen herauspréaparieren. Die Umsténde, ein jeweili-
ges Geflecht von Erinnerungen, Praktiken und Antizipationen, bestimmen, was mit den
zu analysierenden Sprachsegmenten geschieht. Eben die Lebensformen. Und was den
Terminus ,,Form® betrifft gilt das Gesagte nochmals. Auch Lebensformen zeigen Fami-
lienéhnlichkeiten. In dieser Argumentationslinie hat sich der Anspruch des Tractatus
verfliichtigt.

Wittgenstein steht in zahlreichen Interpretationen dafiir, das totalisierende Ordnungs-
denken aufzugeben und sich Detailfragen zu widmen. Ich denke, dass das Potenzial

44 Glock hat die weiter oben angefiihrten, semantisch #hnlichen Ausdriicke ,Lebensmuster® etc. nicht
einbezogen.

79



der wittgensteinschen Philosophie mit diesem Resumee nicht ausgeschopft ist. Um die-
se Ansicht zu entwickeln, muss eine Restriktion beseitigt werden, unter welcher die
Lebensform-Debatte der 80-er und 90-er Jahre des vergangenen Jahrhunderts leidet.
Sie hatte keinen Zugang zum gesamten corpus des Wittgensteinschen Nachlasses und
war auf das mehr oder weniger zufillige Auftreten des diskutierten Terminus in den
publizierten Kompilationen angewiesen. Das Bild, das sich daraus ergab, war notge-
drungen unterbestimmt. Im Folgenden wird auf den vollen Bestand zuriickgegriffen. Die
Ausfiihrungen gehen, im Vergleich zu den vorangegangenen Kapiteln, stirker ins De-
tail. Einerseits weil die philosophische Fundgrube des Nachlasses noch wenig bekannt
und noch weniger genutzt ist. Andererseits aber auch aus einem strategischen Grund.
Es ist kein Zufall, dass sich der Umriss der angekiindigten vierten Option nicht in pro-
grammatischen Publikationen, sondern in unversffentlichten, lange Zeit unzuginglichen
Arbeitsnotizen findet. Diese Art, mit Formen umzugehen, erregt wenig Aufsehen. Sie
zeigt einen Weg, wie sich der Bezug auf eine Gestalt kategorisch verstehen li3t, ohne in
der Form-Inhalt-Falle zu landen. Letztendlich wird es dadurch méglich, Behauptungen
unter Benutzung vorausgesetzter Formen aufzustellen. So etwas erinnert an die platoni-
sche Tradition. Wittgenstein erlaubt es — so moéchte ich zeigen — dies ohne Warnhinweise
und innere Vorbehalte zu tun.

Provisorische Haltestellen

Wittgenstein war kein Postmodernist. Diese These soll, gestiitzt auf Texte aus dem
Nachlass, plausibel gemacht werden. Dazu behandle ich vier Themenkomplexe. (1) Es
kann kein Zweifel dariiber bestehen, dass Wittgenstein sich mit dem Zusammenhang zwi-
schen Sprachausschnitten und unterschiedlichen Lebensformen auseinandergesetzt hat.
Ein unverfanglicher Ausdruck fiir die Problemstellung ist (2) ,, Lebensmuster. Sie inter-
ferieren mit — sprachlich artikulierten — Einzelsituationen. Wer diese adéquat verstehen
will, muss sich darauf einlassen, die Muster als den Hintergrund der Vorfille zu sehen.
Das ist Wittgensteins Version der Einbettung der Ph&nomene in ein Umfeld. Dabei ist
zu beriicksichtigen, dass die Muster ihrererseits keine Bestandgarantie besitzen. Der (3)
Lebensstrom, der sie tragt, 1d8t sie bei Gelegenheit verblassen oder die Gestalt wech-
seln. Wir operieren mit Schablonen, die uns zur mittelfristigen Orientierung im Un-
absehbaren helfen sollen. Dennoch ist die Plastizitdt auch der vergleichsweise stabilen
Muster nicht das letzte Wort. Zum Leben gehort auch eine Gegenwart, die den Lebens-
strom gleichsam vertikal durchschneidet. Wir miissen, um Stellung in der Welt beziehen
zu konnen, jedenfalls Gegebenheiten hinnehmen. (4) Leben ist eine Koproduktion von
Formvorgaben und Variabilitdt. Sozusagen eine Folge von Tanzschritten, die ein Stand-
bein und ein Spielbein verlangen. Um den Gesichtsausdruck zu &dndern, braucht man
ein Gesicht. ([WITTGENSTEIN(2000)] Ms 124, S.148), das heifit: eine physiologische Ord-
nungskategorie als Schauplatz der Verdnderung. Wir kénnen Artikulation nur kooperativ
zwischen einem Sprachausschnitt und festgehaltenen Umgebungsbedingungen (die sich
wieder dndern konnen) denken. Soviel extra-zeitliche Konstanz ist nétig, solange wir uns
mit Sétzen verstindigen.

80



Die Auseinandersetzungen iiber den Singular oder Plural von ,,Lebensform® verdecken
den grofleren Zusammenhang des Problems. Er liegt darin, dass die Isolation von Sprach-
spielen die Frage aufwirft, wozu und wie diese kiinstlchen Segmente gut sein kdnnen.
»,Indem man das Sprachspiel anzeigt, zeigt man die Verbindung der Sprache mit dem
Leben. D.h. die Verwendung der Sprache mit den anderen Lebensvorgéingen ...“ (Ms
137, S.61Db), ,,...wie die Sprache in ihr Leben eingreift.« (Ms 140 S.21) Das ist zunéchst
eine platte Opposition, auf der einen Seite ein Modell, auf der anderen ein unspezifi-
scher Ausdruck, der alles und nichts bedeuten kann. Terminologisch préizise unterscheidet
Wittgenstein in einer anderen Bemerkung.

Kémen wir in ein fremdes Land mit fremder Sprache und fremden Sitten,
so wire es manchmal leicht eine Sprach- und Lebensform zu finden die wir
Befehlen und Befolgen zu nennen hétten, vielleicht aber beséflen sie keine
Sprach- und Lebensform die ganz unsern Befehlen etc. entsprichen. So wie
es vielleicht ein Volk gibt, das keine unserm Gruf} entsprechende Lebensform
besitzt [WITTGENSTEIN(2000)] Ms. 165, S.110

Sprache und Lebensform sind in diesen Sitzen strikt parallelisiert. Befehlen oder Griiflen
sind Lebensformen. Wenn wir auf eine Gesellschaft stoflen, die griin und rot in der Natur
so wahrnimmt, wie wir im Herbst manche Blétter, konnen wir erwarten, dass sie ein Wort
fiir diese Farbe haben und es allenfalls mit Adverben modifizieren.

Denke Dir etwa, Menschen ndhmen in der sie umgebenden Natur ein
stéindiges Ubergehen von roten Firbungen in griine und von griinen in rote
wahr, und zwar so wie wir es im Herbst an manchen Blittern sehen, die
nicht zuerst gelb und dann rot werden, sondern die durch einen dunkel schil-
lernden Ton vom Griinen ins Rote iibergehen. Fiir diese Menschen gehéren
rot und griin immer zusammen. Es sind zwei Pole des Gleichen. Wollen sie
in ihrer Sprache rot und griin unterscheiden, so fiigen sie dem gemeinsamen
Wort eines von zwei Adverben bei, wie wir dem Wort ,,Rot“ die Worte ,,hell®
oder ,dunkel“. Auf die Frage, ob diese beiden Férbungen (eine rote und eine
griine) etwas mit einander gemeinsam haben, sind sie geneigt zu antworten:
ja, beide seien ... [WITTGENSTEIN(2000)], Ms 115, S.238

Durch diese Prézisierung wird der konturlose Ausdruck ,, Leben“ gescharft. Er dient als
Gegenbegriff zum Sprachspiel und kann &hnlich spezifiziert werden. Das ,,Leben® der
griin-rot-Integralisten kann an den entsprechenden Punkten festgemacht werden. Dann
sind auch die Lebensformen nicht ,natiirlich“, sondern in analytischer Absicht festgelegt.
Dann kann man fragen, worauf diese Gestaltprinzipien beruhen.

Genau diese Herausforderung nimmt Wittgenstein auf. Er iiberlegt, wie sich eine Lebens-
form zu ihren unterschiedlichen Ausprigungen und andererseits zur Frage ihrer eigenen
Definitheit verhalt. Die Farbbezeichnungen ,,griin“ und ,,rot“ tauchen in diversen Sprach-
spielen auf. (,So griin war mein Tal.“,  Es griint so griin ... “.) Diese Vorkommen kor-
respondieren und differieren, bezogen auf die Lebensform der Durchschnittseuropéerin.
,Herbstlaub ist griin“ passt nicht zu unserer Wahrnehmung und Praxis, es gehort in

81



eine andere Lebensform. Wir kénnen uns solche Alternativen vorstellen. Manche sind
offensichtlich realisiert. Auch fiir diese Eventualititen benétigen wir Begriffe. Wittgen-
stein hat ein erstaunliches Repertoire an Stichworten fiir diesen Umstand. Er spricht
von ,, Lebensmuster® (Ms 137, S.59b, S.100a; Ms 167; S.16r; MS 232, S.650, S.759), ,, Le-
bensteppich“ (Ms 142, S.13, Ms 169, S.68v) und ,,Lebensschablone“ (Ms 137, S.99a) Der
darin enthaltene Formbegriff ist nach zwei Seiten orientiert, gegeniiber einzelnen Vor-
kommnissen eines Lebens und gegeniiber der Erwigung, dass er selbst ein Vorkommnis
darstellt.

,» Wir reden also iiber Muster im Lebensteppich.“ (Ms 169, S.68v) Eine wiederkehrende
Gestalt dient dazu, Singularitdten zu verorten. ,griin“ alleine sagt gar nichts, man muss
Gelegenheit haben, diese Vokabel in ein Sprachspiel einzupassen, das in einer Lebensart
verankert ist. Wittgenstein betrachtet ein Sprachspiel, das wir it dem Terminus ,, Muster®
spielen.

Dabei denke ich so: wir hdtten auf einem Streifen ein regelméfig fortlaufen-
des Bandmuster und auf diesem Muster also einen Grund eine Zeichnung
oder Malerei die wir mit Beziehung auf das Muster beschreiben da uns diese
Beziehung das Wichtige ist. Wenn das Muster liefe a b ¢ a b ¢c a b ¢, so hétte
ich z.B. einen besonderen Begriff dafiir, dal etwas Rotes auf ein ¢ fillt und
etwas Griines auf das néchste e. [WITTGENSTEIN(2000)], Ms 137, S.98b

Die Beziehung auf das Muster ist das Wichtige. Ein Farbklecks kann fiir sich alleine
stehen, Bedeutung kommt ihm nur in einem Rahmen zu. Solche Rahmen denkt Witt-
genstein nicht starr. Es handelt sich um ,ein sehr kompliziertes, filigranes Muster, das
wir zwar nicht nachzeichnen kénnten, aber nach einem allgemeinen Eindruck wiederer-
kennen.“ (Ms 137, S. 53b) Das ist der Formenreichtum des Lebens. Er bewirkt, dass
wir nicht sicher sein konnen, ob Einzelheiten tatsédchlich dem gewéhlten Muster unter-
liegen. Am Beispiel des Regelfolgens — Regeln sind ausformulierte Handlungsmuster —
hat Wittgenstein diskutiert, dass es unmoglich ist, die Praxis mit einer Schablone so fix
zu determinieren, dass zwischen der Mustervorgabe und der Zuordnung der spezifischen
Ausfithrung keine Liicke entstehen kann. , Kénnte also Bestimmtheit nur dort sein, wo
regelméflige Lebensldufe sind? Was tun sie aber, wenn ihnen ein unregelméfiger Fall un-
terlduft?* (Ms. 137, S.59b). Drei Alternativen stehen zur Verfiigung. Erstens bestehen
»regelmifige Lebensldufe”, beziiglich derer Sprachspiele prézise definiert sind. Zweitens
ist es ofters schwierig, innerhalb eines Lebenslaufes {iber seine RegelmafBigkeit klar zu
kommen. Dann fillt die Zuordnung eines Sprachspiels zu einem der angebotenen Muster
schwer. Und mit der dritten Moglichkeit gelangen wir im Kontext der Vorstellung vom
yoprachmuster® in den Bereich des Vor-Definiten. ,, Ein Lebensmuster ist die Basis einer
Wortverwendung. Das Muster #ndert sich. Das Sprachspiel kommt ins Wanken.“ (Ms
167, S.16r) Der Stabilisierungsfaktor, dessen sich Menschen gerne bedienen, ist zeitweise
instabil. ,Mir fehlen die Worte.“

Eindrucksvoll formulierende Philosophen (m/w) sprechen von ,,Sein und Zeit*. In Witt-
gensteins Bild zur Verstéindigung {iber die Begriffsverwendung ist der Zeitfaktor vorgese-
hen. Ein Band, dem ein Muster aufgeprégt ist, lauft regelméfig fort. ,,Das Band zieht an

82



mir vorbei.“ (Ms. 169, S.68v) Die Abldufe, die uns Gelegenheit geben, an ihnen Muster
zu erkennen, enthalten Briiche. Das ist die Seite, an welcher die Formen in Richtung
Unbestimmtheit weisen. Wir kénnen uns ,,den Hintergrund“ als ,,kompliziertes filigranes
Muster vorstellen“, aber auch als weniger organisiert. ,,Der Hintergrund ist das Getriebe
des Lebens. Und unser Begriff bezeichnet etwas in diesem Getriebe.“ (Ms. 137, S.53b)
Das ist der springende Punkt. Begriffe stehen doppelt auf dem Priifstand. Sie sind —
unvollkommen — mit Lebensmustern korreliert und sie bleiben ,,im Trockenen* zuriick,
wenn sich diese Muster dndern. Wenn die vorldufige Orientierung in den ,,Handlungen
der verschiedenen Menschen, wie sie durcheinanderwimmeln“ (Ms. 137, S.54b) verlo-
rengeht, , Wenn nun einmal Anomalien in dem Muster auftreten ... (Ms. 137, S.98a),
verschwimmen die Bezugsebenen fiir Sprachausdriicke. Es ist nicht mehr entscheidbar, ob
sie relativ auf ein anderes, bereitstehendes Muster zu verstehen sind, oder ob iiberhaupt
die Sicherheit eines Musters fehlt. Die misslungene Einrichtung der Netzwerkkarte ei-
nes Computers [HRACHOVEC(1996)] kann durch eine Fehlkonfiguration verursacht sein
— oder die Karte ist defekt. Hierauf ist Otto Neuraths Spruch gemiinzt, wir seien wie
Seeleute, die ihr Schiff ,, auf offener See umbauen miissen, ohne es jemals in einem Dock
zerlegen und aus besten Bestandteilen neu errichten zu kénnen.*“ [NEURATH(1932/1933)],
S.206

Unentbehrliche Formsachen

Die Abstufungen von der Prézision zum Gewimmel sind dargestellt. Die Lebensformen
unterliegen ihrerseits dem ,,Strom der Welt* (Ms. 209, S.18) Worin liegt nun der Halt,
den wir unter diesen Umsténden erwarten kénnen? Kommt diese Analyse nicht letztlich
darauf hinaus, dass keine festen Anhaltpunkte fiir eine Weltordnung angegeben werden
konnen?

Sowohl der Entwurf dser Seinsgeschichte, als auch das Bild des fortlaufenden Bandmus-
ters, implizieren, dass es in der Welt fiir Menschen keine definitiv sicheren Haltestellen
gibt und dass auch Formkonventionen wie Bildung sie nicht herbeizaubern kénnen. Die
Frage an Wittgenstein ist darum: Was bietet sein Modell zur Erlduterung der Gestaltan-
teile, die unser Leben mit bestimmen. Eine Uberlegung aus 1930 gibt eine einprigsame
Auskunft. Es handelt sich um eine allgemeine These, die in Verbindung mit einem Bei-
spiel expliziert wird. Den Anfang macht eine Frage, die direkt in das Umfeld von Da-
tenbanken passt. IThr Bezugsfeld sind tote, d.h. aus dem menschlichen Zeitverlauf herau-
sextrahierte Daten. ,,Wenn die Welt der Daten zeitlos ist, wie kann man dann iiber sie
reden?* (Ms. 209, S.18) Die Nihe zum Tractatus ist in dieser Stelle noch zu spiiren. Es
geht darum, zu verstehen, wie sich die logische Form fiir Menschen bemerkbar machen
kann. Diese Menschen stehen (mittlerweile) im ,,Strom des Lebens®; sie unterliegen dem
Gewimmel. Die abgehobene Ordnung trifft auf den Lauf der Dinge.

Der Schnittpunkt liegt im Aussagesatz. Er ist ein zeichenartiger Sprachextrakt mit ei-
ner entscheidenden Eigenschaft: dieser Gegenstand unterliegt der Meinungsbildung und
dem Urteil. Menschen einigen sich darauf, diese Wortkombination zur Befestigung ge-
meinsamer Verhaltensweisen zu verwenden. ,,Unsere Séitze werden von der Gegenwart

83



verifiziert.“ (a.a.0.) Die Ubereinstimmung, mit zwischen Personen, die in einer Welt
verbunden sind, geschieht in der gelebten Gegenwart. Sie produziert die checkpoints, an
denen einander das Leben der Sprachgruppe und die Datenstrukturen treffen. Allgemein
betrachtet ist das eine Variation der dreigliedrigen Abstufung , Einzelfall — Lebensform —
Unergriindlichkeit. Aber Wittgenstein illustriert sein These. Die angesprochene Struk-
tur findet sich in alltdglichen Beispieln wieder. Ein Mafistab ist ein Kompositum, ein
physisches Ding, das eine bestimmte Ldnge hat. Ein Weltbestandteil, den wir als Mess-
gerdt verwenden. Aus dieser Verwendung bezieht es seine Form; sie ist ein Muster, dessen
wir uns bedienen, um Einzelvorkommen zu kategorisieren.

In diesem Falle kann man auch nicht sagen: Ja, der Maflistab mifit die Lange
trotz seiner Korperlichkeit, freilich, ein Mafstab, der nur Lénge hiitte wire
das Ideal, wére quasi der reine Maflstab. Nein, wenn ein Koérper Liange hat,
so kann es keine Liénge ohne einen Korper geben [WITTGENSTEIN(2000)],
Ms.209, S.18

Die Schablone macht nur Sinn im Zusammenspiel mit den Aufgaben (der
Léngenmessung), fiir welche wir sie entworfen haben. Die Hinweise sind in gewisser
Weise banal, man kénnte paraphrasieren: Form besteht nicht ohne Inhalt.

Doch das Beispiel enthélt eine prinzipiellere Lehre. ,,Die Lange®“ ist zwar abstrakt,
aber nicht so entriickt, dass sie nicht auf dieses Messding abgestimmt wére. Faktische
Maflstdbe nehmen an dieser Vorausbestimmung innerhalb der Praxis des Messens teil.
Unsere Sétze sind nicht ¢rgendwelche Zusammenstellungen von Wortern. ,,Sie miissen das
Zeug haben, um von ihr (der Gegenwart h.h.) verifiziert werden zu kénnen.“ (a.a.O.)
Wenn diese Abstimmung zwischen der Materialitdt und der Formvorgabe das entschei-
dende Moment ist, steht und fillt das menschliche Verhalten in der Welt mit ihr. Einen
Maflstab zu verwenden heift, iiber eine Praxis zu verfiigen, die eine ,, Form des Maflstabs“
(die Lange) mit einer Singularitéit (diesem Stock) synthetisiert. Wittgenstein weifl wohl,
dass Gummibénder dieser Aufgabe kaum gewachsen sind und dass es keine universal
einheitliche Lebensform des Messens gibt. Aber das ist unbezweifelbar: Damit jemand
messen (und einen Beitrag zur Diskussion des Messens liefern) kann, muss er sich auf
diesen Typ der Synthesis einlassen. Es ist nicht moglich, Materialitdt und Formenreich-
tum separat nebeneinanderlaufen zu lassen und zu verstehen, was eine Messung ist. Fiir
Sétze gilt dann, dass sie in einem Gebrauch ,,beheimatet“ sind, der ihre Gestalt mit einer
Situation verbindet. So erhalten sie die Spannug, die sie der Welt gegeniiber ausiiben.
Sie geht verloren, wenn man die Kooperation der beteiligten Faktoren auseinanderdivi-
diert. ,, Grammatische Tatsachen® sind sprachlich-praktische Dispositive des Uberlebens.
Sie sind nicht unerschiittelich und kénnen verblassen, iiberlagert werden, zerfallen. Und
dennoch: ohne sie geht es nicht. In ihnen hat sich eine Form im Gewimmel festgesetzt.

Der Bus hélt an provisorischen Haltestellen nicht provisorisch.

84



Reformulierungen, Reformen, Refugien

85



Die Nachzeichnung einiger Entwicklungslinien der européischen Philosophie hat, was Bil-
dung angeht, zu einem zwiespéltigen Ergebnis gefiihrt. Theoretikerinnen (m/w), die sich
dieser Sache annehmen, sind (verkiirzt gesagt) Nostalgiker ubd/oder Eklektikerinnen.
Nostalgisch ist die Klage iiber die vergangene Bliite, eklektisch kann man in doppel-
ter Weise sein. Eine Variante besteht darin, unter dem Generalvorbehalt des verlorenen
Zustands einzelne Gedanken herauszugreifen und auf Sachgehalt und Brauchbarkeit ab-
zuklopfen. Diese Option ist oft mit umfassenden Transformationsanspriichen verbunden.
Zur Dekonstruktion passt der Glaube an eine andere Welt. Weniger anspruchsvoll ist die
zweite Art des Eklektizismus, die nach der Feststellung des Verblassens abendléndischer
Perspektiven die bestehenden Sachverhalte priift und sich zu orientieren sucht. Die Vari-
anten lassen sich nicht sauber trennen. Bestehende Sachverhalte haben eine Geschichte,
die ihrerseits (in der Regel) in fortschrittsfreundlichem, oder aber verlustgeprigtem,
Ton, auf Sachverhalte zuriickgreift. Die Diagnose des vorliegenden Buches belésst es bei
diesem Resultat.

Fiir die gesellschaftliche Debatte iiber den Stellenwert von Bildung ist das nur beschrénkt
hilfreich. In ihr spielen die innerphilosophischen Perspektiven keine zentrale Rolle. Die
Zugénglichkeit des Bildungssystems eines Staates, seine Kosten und sein Erfolg in der
Beforderung personlicher Ambitionen und des Gemeinwohls stehen im Vordergrund.
Diesbeziigliche Auseinandersetzungen beziehen sich wohl auf generelle theoretische Po-
sitionen, doch die Verbindung zwischen politischen Programmen und gedanklicher Fun-
dierung ist lose gekniipft. Nach Priifung der vorgelegten Quellen ist nicht ersichtlich,
wie dieser Umstand seitens der Philosophie zu dndern wire. Gleichzeitig ist allerdings
deutlich, dass ihre historischen und systematischen Uberlegungen an einigen Stellen von
den umstrittenen Verhéltnissen beeinflusst und durch Kritik an ihnen motiviert werden.
Universitaten als Institutionen unterliegen wechselnden politischen Zugriffen, gegen die
sich ihre Mitglieder bisweilen heftig zur Wehr setzen. Als starker Einfluss hat sich im
letzten Jahrzehnt die Deregulierung dieser staatlich etablierten Bildungsanstalten nach
Marktprinzipien erwiesen.

Davon war bis jetzt in diesem Buch kaum die Rede. In Jacques Derridas Festrede ist
die Opposition gegen die Zweckwidmung der akademischen Tétigkeit sichtbar gewor-
den. Die Aufrisse dieses Kapitels verfolgen eine andere Strategie. Eine Opposition zwi-
schen Kulturwissenschaften und Wirtschaftsinteressen aufzubauen ist nicht schwierig.
Die Mangager bieten reichlich Anlass zur Kritik. Verdeckt bleibt dabei die Mo6glichkeit,
aus einer solchen Konfrontation auch zu lernen. Im Folgenden werden beide Optio-
nen demonstriert. Eine zwischenzeitlich populdre Kombination zwischen Bildung und
Datenbanken sind ,, Wissensbilanzen®“. Hier wird, so suggeriert der Ausdruck, mit Bil-
dungsgiitern Rechnung gemacht. Die Erkundigung {iber die externen Bedingungen, in
denen universitire Abldufe sizio-Okonomisch geregelt werden, beginnt mit einer Glosse
zu diesen Zwischensummen , intellektuellen Kapitals“. Der Begriff ist dubios, das heifit
aber nicht, es sei nutzlos, produktive Beziehungen zwischen wirtschaftlichen Interessen
und theoriegeleiteter Forschung herzustellen. Als Beispiel skizziere ich Grundgedanken
der ,, Wachstumstheorie®“. Sie widmet sich der Frage, wie , geistige® Impulse. die einen
bedeutenden Beitrag zur Produktivitit moderner Gesellschaften leisten, konzeptuell ein-

86



zuordnen sind. Es zeigt sich: sie erinnern an Platon.

Konkreter als diese zwei Seitenblicke werden die beiden abschlieBenden Segmente. Eine
greifbare Reorganisation des Hochschulwesens im Hinblick auf internationale Vergleich-
barkeit und deregulierte Konkurrenz ist die Bolognareform, welche 6sterreichischen Uni-
versitdten per Gesetz verordnet wurde. Ein Riickblick auf diesen Vorgang an der Univer-
sitdt Wien, verbunden mit einer Méngelliste, fasst die Erfahrungen des AUtors als des
Vorsitzenden der zustédndigen Curricularkommission zusammen. Diese Tétigkeit war weit
entfernt von den hier dargestellten Uberlegungen zu Bildung. Der Bericht markiert einen
politisch-organisatorischen Gegenpol zu ihnen; die Frage der Vermittlung bleibt offen.
Auf einem Umweg wird zuletzt dennoch versucht, einen Gesamteindruck wiederzugeben.
Als Reaktion auf die Bolognareform, und inspiriert vom idealistischen Bildungsbegriff
(,,Bildung statt Ausbildung“), kam es im Spétherbst 2010 zu massiven Protesten der Stu-
dierenden an Osterreichs Hochschulen. Das Auditorium Maximum der Universitit Wien
war wochenlang besetzt. In diesem Kontext hielt ich eine Anfingeriibung, die ein Wi-
ki begleitete.*> Eine Montage aus Beitriigen in dieser kooperativen Plattform vermittelt
einen Eindruck vom Geschehen. Die Demontage des emphatischen Begriffes, zugleich sei-
ne Wiederinbetriebnahme, und die Erschliefung eines neuen Mediums zur Unterstiitzung
geteilter Lernvorgénge finden gleichzeitig statt. Einfacher ist der Problemstand nicht zu
prasentieren.

“SErste Ansiitze einer Wiki-Pidagogik bieten [PENTZOLD(2006)], [RAFAELI(2006)], [HRACHOVEC(2006b)],
[HRACHOVEC(2006a)], [HRACHOVEC(2007)].

87



Wissensbhilanzen

Ein ehemaliger Trainer der 6sterreichischen Fufiballnationalmannschaft sagt in einem In-
terview iiber seine Tochter: ,,Die Michaela hat immerhin einen Doktor-Titel, und der ist
mehr wert als alle meine FuBball-Titel zusammen.“*% So sieht die Rangordnung der eu-
ropéischen Kulturstaaten aus. Expertise am Fufiballfeld ist eine profitable, aber letztlich
eingeschrankte Sache. Wirklich wertvoll ist die akademische Ausbildung. Das Doktorat
verbiirgt nicht einfach gut dotierte Posten, sondern eine Befriedigung hoherer Art. Die
Auskopplung vom direkten Umsetzungsdruck des handwerklichen oder firmengesteuerten
Tagesgeschiftes verleiht Souverdnitidt und Sozialprestige. In dieser Linie liegt auch die
Auffassung, dass die Beschéftigung mit Wissen fiir sich alleine wertvoll ist, sei es wegen
der sachlichen Attraktivitéit, sei es, weil sie ins Bild des Menschen als eines verniinftigen
Akteurs passt.

Die Einschitzung Josef Hickersbergers ist zunehmend antiquiert. Am Organisationswan-
del der Universitédten 148t sich die Erschiitterung der konventionellen Reihenfolge des Bil-
dungssystems gut verdeutlichen. Die Wiener Situation, in der das Universitatsgebaude
ghnliche Reprisentationsaufgaben erfiillt, wie das Parlament, zwei grole Museen und das
Burgtheater, ist ein Extrem, doch sachlich spiegelt sie die Rolle der Hochschule als einer
staatlichen Schliisselinstitution schrig vis & vis vom Regierungssitz. Vom Kaiser bis zu
den Wissenschaftsministern (m/w) der 90-er Jahre des vergangenen Jahrhunderts stand
das osterreichische Universitdtswesen unter der Fithrung einer Biirokratie, die — fachlich
offenbar unbefugt — das Protektorat des Staates iiber seinen tertidren Bildungssektor
ausiibte.

Akademisches Wissen wurde in dieser politischen Konstellation durch eine Behérde vor
der Vermischung mit zweckorientierten kognitiven Kompetenzen geschiitzt. Die Univer-
sitdten haben, so wenig wie die Post oder die Energieversorger, als nationale Monopole
Zukunft. Zu eklatant ist der Widerspruch zwischen der groflen Geste, mit welcher die Re-
gierung direkte Verantwortung fiir die Wissenschaftsentwicklung der Nation iibernahm,
und ihrer Unzusténdigkeit in allen Detailfragen, die faktisch dazu fithrte, dass eine kleine
Gruppe akademischer Funktiondre die Vorgéinge in dieser Reservation bestimmte. An-
stelle des Modells von Staatsbeamten (m/w) im universitiren Sondereinsatz trat das
Vorbild der Firmenorganisation mit Vorstand, Aufsichtsrat und Betriebsrat. Die Hoch-
schulen sind selbst verantwortlich fiir ihr Auftreten am Bildungsmarkt. Sie verhandeln
mit dem Ministerium um die Ressourcen, die sie zur Erfiilllung der akkordierten Ziel-
vorgabe benottigen. Der Paradigmenwechsel provoziert einen Identitétskonflikt, der sich
in den betroffenen Institutionen in unterschiedlicher Stéirke bemerkbar macht. Hans N.
Weiler hat konstitutive Ambivalenzen der deutschen Universitdten beschrieben. Sie be-
treffen Autonomie, Reformen, Hochschulzugang, (Inter-)Nationalitéit und die Rolle der
Studierenden. Letztlich deuten sie darauf hin, dass sich zwei Auffassungen von Wissen
gegeniiberstehen:

Here there reigns, on the one hand, the time-honored notion of the academy

46 Osterreich, 12.11.2006, S.15

88



as the place where knowledge is pursued for its own sake. On the other
hand there prevails — in its crassest form — what has come to be known
as the notion of shareholder value. In this kind of ambivalent perspective,
scholars are at once seen as independent high priests of knowledge, or as
public servants of whom certain outcomes are expected. [[WEILER(2005)] S.
15f (online-Version)]

Die Phrase ,hohe Priester der Wissenschaft* kommt nicht von ungefihr. Zweifellos ist
das moderne Leben durchgéngig von Ergebnissen wissenschaftlicher Arbeit gepréigt, doch
die ,,angewandte Forschung* erreichte selten das Prestige der Grunddisziplinen. Darwin,
FEinstein, Freud und Foucault konnten im Windschatten des alten akademischen Systems
unterkommen, ohne den Geldgebern die Niitzlichkeit ihrer Untersuchungen vorweg nach-
weisen zu miissen. Ein Unternehmen, das den Erfordernissen von Nachfrage und Angebot
von ,,Bildungsgiitern“ zu geniigen hat, wird nur beschriankten Wert auf Prinzipienwissen
legen.

Die ,,university of culture* (Bill Reading*”) reprisentierte einigermafien homogene na-
tionale Traditionen und berief sich auf ein simples Modell des Wissenstransfers, dem
gemif sich die Ergebnisse ihrer Grundlagenforschung sukzessive in den Anwendungs-
bereichen, insbesondere der Wirtschaft, ausbreiteten. ,, The university of culture is no
more.“[COWAN(2005)] S.3 Einen lebhaften Eindruck der Hoffnungslosigkeit akademi-
scher Wiirde bietet die kleine Schrift Jacques Derridas iiber die Universitét, die schon
im vorigen Kapitel kommentiert wurde und in welcher der Meister der Dekonstruktion
die von ihm selbst unabléssig zerlegten Traditionszusammenhinge um das suggestive
Wort ,,Professor (Bekenner) neu zu biindeln versucht.[DERRIDA(2001)] Und die Proli-
feration von Expertise in Innovationssystemen erweist sich bei ndherem Zusehen auch
als kompliziert zwischen diversen gesellschaftlichen Akteuren verschaltet.

Universitidten partizipieren in einer multivalenten Kooperationsumgebung und werden
darauf angesehen, was sie zur Skonomischen Entwicklung beitragen. Ihre innovati-
ve Kapazitdt ist ein geteilter Segen, sofern sie dazu eingesetzt wird, die relative Ei-
genstindigkeit der Hochschulen vom Tagesgeschéft auszuhebeln.

Weil sie génzlich unabhéngig, ganz auf sich gestellt ist, bleibt die Universitét
auch eine schutzlos preisgegebene, einzunehmende, zuweilen zur bedingungs-
losen Kapitulation verurteilte Festung. Wohin sie sich auch begibt, sie sthet
kurz davor, sich preiszugeben. Weil sie es nicht duldet, dafl man ihr Bedin-
gungen aufzwingt, ist sie, blutleer und abstrakt, manchmal gezwungen, sich
bedingungslos zu ergeben. [DERRIDA(2001)] S.17

Paradigmatisch nennt Robin Cowan die Beispiele zweier kanadischer Mediziner (m/w),
deren Laborarbeit mit den Interessen von Pharmakonzernen kollidierte, welche die

YT[READINGS(1997)]. Zur Auseinandersetzung mit Readings Thesen vgl. u.a. [WAKS(2002)], der ,,corpo-
rate universities” als ,,shadows® der traditionellen Bildungseinrichtungen versteht: als Institutionen in
ihrem Schatten, als ihre Schattenbilder, aber auch als Antizipationen (,,foreshadowing®) ihrer Zukunft.

Uber Industrie und Hochschulen in Europa und den USA schreibt [RAMIREZ(2002)]

89



betreffende Forschungsinstitution subventionierten.*® Der Typus des Hochschullehrers
(m/w) war bisher von jenem der Unternehmerin (m/w) deutlich unterschieden. Die Fra-
ge, ob eine Behauptung zutrifft, wurde von ihrer Niitzlichkeit meist getrennt gehal-
ten. ,,Die Forschung und ihre Lehre ist frei“ bedeutete ein staatlich verbrieftes Privileg
zur Wahrheitssuche. Die Geisteswissenschaften, die derart klischeehafte Vorgaben selbst
energisch demontiert haben, sind nicht die besten Advokaten eines geschichts-enthobenen
Standards fiir die eigene Tétigkeit. Als neue Richtschnur bietet sich die Wirtschaft an.

Die Universitéiten geraten in den Sog betriebswirtschaftlicher Betrachtungen. Natiirlich
sind sie schon lange Unternehmen (sui generis), die Verdnderung betrifft die Legitimation
und damit auch das Selbstverstéindnis der Institution, darum auch ihre Existenzberech-
tigung. So prognostiziert der Soziologe Stefan Titscher, als Sprecher einer Steuerungs-
gruppe des osterreichischen Wissenschaftministeriums:

In den kommenden Jahren wird sich die Einstellung der universitédren Haupt-
akteure dahingehend veréindert haben, dass zwei Stufen der Transformation
als selbstversténdlich angesehen werden: Zunéchst wird Kapital in Wissen
transformiert, und in einem zweiten Schritt wird (neues) Wissen in Kapital
umgwandelt. Dass diese zwei Stufen als selbstversténdlich angesehen wer-
den, meint, dass sie als die Kernprozesse universitiarer Produktion begriffen
werden. werden.[TITSCHER(2004)] S.123

Der Staat investiert in die wissenschaftliche Tétigkeit, die sich in der Folge in Renditen
umsetzen lit. Das ist der grobe Kern, der gleich anschlieBend durch eine Modifikation
adaptiert wird. Titscher beruft sich auf den erweiterten Kapitalbegriff Pierre Bourdieus,
der aus der Analyse der Hegemonialstrukturen sozialer Systeme stammt.

Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass hier der Kapitalbegriff — analog zu
Pierre Bourdieu — weiter gefasst wird und nicht nur ckonomisches, son-
dern auch kulturelles Kapital (wie Féhigkeiten, Qulifikationen), soziales Ka-
pital (das sich in Beziehungen, Verpflichtungen niederschligt) und sym-
bolisches Kapital (manifestiert in Rankings und anderen Prestigewerten)
meint.[TITSCHER(2004)] a.a.0.

Das flache 6konomische und das differenzierte soziologische Verstdndnis von Kapital
verschrénken sich in einer aufschlussreichen Hybridform. Das eine ist eine Finanztrans-
aktion, das andere ein Entwicklungsprozess innerhalb einer Organisation. Es ist ein Un-
terschied, ob jemand den Gehalt einer Professorin zahlt, oder ob die Professorin in
eine Berufungskommission nominiert wird. Bourdieus Analogie der Wertschopfung ist
sicherlich suggestiv, doch sie wird bedenklich, wenn die analogisierten Bereiche in ei-
ne gemeinsame Konstruktion gepackt werden. Das Kapital; des Ministeriums induziert
Kapitals der Universitéten, die ihrerseits aus Kapitaly Kapital; und Kapital, generieren.
Geld macht wissenschaftliche Qualitéit und diese Qualitit macht Geld. Schliellich zéhlen
beide Faktoren als ,,Kapital“. Zur politischen Rechtfertigung des Universitatsbudgets ist

“8Die Fille von David Healy und Nancy Olivieri werden auf einer Webseite der Canadian Federation of
Students dargestellt: http://www.cfsmb.ca/index.php?section_id=24 (16.2.2010)

90



diese Formel gut genug. (Osterreichs beriichtigte , Weltklasseuniversititen“.) Fiir den
feineren Geschmack steht die Differenzierung im Kapitalbegriff bereit. Sie ist in diesem
Kontext strategisch doppelbddig.

Ein blendender Terminus fiir diese Doppelbodigkeit ist Wissensbilanz. Titscher kom-
mentiert seine Anleihen an Bourdieu mit einem Querverweis auf das dsterreichische Uni-
versitatsgesetz 2002. ,In diirrer Gesetzeslogik kommt dies in der ,Wissensbilanz‘ zum
Ausdruck, die Universitédten dem neuen Gesetz zufolge legen miissen.“[TITSCHER(2004)]
a.a.0. Die Modifikation des Kapitalbegriffs greift auf die Konzeption des Wissens iiber.
Sofern er in Bilanzen erfasst wird, handelt es sich um einen quantitativen Faktor im
betrieblichen Rechnungswesen. So einfach ist es auch hier nicht (immer) gemeint. Da
Wissen eine Ressource eigener Art ist (kulturelles Kapital), bedarf es einer neuen Vari-
ante von Bilanz. Die Anverwandlung des Hochschulbereiches an die Marktwirtschaft be-
dient sich einer semantischen good cop/bad cop Strategie. Die beinharten skonomischen
Kategorien wechseln mit der konzilianten Position: ,,Das sind keine konventionellen Rech-
nungsabschliisse. “

Um die Bedeutung dieser begrifflichen Doppelperspektive richtig zu ermessen, ist ein
weiterer Argumentationsstrang zu beachten. Die Universitéitsreformer haben auf eine
skandinavische Entwicklung zuriickgegriffen, die auf Anomalien des Aktienmarktes rea-
giert. Vgl. [DAUM(2003)], [GRUBEL ET AL.(2004)GRUBEL, KLAUS/SZ0GS] Firmen wie
Microsoft oder Oracle erreichen Borsennotierungen, die hundertfach iiber den materiel-
len Kennzahlen liegen, die nach herkémmlicher Methode ihren Wert bestimmen. Intuitiv
liegt das daran, das ihre Erfolgsaussichten nicht darin begriindet sind, dass sie Immo-
bilien oder Zugang zu Rohstoffen besitzen. Ihr know how z#hlt, das Ensemble an Ideen
und Fertigkeiten, welches ihnen die ErschlieBung der Zukunftsmirkte der Informations-
gesellschaft erlaubt.

Ein Faktor, der zu derart eklatanten Erfolgen fiihrt, verdient sorgfiltige Priifung. Eine
Angestellte weiss, wie sich die Entscheidungsablidufe besser organisieren lassen; sie weiss,
wo zusétzliche Ersatzteile zu beschaffen sind und kennt die Experten fiir Steuerfragen.
Firmen setzen sich aus mannigfaltigen derartigen Kompetenzen zusammen, sie besitzen,
nimmt man die jiingst erweiterte Terminologie zu Hilfe, soziales Kapital. Die Wortwahl
hat einen gezielten Effekt. Was frither eine diffuse Mischung aus — unter anderem —
Personalpolitik, Sachkompetenz, Routine, hierarchischen Traditionen, Aussenkontakten
und Mitarbeitermotivation gewesen ist, wird in ein Mess-System normalisiert. Kapital
muss schliellich auf irgend eine Weise quantifizierbar sein. Sieht man die Literatur zur
Einfithrung von Wissensbilanzen durch, findet man gute Griinde dafiir, Interna moderner
Unternehmen auf diese Weise darzustellen.

Bei der Planung, Steuerung und Kontrolle von Intangibles steht fiir die Un-
ternehmen, die zunehmend von immateriellen Vermogenswerten abhingen,
nicht die Frage im Vordergrund, wie hoch der monetdre Wert des intel-
lektuellen Kapitals einer Organisation ist. Eine objektive Ermittlung ist
kaum moglich und deren Nutzen unter dem Gesichtspunkt der Unterneh-
mensfithrung ohnehin fraglich. Viel wichtiger ist doch die zielgerichtete Ge-

91



staltung des intellektuellen Kapitals zur Steigerung des Unternehmenswertes
und damit im Endeffekt die Transformation von Intangibles in monetére Re-
sultate! [STO1(2004)] S.14

Zu diesem steuerungstechnischen Ansatz gibt es das mitarbeiterinnen-freundliche Pen-
dent:

Weiters wird eine verbesserte Orientierung der Mitarbeiter iiber die Wissens-
bestdnde in der Organisation erreicht. Zentral aber ist die Entwicklung einer
gemeinsamen Sprache iiber das Wissen innerhalb des Unternehmens sowie
Transparenz iiber Zugang zu Wissen: Wie reden wir iiber Wissen? Wer kann
bei spezifischen Problemen (etwa der Produktionsplanung oder der Materi-
alauswahl) gefragt werden?

Die gemeinsame Sprache zu einem spezifischen Thema wie Wissensmanage-
ment zu entwickeln, erfordert die Teilnahme aller betroffenen Gruppen und
Abteilungen.[ BORNEMANN(2004)]

Ein weiterer Faktor ist die verbesserte Aussendarstellung des Unternehmens, das durch
derartige Rechenschaftsberichte aussagekréftiger auftritt, als in den géngigen Informa-
tionsbroschiiren. Consulting Biiros nehmen sich dieser neuen Entwicklung an. Fiir den
Bereich der Universitidten lohnt sich jedoch die Frage, welches Licht diese Betrachtungs-
weise auf ihre Tatigkeiten wirft.

Das osterreichische Wissenschaftsministerium ist vorgeprescht. Wéahrend in ganz
Deutschland, glaubt man dem ,, Wissensbilanz-Blog“, noch im Sommer 2008 einzig der
Stiftungslehrstuhl Tourismus an der katholischen Universitédt Eichstitt-Ingolstadt eine
Wissensbilanz veroffentlicht hatte®?, ist sie fiir alle 6sterreichischen Hochschulen ab 2006
verpflichtend. Per Verordnung ist festgelegt, wie das Sozialkapital und die Produkti-
onsprozesse der Lehranstalten zu erheben sind. Unter ,Humankapital“ fallen das Per-
sonal, die Habilitations- und Berufungszahlen, Auslandsaufenthalte, Gastforscherinnen
und ,,Anzahl der Personen, die an Weiterbildungs- und Personalentwicklungsprogram-
men teilnehmen.“?? | Strukturkapital“ enthilt Grofigeriite und die Nutzfliiche pro Uni-
versitit, iiberraschender Weise aber auch Aufwendungen zur Frauenforderung und fiir
Studierende mit Behinderungen. ,,Beziehungskapital“ umfasst Gutachtertétigkeit, Funk-
tion in wissenschaftlichen Gremien und — ohne Scherz — die ,, Anzahl der Entlehnungen an
Universitétsbibliotheken* (Ziffer I1.3.5). Auf 30 Seiten wird in einem Anhang spezifiziert,
welchem Datenformat die einzelnen Angaben zu geniigen haben.

Fiir Wissensbilanzen 148t sich ins Treffen fithren, dass sie die Transparenz immateri-
eller Arbeitsablidufe in und zwischen Teams fordert und damit — es muss sich rechnen

Ohttp://www.wissensbilanz.de/blog/archives/196-Veroeffentlichte-Wissensbilanzen-in-
Deutschland.html. Die Dokumentation ist mittlerweile nicht mehr zugénglich.

%0Djie Verordnung findet sich unter http://archiv.bmbwk.gv.at/universitaeten/recht/gesetze/wbv/
wbv.xml (16.2.2010) Die Wissensbilanz der Universitdt Wien fiir 2007 ist unter http://www.univie.
ac.at/mtbl02/02_pdf/20080714.pdf (16.2.2010) verdflentlicht. Eine Zusammenstellung fiir Inns-
bruck findet sich hier: http://www.uibk.ac.at/fakten/leitung/rektor/sim/wissensbilanz/wibi-
andere.html (16.2.2010)

92



- auch den Wert der Produkte steigert. Was das Ministerium vorschreibt ist dagegen
die Erhebung ausgesprochen inhomogener Kennzahlen. Personalstand und Habilitati-
onsquoten und die Anzahl von Kursbesuchen zur Personalentwicklung charakterisieren
(unter anderem) das ,,Humankapital“. Offen bleibt, ob ,,geschenkte“ Habilitationen und
die Teilnahme an Brandschutziibungen dieses ,,Kapital“ erhohen und wer entscheidet,
ob eine hohe Quote negativer Leistungsbeurteilungen in Lehrveranstaltungen als Zeichen
flir Qualitédtsanspruch oder mangelnde Didaktik zu nehmen ist.

Das Anschauungsbeispiel der Verordnung aus dem Wissenschaftsministerium macht
deutlich, dass die humanistische Génsehaut, die bei Ausdriicken wie ,,Beziehungskapital
entstehen mag, einen sentimentalen Nebeneffekt darstellt. Wenn die ,, Anzahl von Akti-
vitdten an Universitétsbibliotheken® als so eine Beziehungsgrofie angegeben wird, macht
es wenig Unterschied, was jemand sonst noch als eine Art Kapital bewertet. Abgesandte
e-Mails, affichierte Plakate. Deutlich ist eine Fehl-Passung zwischen dem griffigen Namen
, Wissensbilanz“ und der Realitdt des akademischen Lebens. Staatliche Kontrollorgane
benétigen eine checklist fiir politische Entscheidungen, das wird die Diskussion iiber sol-
che Rechenschaftsberichte nicht weiterbringen. Instruktiver ist es, sich anzusehen, wie
Forschungseinheiten die Vorgabe verwenden, um sich der Offentlichkeit im rechten Licht
zu préasentieren. Dort grenzt die Universitdt an Marktabldufe.

Es bedarf nur geringer Phantasie, um sich das Aussehen der Schriftstiicke vorzustellen,
die von trendbewuften akademischen Einrichtungen vorgelegt werden.?! In ansprechen-
dem graphischen Design versichert der Vorstand eingangs mit Foto und faksimilierter
Unterschrift, dass die Entwicklung des vergangenen Jahres sehr positiv verlaufen sei. Es
folgen — eventuell nach einem , mission statement“ — Neuigkeiten aus dem Betrieb, die
Aufstellung der Mitarbeiterinnen (m/w) und Projekt-, Publikations- sowie Reiselisten.
Tabellen mit Kennzahlen, wie sie das Ministerium verlangt, sind dezent eingefiigt. Ein
Ausblick schliefit mit Dank an die Mitarbeiterinnen (m/w) und der Bitte, dem Rech-
nungsleger weiterhin das Vertrauen zu bewahren. Aus Sicht der alten Wissenselite sind
diese Broschiiren iiberfliissige Verpackung. Sie konnte sich auf die Selbstverstéindlichkeit
des Féacherkanons und die Bestandsgarantie durch die nationale Bildungsaufsicht stiitzen.

Qualitiativ hochwertiges Wissen boten die dazu designierten Institutionen kraft ihrer
Tradition und ihres Auftrags. Genau diese Befahigung versuchen nun kleinere, kompakte
Ausbildungs- und Forschungsgruppen fiir sich zu reklamieren. Die Ironie eines Gesetzes,
das Wissensbilanzen fiir Universitdten vorschreibt, liegt darin, dass diese Verstaatlichung
sich auf einem Abstraktionsniveau bewegt, das den Zweck der Ubung, némlich die Do-
kumentation wissenschaftsspezifischer Verldufe, annuliert. Die neo-liberalen Planungs-
agenturen sitzen einem Phantom von ,,Wissen“ auf, ausgerechnet dort, wo sie Wissen
besser handhaben wollen.

Diese Tétigkeitsberichte wenden sich an Teilnehmerinnen (m/w) am deregulierten Bil-
dungsmarkt, welche den alten Prestige-Regeln nicht mehr vertrauen. Die Rhetorik des
Fortschritts, der Kooperation und sozialen Verantwortung, welche die Informationen zum

51Zur Tlustration kann die Bilanz des ,Instituts fiir Internationales Management, Abteilung fiir Inter-
nationale Unternehmensfithrung“ dienen. http://www.imgmt. jku.at/generalstuff/wb_2006.pdf

93



Ausbildungsangebot umrahmen, gehtren ebenso zum offentlichen Auftritt, wie das ge-
diegene Layout auf Hochglanz. An der Tatsache, dass in den reichen Konsumdemokratien
das Aussehen der Produkte einen mafigeblichen Erfolgsfaktor darstellt, fiihrt kaum ein
Weg vorbei. Und insofern ,,das Produkt Wissen* zunehmend nach wirtschaftsnahen Kri-
terien gesehen und beurteilt wird, ist die dargestellte Entwicklung weder iiberraschend,
noch verwerflich.

94



Okonomie

Ein nach wie vor wirksames Paradigma in der Nationaldkonomie ist Adam Smith’ Er-
kldarung des ,Reichtums der Nationen“, ausgehend von den Faktoren Grundbesitz, Ar-
beitskraft und Kapital. Die Logik der Arbeitsteilung und der Kapitalakkumulation stei-
gert die Produktivitdt und wirft die Frage auf, in welchen sozialen Verhéltnissen sich
dieser Wachstumsschub konsolidiert. Mit dem Scheitern der kommunistischen Planwirt-
schaften ist Smith’ Metapher von der ,,unsichtbaren Hand“ des Marktes, die fiir eine opti-
male Verteilung der Ressourcen sorgt, anscheinend bekréftigt worden. Die ,,neoklassische
Schule“ setzt auf die erfolgreiche Selbstregulierung des liberalen Wirtschaftssystems.

Die Konkurrenz gewihrleistet demnach, dass sich Preise, die sich aus Arbeitslohn und
Gewinn berechnen, auf einem niedrigen Niveau einpendeln. Sie entwickelt sich in einem
operativen Kontext, der durch das formale Hilfsmittel von ,,Produktionsfunktionen“ be-
schrieben werden kann. Die Beobachtungen von Adam Smith stellen eine Beziehung
zwischen den Faktoren (Grundbesitz, Kapital, Arbeit) fest. Aus ihrem Zusammenwirken
erklart er die Wertschopfung einer Volkswirtschaft. Die mathematische Blaupause dazu
gibt das Schema @ = f(X1, X2, X3...), das in den aktuellen Lehrbiichern fiir das Brut-
tonationalprodukt (BNP), sowie die Produktionsfaktoren Arbeit (A), Kapital (K) und
Technologie (T) spezifiziert wird:

BNP = f(A,K,T)

Der Faktor , Technologie“ ist um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts in die
Gleichung aufgenommen worden. Robert Solow hatte festgestellt, dass der Produk-
tivitdtszuwachs der Nachkriegswirtschaft sich aus der Expansion des Arbeitsmarktes
und erhohten Investitionen nicht hinreichend erkliren lieB.°? Eine Variable zur Erfas-
sung des technischen Wissens und der damit (eventuell) verbundenen Effizienzsteige-
rung der Arbeitskraft erwies sich als notwendig. Ein ,,Solow residual“®® ist der durch
die herkémmlichen Faktoren nicht abgedeckte Rest an Produktivitit. Auf diese Zusam-
menhénge greift die Empfehlung von ,, Wissensbilanzen* zuriick. Aktien geben einen
berechenbaren Wert wieder, der bei bestimmten Unternehmenstypen weit iiber dem Be-
triebsbesitz und dem geschéitzten Beitrag der Arbeitsleistung liegt. Die Bérsennotierung
enthilt einen Geldanteil, der auf das firmenspezifische Wissen zuriickgreift.?*

52 In summary, the Solow residual is that part of output growth that cannot be attributed to the
accumulation of capital and labor. There is a variety of factors that may contribute to output growth
and hence the residual may be sizable. Quantifying the main determinants of the Solow residual may be
instrumental in comparisons of growth experiences across countries and in testing theories of economic
growth.“ http://www.encyclopedia.com/doc/1G2-3045302550.html (18.2.2010).

®3Robert Solow stellt seine Forschung in der Nobelpreisrede allgemeinverstindlich dar: http:
//nobelprize.org/nobel_prizes/economics/laureates/1987/solow-lecture.html (18.2.2010).
,»Gross output per hour of work in the U. S. economy doubled between 1909 and 1949; and some
seven-eighths of that increase could be attributed to ”technical change in the broadest sensednd only
the remaining eight could be attributed to conventional increase in capital intensity.*

4[LAvEZz1(2001)] gibt einen guten Uberblick iiber die hier angesprochene ,, Wachstumstheorie“.

95



Die Konstellation ist nicht ungewthnlich. Auf die Frage, warum dieses Buch so teuer
sei, kann als Antwort kommen: ,,Die Autorin hat soeben den Nobelpreis erhalten.“ Ein
Gebrauchtwagen aus dem Besitz des jetzigen Papstes erzielt einen hohen Erlos. Quan-
titativ messbare Tauschwerte sind in vielfacher Hinsicht mit Qualitéten verflochten, die
sich der rechnerischen Erfassung auf den ersten Blick widersetzen. ,,Von Treue allein
kann man sich einiges kaufen* verkiindet die Werbung einer Supermarktkette, die Teile
des durch Kundenbindung und Aquisition von Planungsdaten an die Klientele als ,, Treu-
ebonus® zuriickgibt. Hier kann nicht diskutiert werden, nach welchen Kriterien sich die
Bedeutung sprachlicher Ausdriicke normieren ldfit [HRACHOVEC(1993)], interessant ist
ein Effekt der Einbeziehung kognitiver Ressourcen in den 6konomischen Kalkiil. Das Ver-
fahren bewirkt ndmlich nicht nur — wie die Humanisten (m/w) hiufig beklagen — eine
Verrechnung menschlicher Werte, sondern auch umgekehrt einen Perspektivenwechsel im
Funktionszusammenhang. Wissen ist nicht nur etwas prinzipiell anderes, als Grundbesitz
und Arbeitskraft, es verhélt sich auch in den wirtschaftlichen Zusammenhéngen, welche
die moderne Okonomie durch komplizirte Formelsysteme modelliert, auf unterschiedliche
Weise.

Die Feststellung ist ambivalent. Aus der Sicht der Humanwissenschaften ist Wissen
selbstverstindlich kein Quantum, von 6konomischer Seite ist seine Besonderheit der An-
stofl zur begrifflichen Korrektur vorhandener Theorien. Den fachinternen Effekt kann
man im Wechsel zwischen zwei Représentationen des ,, Technologiefaktors“ der Pro-
duktionsfunktion beobachten. Wachstumstheorie nach R. Solow betrachtete ihn als au-
Berokonomische Grofle. Ein jeweils vorgegebener Entwicklungsstand wirkt sich auf das
Ergebnis der Kalkulation des BNP aus. Uber wirtschaftliche Zusammenhénge hat diese
Konstruktion nichts zu sagen. Die Beriicksichtigung der spezifischen Qualitidt kogniti-
ver Leistungen durch Paul M. Romer greift dagegen auf extra-okonomische Intuitionen
zuriick und baut sie in ein neuartiges Modell ein.

But there are other stages in the development of ideas. Think about the basic
science that led to the discovery of the structure of DNA. There are some
kinds of ideas where, once those ideas are uncovered, you’d like to make them
as broadly available as possible, so everybody in the world can put them to
good use. There we find it efficient to give those ideas away for free and
encourage everybody to use them. If you're going to be giving things away
for free, you're going to have to find some system to finance them, and that’s
where government support typically comes in.

In the next century we're going to be moving back and forth, experimenting
with where to draw the line between institutions of science and institutions of
the market. People used to assign different types of problems to each institu-
tion. ,Basic research® got government support; for ,applied product develop-
ment, we’d rely on the market. Over time, people have recognized that that’s
a pretty artificial distinction. What’s becoming more clear is that it’s actual-
ly the combined energies of those two sets of institutions, often working on
the same problem, that lead to the best outcomes. [ROMER/BAILEY(2001)]

96



Romer kritisiert die Auffassung, wirtschaftliches Wachstum kénnte — gegeben eine Tech-
nologiekonstante — durch héhere Kapitalinvestitionen erreicht werden.>® (Das war jahr-
zehntelang die Politik der Weltbank.) Er ,6konomisiert die Umsténde, welche hin-
ter einer solchen Konstante stehen, indem Eigenschaften der geistigen Produktion
beriicksichtigt, die in der Wirtschaftswissenschaft bisher eine nachgeordnete Rolle ge-
spielt haben. Wieviel ist ein Nobelpreis fiir Literatur wert? Einerseits handelt es sich
um eine unmessbare Grofle, andererseits geht aus Verlagsabrechnungen klar hervor, um
welchen Faktor der Buchverkauf und der Marktwert der Preistréagerin gestiegen sind. Die
Welten der ,, Kulturnationen“ und der Marktforschung prallen an derartigen Schnittstel-
len hart aufeinander. Dennoch kénnen die Human- und Sozialwissenschaften aus Romers
Modell auf dem Umweg iiber Wachstumstheorie etwas iiber ihr eigenes Untersuchungs-
gebiet lernen.

Okonomische Analysen basieren in der Regel auf der Voraussetzung materieller Konkur-
renz bei abnehmendem Grenznutzen. Ein Baum kann entweder fiir Mdbel, oder Papierer-
zeugung, oder als Heizmaterial verwendet werden und mit der Hohe der Investitionen in
einen dieser Bereiche sinkt die Ertragsrate. Ein geséittigter Markt reagiert schwécher auf
zusétzliche Mittel. Gedanken allgemein, und speziell Formeln, technische Anweisungen
und Verfahrensweisen, sind von anderer Art. Nicht umsonst hat R. Solow sie als einen
Fundus betrachtet, welcher der gesamten Wirtschaft zur Verfiigung steht. Der Fachaus-
druck fiir Giiter, die beliebig viele Personen benutzen kénnen, ohne einander etwas weg-
zunehmen, ist , nichtrivalisierend“. Zedernholz hilft gegen Motten, diesen Rat kann jeder
Haushalt kostenfrei anwenden. Das heifit zugleich, dass er in wirtschaftlicher Hinsicht
keine Rolle spielt, so ist die Rede vom ,,exogenen®“ Charakter des technischen Fortschritts
zu verstehen. Faktoren, die dem Kalkiil des Mangels nicht unterworfen werden kénnen,
wirken auf 6konomische Zusammenhénge allenfalls von aussen.

Diese sduberliche Trennung der Doménen koénnte von der geisteswissenschaftlichen Frak-
tion durchaus gutgeheifien werden. Doch sie ist offenbar wirklichkeitsfremd. Es ist kein
Ubergriff des 6konomischen Verhaltens auf , geistige Werte“, wenn man der Beobachtung
nachgeht, dass Gedanken sich bisweilen zu Geld machen lassen und dass richtig plat-
ziertes Wissen darum einen endogenen Wachstumseffekt bewirken kann. Paul Romer
fasst das als die schwer widerlegbare Voraussetzung, dass die wirtschaftliche Entwick-
lung unter anderem an strategischen Entscheidungen von Unternehmerinnen héngt, die
auf Forschung und Entwicklung achten. Die Zweckfreiheit der Wissenschaft spielt dabei
kaum eine Rolle, insofern ist ,,endogenes Wachstum*® Beispiel fiir eine ,,6konomisierte*
Sichtweise. Es ist allerdings instruktiv zu sehen, wie diese Perspektive den fachhinternen
okonomischen Diskurs vor unerwartete Schwierigkeiten stellt. Nichtrivalisierende Giiter
entziehen sich dem Konkurrenzkampf zwischen Firmen, niemand kann aus ihnen einen
privaten Vorteil konstruieren. Wie soll man dann erklidren, dass Unternehmen Wissen
produzieren, das sich zunehmend schneller und ohne die Beschriankungen materiell fass-
barer Produkte ausbreitet? Die Effektivitit der weltweit verteilten Forschungsprozesse
héngt an der freien Distribution und wechselseitigen Korrektur ihrer Ergebnisse. Je wich-

55Zwei Beitrige, in denen Romer diese Intuitionen mit den Instrumenten der mathematischen Modell-
bildung untersucht sind [ROMER(1990)] und [ROMER(1994)].

97



tiger sie fiir die Wirtschaftsleistung werden, desto brisanter wird die Frage, wie aus ihnen
Unternehmensgewinn destilliert werden kann.

Die Antwort ist natiirlich das Patentwesen. Seit der frithen Neuzeit haben Stadtregierun-
gen (Venedig) und Landesfiirsten Erfindern und Konstrukteuren obrigkeitlichen Schutz
fiir ihre Innovationen zugesichert. [MAY/SELL(2005)], [DEAZLEY(2006)] IThr Wissen, das
mit der Verdffentlichung notgedrungen diffundierte, wurde fiir einen Zeitraum zu ihren
Gunsten monopolisiert. Der Staat bietet gesetzliche Protektion und lukriert 6konomische
Impulse. Im Jargon ist Wissen ein , teilweise ausschliefbares* Gut. Es kann nicht strikt
zuriickgehalten werden. Ein Silberbesteck, im Safe verwahrt, ist fiir den Rest der Welt
unzuginglich. Nach diesem Muster wird ,,geheimes Wissen“ vorgestellt, gleichsam als be-
wachter Kodex im Besitz einer Elite. Aber so verhélt es sich mit Wissen nicht. Erstens
verlangt der Umgang mit ,, Geheimwissen“ bereits Wissen, sonst géibe es keinen Unter-
schied zwischen Betrug und Erkenntniserweiterung. Die Offentlichkeit muss in der Lage
sein, die vorgelegten Geltungsanspriiche beurteilen zu kénnen. Und zweitens ist damit
ein irreversibler Verbreitungsprozess eingeleitet. Wissen, das nicht angewandt wird, ist
kein Wissen.

In pointierten Anekdoten ldfit ein Fiirst den Architekten seines Palastes umbringen,
damit seine Fahigkeiten sich nicht verbreiten kénnen. Das gelingt schon in der An-
ekdote nicht, noch weniger im Kontext des modernen Marktes, wo jede Neuerung
sofort analysiert und reproduziert werden kann. , AusschlieBbar® ist Wissen nur in-
sofern sozio-Okonomische Regelungen den Akteuren zur Hilfe kommen. Paul Romers
Uberlegungen zum endogen verursachten Wirtschaftswachstum fiihren direkt zur Frage,
wie das Verhéltnis zwischen den Anreizen zu privaten (und privatisierbaren) Forschungs-
leistungen und der Offentlichkeit, die solche VorstéBe sowohl privilegiert, als auch von
ihnen profitiert, weltweit gestaltet werden soll.

In einer Reihe von Interviews hat P. Romer die skizzierten fachspezifischen Uberlegungen
in griffiger dualistischer Terminologie ausgedriickt. Er spricht vom Verhéltnis zwischen
Rezepten und Zutaten, Bits und Atomen, allgemein zwischen Ideen und materiellen
Gegebenheiten.

Now, where do ideas come in? Quite simply, ideas are the recipes we use
to rearrange things to create more value and wealth. For example, we have
ideas about ways to make steel by combining iron with carbon and a few
other elements. We have ideas about how to take silicon — an abundant
element that was almost worthless to us until recently — and make it into
semiconductor chips.

So we have physical materials to work with — raw ingredients — which are
finite and scarce, and we have ideas or knowledge, which tell us how to use
those raw materials. [ROMER/KURTZMAN(2008)], S.1

Als Philosophin (m/w) ist man etwas verbliifft, die glatte platonische Gegeniiberstellung
als jiingste Weisheit eines Wirtschaftswissenschafters angeboten zu bekommen, doch zur
Entriistung besteht kein Anlass. Einerseits beleuchtet die Analyse von Wissen als nicht-

98



rivalisierendem, teilweise ausschlieBbarem Gut die Motive des traditionsreichen griechi-
schen Paradigmas. Sie gibt einen Anstof3, den populéren gegenwértigen Anti-Platonismus
zu priifen. Andererseits wirft die Unterscheidung zwischen einer ,economy of material
things“ und einer , economy of ideas“ neuartige Fragen in der Okonomie auf. Ein schénes
Beispiel Romers ist eine WHO-Trinklosung zur Eindédmmung moglicherweise lebensbe-
drohenden Durchfalls. Nach Adam Smith erfiillt ein Preis fiir konventionelle Giiter zwei
unterschiedliche Aufgaben. Er fithrt dazu, dass ein Gut in ,richtigen“ Mengen produziert
wird und dass es die ,richtigen“ Personen konsumieren.

Now it turns out that doesn’t work with an idea. Take some really valuable
idea. My favorite really valuable idea is something called oral rehydration
therapy which is this formula, this insight, for how to save the lives of kids
who get diarrhea. Many of them will die of dehydration if you don’t give
them fluids. If you just give them water or even give them just water plus a
little salt in it, they’ll actually get an electrolyte imbalance and die. But it
turns out if you mix in a little bit of glucose, a little bit of sugar, along with
the salt and the water, you can save millions of lives—from figuring out just
a simple formula to mix some sugar in with the salt and a few minerals with
the water.

Now what’s the right price for a discovery like that? Well, society should be
willing to pay a huge amount to have somebody go discover something like
that because it can save so many lives. But then what’s the right price for
deciding who gets to use it?

Once that idea is discovered, the efficient price for that idea is zero because
there’s no cost associated with using the idea. Another way to say it is there’s
no congestion. [ROMER/ROBERTS(2007)]

Das Getréank aus Zucker, Kochsalz, Orangensaft und Mineralwasser ist billigst herzustel-
len, das Wichtige ist die Idee (das Rezept) — und die kann 6konomisch nicht verwertet
werden. Wihrend ein Preis fiir materielle Giiter die Produzentinnen entschidigt und die
Verteilung knapper Ressourcen fiir eine Population regelt, versagt dieses Instrument im
Beispielfall. Die Anwendung des Rezepts steht allen frei, daraus ergibt sich keine finan-
zielle Unterstiitzung fiir die Idee, die zweifellos einen riesigen praktischen Wert darstellt.

Zur Vermittlung zwischen dem Potenzial kognitiver Tétigkeiten einer Gesellschaft und
der Warenerzeugung der Marktwirtschaft diente traditionell die Universitdt. Thr ist die
Aufgabe zugeschrieben worden, Ideen zu produzieren, die nicht in Modellberechnungen
quantitativ reprisentiert werden; sei es, dass sie (noch) keinen 6konomischen Nutzen
haben, sei es, dass ihre Wirksamkeit die konventionelle Nutzenrechnung sprengt. (Was
kostet die Erfindung des Kunstdiingers?) Unter ,,exogenen* Gesichtspunkten sind solche
Forschungen — wie sie es selbst meist darstellen — autonom. Unternehmer (m/w) haben
das regelméflig im Universitdtssystem produzierte Wissen aufgegriffen und verwertet.
Dem Solow-Modell, das diese Voraussetzungen formalisiert, ist entgegengehalten worden,
dass es bestenfalls Tatsachen feststellt und sie nicht erklért.

99



Fiir die akademische Praxis ist das durchaus bequem. Sie erscheint als eine Betétigung,
die der Staat aus prinzipiellen Griinden budgetieren sollte. Die endogene Wachstums-
theorie ist dem status quo weniger forderlich. Der Preis fiir ihre Anerkennung des
Wissens als entscheidendem Produktivitétsfaktor ist seine Einbindung in 6konomische
Erkldrungszusammenhéinge, d.h. auch Kosten-Nutzen-Rechnungen fiir Universitaten.
Natiirlich gab es fiir sie immer schon Budgets und Legitimationsbedarf, aber die Wis-
sensgesellschaft spitzt die Situation zu. Das Bildungssystem wird wichtiger und es wird
unter das Vorzeichen der projektorientierten Umsetzbarkeit gestellt. Ein Beispiel aus den
Kulturwissenschaften sind die luxuriosen Kataloge, die in Verbindung mit groflen Aus-
stellungen herausgegeben werden. Verglichen mit dem hohen Publikumsinteresse richten
sich diese oft wissenschaftlich hochwertigen Publikationen an eine verschwindend kleine
Leserschicht. Aber sie signalisieren der Offentlichkeit die Profunditéit des Unternehmens
— und fallen beim Gesamtaufwand offenbar kaum ins Gewicht. So entsteht eine neue
Symbiose zwischen einem Miézen und dem Prestige, das Kunst und Wissenschaft zu
verleihen vermogen.

Diese Entwicklung wird hier nicht verteidigt. Zwei Punkte sind jedoch nach diesem kur-
zen Blick auf die fachinterne ckonomische Debatte festzuhalten. Erstens wird sich das
Verstéandnis von ,, Wirtschaft“ durch die zunehmende Wertschépfung durch ,,geistige Ar-
beit* ebenso verindern, wie das Verstdndnis dieser Arbeit selbst. Das Szenario, in dem
ein tiberméchtiges Kapital- und Ressourcendiktat die freie Forschungstétigkeit austrock-
net, wird durch die Konstruktion der diskutierten Wachstumsmodelle nicht unterstiitzt.
Sie kennen den steigenden Grenznutzen innovativer Verfahren und sehen vor, dass sich
Wissen, soll es dem erwiinschten gesellschaftlichen Zweck dienen, gerade nicht nachhaltig
appropriieren ldf3t. Das Ergebnis wire ein quasi-monarchisches, regulatives Regime, dem
der Liberalismus seit Adam Smith widerspricht.

Paul Romer unterstreicht die Unverzichtbarkeit freier Forschung genau an einer Stelle,
an der die Logik des wissensbasierten Unternehmens gegen den neoliberalistischen Main-
stream ein Monopol zu rechtfertigen scheint, ndmlich im Fall eines Softwareproduzenten
(Microsoft), dessen Marktbeherrschung darauf beruht, dass hohe Einstiegsinvestitionen,
verbunden mit geringen Vervielfdltigungskosten des einmal fertiggestellten Produktes,
die Konkurrenz ausschalten. Um unter diesen Bedingungen den Prinzipien der liberalen
Marktwirtschaft zu folgen — so deponierte Romer in einem Gutachten im Anti-Trust-
Verfahren gegen Microsoft — miissen Gelegenheiten geschaffen werden, dem Zwang des
Faktischen Alternativen entgegenzustellen.?®

Solche Interventionen, das ist der zweite Punkt, verlangen eine Uberpriifung des insti-
tutionellen Rahmens, in dem unsere Gesellschaft Eigentumsrechte an Dingen, Ideen und
Artikulationen regelt. Die ,partielle AusschlieBbarkeit” kognitiver Leistungen (Paten-

56 In any assessment of the net costs and benefits associated with this proposed remedy (i.e. die Trennung

des Betriebssystem von Anwendungen fiir Windows. h.h.), one simple fact stands out. Because it will
raise the rate of innovation for the economy as a whole, the remedy creates a stream of benefits that
will persist and grow far into the future. There is genuine uncertainty about the exact magnitudes of
the benefits and any costs. But any reasonable calculation shows that the expected benefits overwhelm
the costs.“ [ROMER(2000)]

100



te, Copyright) hat als Kehrseite einen Multiplikationseffekt dieser Giiter. Die Aufgabe
besteht nicht darin, sie unter Kontrolle zu halten, sondern ihre Entstehung und Ver-
breitung zu férdern. ,,We invented non-market institutions like universities to aid us in
the production and distribution of ideas.“ [ROMER/KURTZMAN(2008)] Wie sieht das
fir die Zukunft aus? ,,Perhaps the most important ideas of all are meta-ideas. The-
se are ideas about how to support the production and transmission of other ideas.
[ROMER(2007)]. Die dazu passenden Antworten fehlen noch. , What’s interesting about
the knowledge-economy is that we haven’t figured out what the optimal institutions are.
That’s still a wide-open question. What is the best way to structure our economic world?*
[ROMER/KURTZMAN(2008)] Das klingt nicht nach dem Gespenst der ,, Okonomisierung®,
wie es die Standesvertretungen oft an die Wand malen.?”

5"Zur Einfiihrung in den Diskussionsstand eignen sich gut [HEINRICH/KIRSTEIN(2006)],
[ScHOLZ/STEIN(2009)]

101



Reform

Die Reform, durch welche von 2005 bis 2008 die Européische Studienarchitektur an
der Universitidt Wien realisiert wurde, kann durch drei Themenbereiche charakterisiert
werden. (1) Die politischen Voraussetzungen im Hochschulbereich haben sich im letzten
Jahrzehnt einschneidend geéndert. Der Vorgang ist ohne Beispiel in der Geschichte des
kontinentalen Bildungswesens. Dieser Umstand erforderte (2) eine Reaktion seitens der
Universitéit, die nicht auf Vorbilder zuriickgreifen konnte. Sie macht es (3) notwendig, eine
Zwischenbilanz zu versuchen, welche die gegenwirtig sichtbaren Chancen und Probleme
der Entwicklung notiert.®®

Rahmenbedingungen

Im traditionell selbstbewussten, tendentiell gegen die Tagespolitik abgeschirmten, aka-
demischen Bereich sind elementare Prinzipien der EU-Kommission und anderer gesam-
teuropéisch agierender Gremien selten wahrgenommen und noch seltener in ihrer Be-
deutung fiir Universitéiten diskutiert worden. Die Deklarationen aus Bologna, Lissabon,
Bergen und London® wurden als Bekriiftigung der Bedeutung des tertiiren Bildungssek-
tors gelesen und — entsprechend der humanistischen Tradition -— auch als unerwiinscht
wirtschaftsfreundlich kritisiert. Dabei ist die entscheidende Umstellung, soweit ich sehe,
kaum beachtet worden. Die Européische Union basiert auf der Aufhebung von Zoll- und
Handelsschranken, auf der (auch prospektiv) gemeinsamen Wihrung und einem zuneh-
mend homogenen Rechts- und Verfassungsrahmen. Das hat in der Praxis zu erheblichen
sozialen und 6konomischen Vorteilen gefiihrt, und andererseits fiir zunehmenden Wi-
derstand gesorgt. Transitregeln, Anonymitéit der Spareinlagen und die Uberbelegung
mancher Studien durch Ausldnderinnen (m/w) sind drei aus 6sterreichischer Sicht pro-
minente Streitfille. Der unbeachtete Aspekt besteht darin: die Bologna-Initiative ist
eine Homogenisierung dhnlichen Kalibers, wie die Européisierung der Ausschreibungen
von Bauprojekten oder die Reglementierung der Buchfithrung in Landwirtschaftsbetrie-
ben.%" Eine zentrale Funktion der Universititen unterliegt der Gestaltung europaweit
agierender Initiativgruppen.

Die vorige Behauptung ist, das sei zugestanden, iiberzeichnet. Ein entscheidender Unter-
schied liegt darin, dass die Gestaltung des Bildungswesens in nationaler Verantwortung
bleibt und nicht von der Kommission direkt bestimmt wird. Die Teilnahme an der Eu-
ropéischen Studienarchitektur steht den Mitgliedsstaaten frei; die einschligigen Regeln
iibernehmen sie aus eigenem Interesse. Der Effekt fiir die betroffenen Institutionen, die

8 Dieser Abschnitt ist eine leicht iiberarbeitete Version von [HRACHOVEC(2009a)]. Der Text wurde vor der
Protestbewegung im Herbst 2009 verfasst. Es schien Zeit fiir eine kritische Riickschau. Kurz darauf sah
sich die skeptische Befiirwortung mit massiver Kritik am Bolognaprozess konfrontiert. Diese Verlaufe
dokumentiert der anschliefende Digest.

*Einen allgemeinen Uberblick gibt http://is.gd/7VEER (18.2.2020).

%Die ,Bologna-Initiative“ wird von der ,Bologna-Followup-Gruppe“ getragen. http://www.ond.
vlaanderen.be/hogeronderwijs/bologna/ (18.2.2010)

102



iiber den Beitritt zur Bologna-Erklarung nicht zu entscheiden hatten, ist dennoch eine
egalisierende Fremdbestimmung. Auch bisher sind die Eckpunkte des Ausbildungssys-
tems européischer Nationen nicht an den Universitdten, sondern in Parlamenten festge-
legt worden; an ihrer gesellschaftspolitischen Aussensteuerung dndert sich also im Prin-
zip nichts. Doch eine zweite maBgebliche Strukturverinderung hat in Osterreich zu einer
historisch einzigartigen Konstellation gefiihrt.

Zeitgleich mit der Entscheidung zur Teilnahme am Bologna-Prozess hat die
Osterreichische Regierung die Rechtsgrundlage fiir die Universitdten des Landes drama-
tisch umgestaltet.5" Fiir das vorliegende Thema ist eine Neuerung entscheidend: die
Einrichtung und Gestaltung von Studiengéngen liegt nun bei den einzelnen Univer-
sitédten; die bisherige nationale Einheitlichkeit entféllt. Der Staat greift nurmehr durch
globale Leistungsvereinbarungen in die akademischen Ablédufe ein. Dadurch entsteht ei-
ne eigentiimliche Schere. Die Hochschulen erhalten eine Gestaltungsautonomie, die nicht
mehr in Vorgaben auf staatlicher Ebene eingebettet, sondern auf Regeln verwiesen ist,
die in ganz Europa gelten (sollen). Der Staat zieht sich aus dem , Alltagsgeschéft“ des
Studienwesens zuriick und trégt den Universitéiten — gestiitzt auf seine Finanzhoheit —
auf, sich am transnationalen Projekt zu beteiligen. Das hat zur Folge, dass diese Ein-
richtungen einen schwierigen Doppelschritt zu bewiltigen haben. Einerseits werden sie
von zahlreichen, mit der Bundesgesetzgebung verbundenen, Restriktionen befreit, an-
dererseits haben sie sich an einem Regelwerk zu orientieren, das von noch entlegeneren
Entscheidungsinstanzen definiert wird.

In dieser Perspektive erscheint die oben angedeutete Parallelisierung der allgemei-
nen strukturpolitischen Entwicklungen im ¢konomischen Bereich und den neuen Uni-
versitatscurricula trotz der genannten Differenzen plausibel. So wie die Energie- und
Telekommunikationssparten dereguliert, d.h. aus nationaler Oberhoheit in einen eu-
ropéischen Binnenmarkt iiberfithrt werden, fungiert auch auf dem tertiéiren Bildungssek-
tor der Staat als Relais eines iiberstaatlichen Regimes. Betriebliche Unruhen (vgl. Bahn
und Post) anléBlich der Studienreform sind ausgeblieben. Akademische Gepflogenheiten
hatten immer schon einen starken Anteil internationaler Vernetzung. Nichtsdestoweniger
finden sich die Universitéiten in einer Position wieder, die an ent-staatlichte Industrie-
betriebe erinnert. Der Auftrag lautet, sich im européischen (und globalen) Wettbewerb
um ,,Exzellenz“, ,impact“ und Prestige zu behaupten.

Bootstrapping

Zwei Fixpunkte waren fiir die Umstellung auf die européische Studienarchitektur vor-
gegeben: die Kosten fiir die 243-jéhrigen Bachelor- und Mastercurricula durften jene
der geltenden 4-jahrigen Magisterprogramme nicht iibersteigen, und die Beschlussfas-
sung iiber die Materie liegt beim Senat.%? Der Rest wurde im Zeitraum von 2005 —

' Das Universitiitsgesetz 2002 ist nachzulesen unter http://is.gd/7VFe8. (18.2.2010)
27Zur Funktionsbeschreibung: http://is.gd/7VF0d (18.2.2010).

103



2008 ohne Priizedenzerfahrung entwickelt.5? Fiir die ,,curricularen Arbeitsgruppen, bei
denen die sachliche Kompetenz lag, wurden Orientierungsdokumente verfasst; eine Ko-
operation zwischen dem Rektorat und dem Senat wurde festgeschrieben; die Rolle des
Controlling im Prozess formuliert. Die Realisierung der an entscheidenden Stellen unver-
trauten Gestaltungsprinzipien (Modularisierung, ECTS-Punkte, Lernzentriertheit, Be-
rufsbefihigung) musste in erlduternden Papieren vorgedacht werden, ohne dass jemand
die Folgen dieser Reorganisation mit der erwiinschten Genauigkeit antizipieren konn-
te. ,,Learning by doing“ war unvermeidlich und erwies sich als zweischneidige Devise.
Waéihrend es ndmlich in konsensuell geprigten Verhéltnissen eine Inspiration sein kann,
sorgt das Prinzip in weniger giinstigen Kontexten fiir Arger. Wenn ein Team, das an ei-
ner ungeliebten Aufgabe arbeitet, in ihrem Verlauf wechselnde Vorgaben beachten muss,
steigt der Unwille. Und diese Anderungen — das war eine Art Miinchhausenkunststiick
— erwiesen sich bisweilen als unvermeidlich. Die Detailstruktur der bolognakonformen
Curricula wurde im Verfahren ihrer Festlegung selbst erfunden.

Sieht man auf die Konzepte der Bologna-Promotoren ist deutlich, dass die Studienbedin-
gungen durch sie einschneidend veréndert werden.®* Ich nenne nur ein Beispiel. Seit der
Entstehung der Universitdten war der Vortrag, oder das Seminar, akademischer Lehrer
(m/w) die Orientierungseinheit. An ihre Stelle tritt die (idealtypisch bestimmte) Stu-
dienleistung. Es ist ein revolutionédrer Bruch — zumindest am Papier. Curricula, die eine
solche Neuorientierung ernst nehmen, miiten von Uberzeugung getragen und mit erheb-
lichen Mitteln unterstiitzt werden. Sie wiirden ein hohes Mafl an Unsicherheit erzeugen
und Fehlertoleranz voraussetzen. Davon kann angesichts der verordneten Umstellung,
die in vielen Féllen erst kurz etablierte Magisterstudien abloste, nicht die Rede sein.
Verwunderlich ist eher, mit wieviel gutem Willen wenig diskutierte Prinzipien in eine
nominell korrekte Fassung gebracht wurden, quasi als Vorgriff auf spétere, tiefergehen-
de Umgestaltungen. Unter der terminologischen Oberfliche vieler Studienprogramme
werden — wie konnte es unter diesen Bedingungen anders sein — die bisherigen Abldufe
fortgesetzt.

Die Ergebnisse sind uneinheitlich.%® Bis zum UG 2002 lag es beim Palament, die Rah-
menpléne der diversen Studienrichtungen festzulegen. Die Implementierung an einzelnen
Hochschulorten wurde zwischen dem lokalen Lehrkérper und dem Ministerium abge-
stimmt. Den , Studienkommissionen* kam dabei eine relativ autonome Rolle zu. Ihre
Tétigkeit wurde von einem inhaltlich unkompetenten externen Amt kontrolliert. Die
neu eingerichtete Hochschulautonomie hat dieses Muster geédndert. Die verbindliche
Entscheidung iiber die Curricula liegt nun bei den Peers (im Senat) und das bedeu-
tet nicht unbedingt eine Verbesserung. Einerseits ist offensichtlich, dass die Verkiirzung
der ,Behordenwege® und die akademisch-fachliche Affinitdt der Entscheidungsinstanz

53Die maBgeblichen Dokumente zur Umsetzung der Reform finden sich unter http://bologna.univie.
ac.at/index.php?id=dokumente (18.2.2010).

64Ein Glossar des ,,newsspeak“: http://bologna.univie.ac.at/index.php?id=glossar (18.2.2010).

55Videomitschnitt einer von der ,Plattform Universitire Mitbestimmung“ veranstalteten Podiums-
diskussion: http://is.gd/7VJImk und http://is.gd/7VH2H. Ein Vortrag von h.h. zum Thema Bil-
dung und Bologna ist unter http://is.gd/7VDXR abrufbar. Weitere audiovisuelle Quellen: http:
//ctl.univie.ac.at/index.php?id=62801. (18.2.2010)

104



das Verfahren erleichtern und die Chancen spezifisch abgestimmter Programme stei-
gern. Andererseits wird damit auch ein Feld fiir institutsinterne und verteilungspolitische
Konflikte geschaffen, das bisher fehlte. Man kann das als eine unvermeidliche Folge der
Autonomie betrachten. Dennoch ist festzuhalten, dass die Desiderate einer universitir
ausgeglichenen Ressourcenverteilung und eines funktionsfihigen Kooperationsmechanis-
mus zwischen fachlich benachbarten oder innovativ verschrinkten Studien unbearbeitet
im Raum stehen.%¢

Im Ergebnis: Eine grofiflichige Aktion zur Sprachregelung, die ein neues Referenzvo-
kabular eingefithrt hat und demonstriert, dass die Universitit Wien im Stand ist, ihr
Studienangebot in eigener Verantwortung zu gestalten. Die Weichenstellung bedeutet
allerdings nicht, dass sich die Richtung auch tatséchlich &ndert. Gerade die vergleichs-
weise Leichtigkeit, mit der Terminologien ausgetauscht wurden, 148t Skepsis iiber den
Tiefgang der Mafinahmen aufkommen. Nutzniesser der Aktion sind also weniger die
gesammelten Lehrangebote, denen ein neues Aussehen verpasst wurde, sondern diejeni-
gen Studienprogramme, welche die Herausforderung des Umdenkens angenommen haben
und daraus Zusatzimpulse beziehen. Das betrifft einerseits jene Disziplinen, in denen die
Internationalisierung des Lehrbetriebs weit entwickelt ist und welche darum bereitwil-
lig an die Vorgaben der Bologna-Architektur ankniipfen, und andererseits ausgesuchte
Curricula im Bereich der Human- und Geisteswissenschaften, in denen die Bereitschaft
zu erkennen ist, die vertrauten Standards mit der neuen Konzeption zu konfrontieren.
Die Umstellung war kein grofer Wurf, aber auch keine nutzlose Ubung. Sie hat Be-
dingungen geschaffen, im ersten Durchgang ausgesparte Diskussions- und Lernprozesse
weiterzufiihren.

Aussichten

Ohne Anspruch auf systematische und methodische Vollstindigkeit nenne ich vier Ge-
sichtspunkte zur Zukunft des Bologna-Prozesses, wie er sich nach den Erfahrungen an
der Universitdt Wien darstellt. Das vermutlich beste Beispiel der Ambivalenz zwischen
gut motiviertem Neuansatz und Etikettentausch ist die Modularisierung. Es ist ein at-
traktives Konzept, das darauf aufbaut, dass sich komplexe Sachverhalte und Zusam-
menhénge besser in themenzentrierten Lernpaketen vermitteln lassen, die unterschied-
liches padagogisches Format besitzen und allenfalls durch ein abgestimmtes Team von
Hochschullehrerinnen (m/w) betreut wird. (,Vorlesung mit Ubung* ist ein Vorldufer
eines solchen Konstruktes.) In diesem Rahmen haben auch Qualifikationen Platz, die
nicht direkt an Lehrveranstaltungen hiingen (Selbststudium, eLearning, externe Kurse
und Praktika). Module erlauben einen flexiblen Studienaufbau jenseits der Akkumulati-
on von Semesterstunden. Sie gestatten die elektronisch administrierbare Definition von
Voraussetzungsketten und alternativen Schwerpunkten. Doch alle diese Vorteile stoflen
auf Hindernisse. Hiufig ist die Bewahrung des bestehenden Lehrkontingents, entlang der

®Fin Beispiel eindringlicher ~Kritik: http://slawistik.univie.ac.at/studium/didaktische-
plattform/ (18.2.2010).

105



eingerichteten Professuren, ein bestimmendes Motiv. Die Zulassung neuartiger Qualifika-
tionsformen ist heikel. Es mag attraktiv sein, die Selbstverantwortung der Studierenden
in den Kalkiil aufzunehmen — aber das kann auch heiflen, dass die Lehrenden sich aus
dem Prozess verabschieden. Ein Studium in diesem Sinn zu rhythmisieren verlangt mehr,
als die tabellarische Zusammenstellung mehrerer Lehrveranstaltungen in einer Rubrik.
Ob sich etwas in diese Richtung entwickelt, ist momentan nicht voraussehbar.

Eng verbunden mit der Modularisierung sind die Vorkehrungen des ECTS (European
Credit Transfer System). Seine ,credits“ sind, nach der nun realisierten Ordnung, der
Maflstab, an dem die Studienangebote und als Konsequenz die Studienleistungen zu
messen sind. Zur Gliederung eines Curriculums wird die fiir Studierende veranschlagte
Semesterarbeitszeit in sinnvolle Segmente (die Module) unterteilt. Die Grundidee besteht
darin, dass der Arbeitsaufwnad der Studierenden und nicht die Zeit der Anwesenheit ei-
ner Lehrperson, das addquate Gliederungsprinzip fiir padagogische Prozesse ist. Das ist
eine ziemlich plausible Idee, die allerdings, wie die Modularisierung, enorme Sprengkraft
besitzt, sofern man sie ernst nimmt. Der Akzent auf dem Zeitbudget der Rezipienten
verlangt eine solide Kenntnis der Kapazitdten und eine nachvollziehbare, kontinuierliche
Kalibrierung der anfangs notgedrungen grob geschitzten Richtwerte fiir Zeiterfordernis
pro Lehrveranstaltung. Die Zusammenfassung bezahlter Lehrstunden zu einem Studien-
plan ist bedeutend einfacher. Und damit ergibt sich ein schwerwiegendes Dilemma.

Die Budgetierung des Lehraufkommens hat es immer schon gegeben. Sie ist ein Haupt-
grund fiir das Gliederungsprinzip ,,Semesterwochenstunden “ und sie wird auch durch die
Einfithrung des ECTS nicht obsolet. Die ,,credit points“ sind ein zweites Mess-System,
das mit dem &lteren in Einklang gebracht werden muss. Deutlicher: In der Curricularent-
wicklung mussten die aus historischen und hochschulpolitischen Griinden unterschiedlich
dotierten Studienrichtungen ihr jeweiliges Budget nach priasumtiven Arbeitszeiten der
Studierenden aufschliisseln. , Eine 2-stiindige Vorlesung gibt 3 ECTS-Punkte“. Darf es
ein wenig mehr (oder weniger) sein? Das war die Gretchenfrage an die Curricularkom-
mission, welche die einzelnen Entwiirfe zu koordinieren hatte. Allgemein ausgedriickt:
Nach welchem Schliissel soll der Finanzaufwand, den die Universitidt zur Durchfiihrung
eines Studiums aufbringt, mit dem Zeitaufwand korreliert werden, den es fiir Studie-
rende bedeutet? Zur Losung dieser Aufgabe standen zwei in gleicher Weise ungeeignete
Strategien zur Verfiigung. Die eine bestand darin, universitéitsweit eine fixe Korrelation
zu vereinbaren und damit massiv in die Gepflogenheiten der einzelnen Studienrichtun-
gen einzugreifen. (Niedrige ECTS-Werte verteuern das Studium, hohe Ansétze sparen
Kosten.) Die ,reicheren“ und die weniger gut ausgestatteten Kolleginnen wiirden unter
diesen Umsténden sehr unterschiedliche Curricula entwickeln. Die Alternative besteht
darin, die ECTS-Zuordnung flexibel variieren zu lassen. Das gleicht die curricularen
Strukturunterschiede (einigermaflen) aus, bedeutet aber auch, dass Lehrveranstaltungs-
typen an der Universitiit kein gemeinsames Arbeitszeit-Aquivalent besitzen.

Die Curricularkommission entschied sich fiir die 2. Option. Es scheint sich um ein techni-
sches Detail zu handeln, ist aber, bei niherem Hinsehen, der Indikator eines prinzipiellen
Problems. Die ECTS-Punkte wurden in aller Regel im letzten Schritt, abhéingig von den
bisher verfiigharen Lehrstunden und der (damit junktimierten) Einflussverteilung an den

106



Instituten festgelegt. Mit Abschéitzungen oder gar Erhebungen des Aufwands, den die
Studierenden de facto betreiben, haben sie in den meisten Féllen nichts zu tun. Das
wird sich auch nicht so schnell dndern, denn es existieren derzeit keine Strukturen, um
die ECTS-Zuteilungen zu priifen oder zu revidieren. Damit ist ein im wesentlichen auf
kreativer Extrapolation beruhendes Zahlengeriist geschaffen worden, eine Potemkinsche
Fassade, um Bologna-orientierte Emissére zufriedenzustellen. Es ist schwer zu sagen, wie
das zu beurteilen ist: als Fehlschlag eines wichtigen Punkts im Reformprogramm, oder als
ein instruktives Beispiel dafiir, wie Institutionen sich einfallsreich gegen iiberkomplexe
Anfoderungen schiitzen.

Zu den Aufgaben, die sich nicht durch Fachgremien in einem 3-jéhrigen Projekt l6sen
lassen, gehort auch die Auseinandersetzung mit der politischen Forderung an die Univer-
sitdten, stirkeres Augenmerk auf die Beféhigung fiir den Arbeitsmarkt (,employability “)
zu richten. Der Punkt trifft das traditionelle Selbstverstdndnis der Universitéiten, die
ihr akademisches Ambiente seit langem als ein Feld betrachten, das dem 6konomischen
Zweckprinzip nur bedingt unterliegt. Die in diesem Zusammenhang oft zitierte Freiheit
der Forschung schldgt sich auch in der Lehre nieder und pafit schlecht zur Erwartung,
die Universitdt moge direkt arbeitsplatz-relevante Qualifikationen anbieten. Umgekehrt
kann sie Studierende nicht abgelst von der Nachfrage nach Absolventinnen (m/w) in
den betreffenden Bereichen ausbilden.

Der Gleichgewichtszustand, der sich zwischen dem 4+2-Modell (Diplom, Doktorat) und
den Erwartungen der Wirtschaft eingependelt hatte, wird durch die 34243 Gliederung
gestort. An die Universitdten richtet sich die Erwartung, speziell im Bachelor-Studium
zusétzliche Schritte in Richtung Berufsbefdhigung vorzusehen. Das trifft nicht nur auf die
erwahnte Frage des Selbstverstindnisses. Ein zusétzliches Problem ist der Umstand, dass
der Universitét ein neuer Typ Studienabschluss aufgetragen wird, der volkswirtschaftlich
unerprobt ist. Wahrend sich einigermaflen sicher prognostizieren 148t, dass Bachelors die
hohe Zahl der Studienabbrecher (m/w) senken werden, ist nur undeutlich vorhersehbar,
wie diese Abschliisse letztlich im Arbeitsleben Platz finden. Auch hier steht das Bologna-
Projekt, wie im vorigen Punkt, an einem Anfang, dessen Fortsetzung ungewiss bleibt.

Zuletzt eine positive Aussicht. Der Einschnitt nach 3 Jahren bietet Gelegenheit zur Ziel-
korrektur, zu zeitversetzten Anschluss-Studien und zu einem moglichen Ortswechsel.
Hier ist die europiische Perspektive passend. Wissenschaftliche Tétigkeit ist (beinahe
per definitionem) transnational und profitiert von mehrfachen Perspektiven ebenso, wie
von unterschiedlichen Szenerien. Die gemeinsame Terminologie, die — zumindest grob
gesehen — gleich bemessenen Abschnitte der Studienkarrieren und die vorhandenen Mo-
bilitatsprogramme sind dazu geeignet, eine Phase intensiveren internationalen Austau-
sches einzuleiten. Auch hier besteht die Schwierigkeit, dass die Nomenklatur von den
faktischen Verhiltnissen abgehoben bleibt. Solange die Lehrinhalte in Europa nicht ad-
ministrativ vereinheitlicht werden (eine Horrovorstellung), wird die Einzelpriifung der
erforderlichen Qualifikationen unerlédfilich bleiben. Die nationalen Fahrpldne werden in
vergleichsweise wenigen Féllen aufeinander abgestimmt werden. Aber es gibt zumindest,
vergleichbar der Eisenbahn, iibergreifende technische Spezifikationen fiir das Schienen-
netz.

107



Bildung: Eine Wiki-Diskussion

Wie viel Ausbildung ist zu Bildung notig?

von Arabella Burian, (simpkin)

In unserer Diskussion haben wir den Gegensatz zwischen zwei verschiedenen Philoso-
phien entdeckt: die eine Denkweise hélt es fiir notwendig, dem Lernenden ein Werkzeug
mit auf den Weg zu geben, mit dem er arbeiten kann. Die andere Denkweise spricht sich
nur dafiir aus, dem Schiiler soviel wie moglich an Freiraum zu bieten, damit er selbst
das Wissen entdecken und sich so Bildung aneignen kann.

Dazu ist ein hohes Maf an Freiheit und Eigenverantwortung von beiden Seiten (Lehrende
und Lernende) notwendig, dass im Moment auf recht wackeligen Fiiflen steht: einem
Studenten muss die Moglichkeit gegeben werden, sich iiber ein Thema ausreichend zu
informieren wenn er es wiinscht.

Dies war am 23. Dezember am NIG nicht der Fall, als ich, Student der Philosophie, von
einem eigens engagierten Sicherheitsdienst am Betreten ,,meines“ Institutes und damit
,meiner“ Bibliothek gehindert wurde, da ,die Gefahr bestehe, ich kénnte die Uni neu
besetzen“.

Wenn mir niemand beibringt, eine Sprache zu sprechen und ein Alphabet zu lernen, kann
ich mich spéter nicht dariiber aufregen, wenn mir Zutritt in eine Bibliothek verweigert
wird.

Obwohl man zwischen Bildung und Ausbildung differenzieren muss, stehen sie doch
in einem Spannungsverhéltnis zueinander, denn ich glaube, ich brauche eine gewisse
Ausbildung zur Bildung, damit Bildung iiberhaupt moglich wird.

Wenn ich das Werkzeug (in diesem Fall meinen Verstand, meine Vernunft, meinen Logos,

..) irgendwie in die Hand bekommen habe (von einem Lehrer oder durch mich selbst)
inwieweit erfolgt dann die Adaption der Wirklichkeit (im Beispiel ist das die Aulenwelt)
an mich?

Waire es nicht moglich, dass es viele verschiedene Arten von Bildung gibt, die sich am
jeweiligen Leben der Person orientieren? Fiir einen Indianer am Amazonas ist es sinnlos
die Straflenverkehrsregeln zu kennen, da er sich nur im Urwald bewegt. Dagegen muss
sich ein Mensch, der in New York lebt, damit auskennen, sonst iiberlebt er nicht lange.
Fiir zwei verschiedenen Arten Dschungel gibt es also zwei verschiedene Lebensweisen
und daher zwei Formen von ,gebildet sein®.

In unseren Breiten hilt sich hartnickigerweise die Meinung, ein Mensch sei gebildet,
sobald er Latein/Griechisch kann oder —besonders osterreichisch - einen Titel hat. Ich
sehe das anders: fiir mich ist Bildung auch eine Haltung. Wenn jemand zu seinem Umfeld
in einer Sprache spricht, die es nicht verstehen kann, um zu beweisen, wie gebildet er
ist, beweist er fiir mich gerade das Gegenteil.

108



Wieviel Ratsel sind zur Bildung notig?

von Rebecca Rispoli

Es ist richtig, dass leider viele Lehrpersonen zum Lehren/Unterrichten gar nicht geeignet
sind. Natiirlich haben die meisten eine pidagogische Ausbildung und eine didaktische
Ausbildung, dennoch sprechen sie — wie oben bei Simpkin erwéhnt in einer Sprache, die
nicht verstanden wird, oder schon eine einschlidgige Ausbildung voraussetzt. Ein Lehrer
muss in erster Linie die BEGEISTERUNG fiir ein Thema/einen Stoff/eine Wissenschaft
haben, sich also fiir diese selbst begeistern, um dies dann einem Schiiler in lebendiger
Weise vermitteln zu kénnen und zu wollen.

Das Folgende soll kein Rechtfertigungsgrund fiir Vortragende sein, die
sich iiberhaupt nicht darum kiimmern, ob sie verstanden werden, doch:
An manchen Punkten ist es vielleicht hilfreicher, in Rétseln zu sprechen.
Ab einem bestimmten Kenntnisstand bringt es nichts mehr, weitere ein-
fach erklarte Fakten gesagt zu bekommen, denn jedes weitere Faktum
das du erfragst zeigt, dass das bisher Gesagte deinen modus operandi
noch nicht veréndert hat. Beim Erlernen von Sprachen kennt man das
Phé&nomen: Irgendwann schlieft sich das angehéufte Wissen von Voka-
beln und Regeln und du griibelst nicht mehr iiber die Sprache sondern
IN der Sprache.~Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC)

Vorhin hab’ ich mir Little Miss Sunshine angeschaut. Dort wird Marcel Proust recht oft
erwahnt und einmal wird ein bestimmtes Zitat von ihm paraphrasiert, das in unserem
Zusammenhang provokant klingt und das ich im Sinne des Zitats gerne zur Diskussion
stellen mochte:

"Das Gliick ist einzig heilsam fiir den Leib, die Krifte des Geistes jedoch bringt der
Schmerz zur Entfaltung.”

Ich erlaube mir folgende Deutung: Durch alle Begierden erfiillende Be-
dingungen wiirden wir nicht zu dem, was wir gerne kritisches Denken
nennen, kommen. Oft schaffen gerade die widrigsten Bedingungen das
Spielfeld fiir kreative Gedanken (ab einem gewissen Grad geht diese Aus-
sage in Geschmacklosigkeit iiber, ndmlich dort, wo Keime fiir kreative
Gedanken schon im Ansatz erstickt werden). Jene irritierende Spannung
der ausbleibenden Wunscherfiillung entfacht die Kréfte der Sprache und
des Denkens. Dieser Uberlegung muss ich noch ein Zitat von Proust
nachschieBen; also noch einmal Name-Dropping: Aber das Gliick kann
nie kommen. Sind die Umsténde endlich gefiigig gemacht, so verlegt die
Natur den Kampf von aulen nach innen und bringt allméhlich in un-
serm Herzen eine Wandlung hervor, so dafl es etwas anderes wiinscht,
als was ihm zuteil werden wird.” Die Situation, in der es Zusténde gibt,
wo all das, was wir wollen, erfiillt ist, kann keine dauerhafte sein. Sobald
sie eintritt, beginnt der Wille sich zu wandeln.

109



Hat dieser Schmerz und die Widrigkeit der Umsténde etwas mit Bildung
zu tun? Man konnte hier sofort an Platons schmerzhaften Aufstieg von
der Hohle ins Licht denken, aber diese Steigung sehe ich hier noch nicht
angelegt. Wenn das mit Bildung zu tun hat, wire es eine Bildung, die
nicht notwendigerweise im akademischen Kontext stattfindet sondern in
vielen Lebenszusammenhéngen.—Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC)

Platon sagt, dass die Bildung eine zweite Sonne sei. Was macht die Sonne ? Sie spendet
das Licht und lésst einen die Dinge erkennen. Und so ist es mit der Bildung, sie ldsst
uns die Dinge, die Welt erkennen. Was kreative Leistungen anbelangt ist es richtig ,
dass negative Umsténde zu Hochstleistungen antreiben. Wenn es um die vermittlung
von vorhandenem Wissen geht, ist es keine Voraussetzung, Schmerzen zu durchleben,
oder ungliicklich zu sein.

Wieviel Durcheinander ist zur Bildung ertrédglich?

von Nenad

Ad Simpkin: Ich mo6chte hier noch etwas erwdhnen, was mir, als ich an der von dir
beschriebenen Stelle tiber K. Popper angelangt bin, eingefallen ist. ,, Adaption ist immer
zweiseitig.“ und ,, Kommunikation ist immer eine Form von Manipulation.“ Wie ich das
gelesen habe, musste ich sofort an die ,,Sapir-Whorf-Hypothese“ denken.

Ich, der Philosophie studiert, sehe heute vieles anders, als ich es vor vielleicht fiinf Jah-
ren gesehen habe, und ich weif}, ich werde die Dinge immer aus ,,meinem® Blickwinkel
betrachten, gepréigt - oder sagen wir gleich manipuliert - durch Kindheit, Erziehung,
Schulbildung, Freunde und Freundinnen, iiberhaupt durch die Menschen, mit denen ich
jeden Tag verkehre, durch bestimmte Ereignisse in meinem Leben, und schlielich durch
das Philosophiestudium. Und ich sehe das Ganze sogar als eine Art Kettenreaktion:
Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann erlebt er sie in einem bestimmten Vor-
verstandnis (sein ganzes Leben bis dato).

Um wieder zum Bildungsbegriff zuriickzukommen, wage ich hiermit ein wenig weiter zu
denken und zu behaupten, dass es fiir mich (meiner Meinung nach) so etwas wie ,,Die
Lehre Platons®, ,,die Lehre des Aristoteles, des Thomas v. Aquin, Kants, Husserls, Hei-
deggers, Wittgensteins® gar nicht gibt. Jeder Mensch hat seine kognitiven Fahigkeiten in-
nerhalb eines Vorverstindnisses ausgebaut. JedeR Philosoph(in), der/die eine bestimmte
Hypothese aufstellt, tut dies unter Beriicksichtigung eines bestimmten Vorverstéindnisses.

—Sandmann, besonders frappant waren fiir mich folgende Stellen in dei-
nem Beitrag, Zitat: ,, ...ich sehe das Ganze sogar als eine Art Kettenre-
aktion: Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann erlebt er sie in
einem bestimmten Vorverstéindnis (sein ganzes Leben bis dato). Jedes
Ereignis verdndert das eigene Verstdndnis von der Welt und macht dieses
zum neuen Vorverstidndnis fiir das néchstfolgende Ereignis.“ da sie mich
an eine Passage aus Milan Kunderas Die unertrigliche Leichtigkeits des
Seins erinnerte:

110



»,Man kann nie wissen, was man wollen soll, weil man nur ein Leben hat,
das man weder mit fritheren Leben vergleichen noch in spéteren korri-
gieren kann. ... Es ist unmoglich zu iiberpriifen, welche Entscheidung die
richtige ist, weil es keine Vergleiche gibt. Man erlebt alles unmittelbar,
zum ersten Mal und ohne Vorbereitung. Wie ein Schauspieler, der auf
die Bithne kommt, ohne vorher je geprobt zu haben. Was aber kann das
Leben wert sein, wenn die erste Probe fiir das Leben schon das Leben
selber ist? Aus diesem Grunde gleicht das Leben immer einer Skizze.
Auch Skizze ist nicht das richtige Wort, weil Skizze immer ein Entwurf
zu etwas ist, die Vorbereitung eines Bildes, wihrend die Skizze unseres
Lebens eine Skizze von nichts ist, ein Entwurf ohne Bild.*

Natiirlich kann das Zitat nicht unkommentiert und unkritisch
iibernommen hier fiir sich selbst stehen, und trotz des oftmals recht ho-
hen philosophischen Gehalts im zitierten Roman Milan Kunderas sollten
einige Aussagen eventuell doch ,,mit Vorsicht* genossen werden, zumin-
dest aber hinterfragt werden.

Wenn wir, zugespitzt, keine Gewissheiten im Leben haben , die Probe
gleichzeitig die Durchfiithrung ist, und wir nur in Gedanken mogliche
Szenarien konstruieren konnen, Folgen maximal abschitzen kénnen, so
weist das Treffen einer Entscheidung fiir mich doch eine gewisse Willkiir
auf (worauf beziehe/berufe ich mich? - kénnte es ja immer auch an-
ders machen, und Frage nach der ersten, ,bewusst getroffenen“ ent-
scheidung?), markiert aber doch einen Punkt, und somit vielleicht den
Anfang jener ,Kausalkette“ oder , Kettenreaktion®“, von der Sandmann
spricht. (Ich versuche, die Gedankenfluten zu lichten.) ~Eugénie 12. Jan.
2010, 02:27

Intermezzo: Milan Kundera

, Vielleicht ist es etwas extrem zu sagen, dass jemand, der sich einer unklaren kom-
plizierten Sprache bedient, um sein Wissen kundzutun, beweist, dass er nicht gebildet
ist.“ (Zitat von rebecca r., siche oben). Allerdings ist es zu extrem, ich finde, dass das
absolute Gegenteil der Fall ist.

FEine komplizierte Sprache, die freilich Verwirrung stiften kann, spricht nicht fiir die Un-
gebildetheit des Autors, sondern des Lesers. Der Autor sollte per se darauf bedacht sein,
verstanden zu werden, jedoch besteht unsere Sprache aus vielen scheinbaren Synony-
men; sie sind deshalb scheinbar, weil sie oftmals einen kleinen, diffizil zu erkennenden
Unterschied beinhalten. Die Bildung des Schreibers kommt dann zutage, wenn er diese
scheinbaren Synonyme pedantisch zu ordnen weif}, will heiflen, den passenden Begriff
dafiir zu finden, was er ausdriicken will. Einige Sachen lassen sich eben nicht einfacher
ausdriicken oder driickte man sie simpler aus, verlieren sie an Genauigkeiten, kénnten
gar eine ganze Philosophie zum Einsturz bringen. —Legastenika0742392 12:40, 19. Jan.
2010 (UTC)

111



Legastenika: es freut mich, dass Du das Buch von Kundera erwéhnt hast
und ich stimme auch dazu, dass Literatur zu einer SSelbstbildungfehr
gut geeignet ist. Das Buch hat auch mich persénlich sehr beeinflusst. Ich
selbst finde in diesem Roman als eine kleine philosophische Botschaft die
Frage nach der inneren Freiheit - das ist aber nur meine personliche Lese-
art. Ich komme aus dem gleichen Land wie Kundera, ich habe den Kom-
munismus erlebt und Prager Friihling gehtrt zu den Schliisselerlebnisen
von meinen Eltern und Grofleltern. Die Einmaligkeit des Lebens, die
Zufille und die Relativierungen usw. betont Kundera meiner Meinung
nach gegen die fast mythische Auffassung der totalitdren Ideologien, dass
die Geschichte eine notwendige Richtung hat, die nicht zu &ndern ist,
wobei die einzelnen menschlichen Leben niemanden interessieren. Kun-
dera wiirde vielleicht an dieser Seite die Frage stellen, was wére dann zu
tun, wenn diejenige Institutionen, die die Ausbildung vermitteln sollen,
versagen? Das war der Fall in der kommunistischen Tschechoslowakei.

Die Kommunisten haben fast sofort nach der Machtiibernahme alle
Schulen und Hochschulen destruiert, vor allem, was ich ganz interessant
finde, die geisteswissenschaftliche Fakultéten. Die besten ProfessorInnen
endeten im Geféingnis oder, falls sie Gliick hatten, emigrierten. Intelli-
genz also gebildete Menschen - bedeuteten in der Staatsideologie etwas
fast Boses, das nur aus Gnade ”der Arbeiterdm Leben bleibt. —Jakub
Jirovec 20:54, 19. Jan. 2010 (UTC)

Bilanz fiir ein Semester Philosophiestudium: ich weiB nicht mehr was
Bildung ist.

von Paul Wedrich

Unsere Beschiiftigung mit dem Bildungsbegriff hat eigentlich schon in der Diskussion der
Okonomisierung der Universitit in der ersten Stunde des Semesters begonnen. Durch die
Audimaxbesetzung wurde dieses Thema bis in den Dezember hinein verldngert. Hétte ich
am Anfang der Besetzung einen Text iiber Bildung schreiben sollen (habe ich eigentlich
auch) dann wire es mir viel leichter gefallen als jetzt. Jetzt, habe ich das Gefiihl, nicht
mehr zu wissen, was Bildung {iberhaupt bedeuten soll und eigentlich geht mir der Begriff
auf die Nerven.

Was ist, wenn wir mehr oder weniger pragmatisch sagen, Bildung ist das, was an Bil-
dungseinrichtung passieren soll. (Was ist eine Bildungseinrichtung? Schulen, Univer-
sitidten...) Was wéren die Konsequenzen einer solchen Setzung?

Der Unterschied ist nur, dass man:

e den historisch vielfiltig konnotierten Begriff der Bildung vermieden hat

e jetzt sehr geneigt sein konnte, diese Frage nach der Aufgabe einer Bildungseinrich-
tung wegzudelegieren, z.B. an die Politik

112



Konfrontiert mit einem Forderungskatalog von Studierenden sieht man dann nur Kritik
auf der Ebene 1. Der Rest wird weniger als Anstof fiir eine Debatte auf Ebene 2, sondern
eher als diffuses ideologisches Gewiéisch gesehen.

Was ist die Aufgabe einer Universitdt? Sollen wir Studierende fragen? oder Professoren?
Politiker? Reicht es im Gesetz nachzuschauen, was eine Universitéit tun oder lassen muss,
um eine Universitédt zu sein? Und gegebenenfalls: fiir wen reicht das? Ich glaube, dass
eine breite Diskussion dariiber, was die Aufgabe einer Universitit ist, sehr wichtig wére.
Nicht zuletzt sehe ich in Bildung und Forschung bessere Zukunftsperspektiven fiir dieses
Land, als in seinen Seegrundstiicken.

Interessant finde ich die Auseinandersetzung des Bildungsbegriffes mit
dem platonischen Hoehlengleichnis deshalb, weil wir hier einen Begriff
von unserem Verstaendnis her versuchen mit einem Modell zu erklaeren,
welches auf viele Begriffe funktioniert, da die meisten Begriffe, ich denke
an: Wissen, Bildung, wahrscheinlich auch Liebe und Hass immer in ei-
ner Art Hierachie gedacht werden und durch den Vergleich mit anderen
Menschen und unserer Selbstabgrenzung zu jenen Menschen ermoeglicht
das Modell uns die Verschiedenen Aspekte der Begriffe zu sehen und uns
selbst zu differenzieren.

Zum Beispiel lernte ich am Sonntag eine altmodische Lehrerin kennen,
welche ueber 40 Jahre im Lehrbetrieb einer Grundschule in Berlin ar-
beitet. In Berlin gibt es viele Probleme mit Migrationskindern und diese
Lehrerin hat in jeden tuerkischem Jungen einen ”Macho” gesehen und
diesen deshalb oftmals schlechter behandelt und benotet. Wir koennen
uns doch vorstellen, dass Unterricht in vielen Laendern anders prakti-
ziert wird!?

Was gibt es dann fuer ein Bildungsideal? Gibt es wie im Hoehlengleichnis
eine Idee, eine Idee der bestmoeglichen Vermittlung von Wissen? Aber
ist es nicht wiederrum so, dass unerwartete Situationen neue Vermitt-
lungsstrukturen verlangen. Es ist sicherlich nicht altmodisch in einem
Wiki seine Leistungsnachweise oeffentlich zu praesentieren. Es ist ja auch
der kommende Fortschritt, die Mengen an uebermittelbares Wissen, die
einzelnen Voraussetzungen der Lehrenden und der Studierenden Aspekte
einer umfangreichen ,, Bildungs—politik“. —Luong 13:12, 6. Jan. 2010
(UTC)

Wenn man eine Lehrveranstaltung nicht als Zusammentragen von Infor-
mationen versteht, die allenfalls unter einem gewissen Qualitdtsmaflstab
geordnet werden, sondern als ein gemeinsames Projekt der Beteiligten,
Klarheit und teilweise Einigkeit iiber eine Sache zu erzielen, gibt es das
"bewahrte” Modell: eine beauftragte, kluge Person ”prigt das Gesche-
hen”. Und in diesem Zusammenhang sind Wikis eine einschneidende
Anderung.

113



Hier kann niemand mehr (auf diese Weise) dominieren. Die
"Hohlenbewohner”laufen in alle moglichen Richtungen auseinander. Mo-
tive werden aufgenommen, verstirkt, fallengelassen, niemals zu Ende
gedacht. Es ist ein nicht-platonischer Artikulationsraum. Damit ist man
aus einem gewissen Bild gefallen. Es hat sich tatsédchlich die Facebook-
Kultur, in der man dem Rest der Welt berichtet, was man gerade toll
findet, ein Stiick weit in die Universitdtskultur hineinbegeben. —anna
08:39, 22. Jan. 2010 (UTC)

Bilanz fiir ein Semester Philosophiestudium: ich bediene mich des
Bildungs-Angebotes.

von Helmut Weissenlehner

Grundsétzlich legt das Hohlengleichnis Platons mehrere Annahmen dar:

e Bildung ist mit (wahrem) Wissen gleichzusetzen, denn das , Licht der Sonne“ au-
Berhalb der Hohle vermittelt, wie die Dinge wirklich sind

e Der Grofiteil der Leute ist unwissend/ungebildet (hier ist eine Parallele zu Pytha-
goras von Samos zu ziehen, der in seinem Idealstaat dem Volk wesentliches Wissen
gar nicht anvertrauen wollte, da es damit sowieso nicht umgehen wiirde kénnen)

e Um aus der Hohle zu gelangen, ist das Einwirken eines anderen, bereits Gebildeten
erforderlich

e Eine ,Flucht“ aus der Hohle ist als Aufstieg zu werten, der Weg zuriick unmdoglich
(da die Verbliebenen den nunmehr Gebildeten nicht mehr verstehen)

Ubertragen auf den Bildungsbegriff li8t sich demnach festhalten, daf Bildung ein in-
dividueller Vorgang ist, der den Menschen als Ganzes erfafit, unumkehrbar ist, immer
mit einem gewissen Zwang und einer gewissen Fiihrung durch andere verbunden ist,
dem Menschen nicht etwas zufiigt, sondern etwas anspricht, das er schon in sich triagt
und schliefllich dafi der Weg der Bildung als ein Aufstieg gewertet wird. Dieser letzte
Aspekt ist jener, der in der heutigen Gesellschaft mit am stérksten verankert ist und als
Gegengewicht fiir die ,,negativen Aspekte“ des Werdegangs angefiihrt wird. Die innere
Systematik dieser Annahmen wird nicht mehr hinterfragt, das , Erfolgsmodell“ hat sich
durchgesetzt. Aber wie im Hohlengleichnis setzt sich der Ungebildete gegen den Vor-
gang der ,,Bildung® zunéchst zur Wehr und will nicht von den gewohnten Denkweisen
Abstand nehmen. Insofern ist das duflere Einwirken notwendig, um eine Irritation her-
vorzurufen, die die gewohnten Sichtweisen in Frage stellt, bis man schliefilich umdenkt
und zu einer neuen, ,besseren“ Sichtweise gelangt. Auf der obersten Stufe schliefllich

erkennt man das Positive des zuriickgelegten Wegs und empfindet das Wissen als etwas
Gliicklich-Machendes.

Meiner Ansicht nach trigt das Hohlengleichnis einige problematische Annahmen in sich,
die im Laufe der Geschichte immer wieder ausgeniitzt wurden. Zum einen setzt es vor-
aus, daf} es einige wenige gibt, die im Besitz des richtigen Wissens sind. Sie legen damit

114



fest, was stimmt und was nicht. Gleichzeitig wird auch ein gewisser Zwang in der Vor-
gehensweise bei der ,,Bekehrung* legitimiert, da man argumentieren kann, daf§ der ,,Un-
gebildete* die Dinge einfach nicht richtig einschéitzen kann und man ihn nur an einen
,besseren Ort“ fithren will. Dieses ,héhere Ziel“ wird jedoch abermals von den ,,Ge-
bildeten“ festgelegt. Was sollte aber geschehen, wenn der ,Hohlenbewohner® gar nicht
bekehrt werden will? Wenn er mit seinem Dasein zufrieden ist? Welcher Mafistab erlaubt
es mir, anderen meine Ansichten, den gebildeten Weg, als den richtigeren aufzuzwingen.
Ein Denken in der Systematik des Hohlengleichnisses erlaubt dem Gebildeten auf jeden
Fall auch Zwang, um den Ungebildeten ans Licht zu fiithren.

Ubertragen auf das Hohlengleichnis wiirde ich nicht von einem ,,Aufstieg die Treppe zur
Erleuchtung hinauf*“ sprechen, sondern von der Moglichkeit, komplett aus dem Bild zu
treten. Das Grundmuster des Hohlengleichnis hat sich zwar in der (westlichen) Kultur
verankert und ist trotz allem nur eine Sichtweise von vielen. Sie ist jedoch so grundlegend,
dafl sie selbst von vielen gar nicht mehr hinterfragt wird. Das Ziel ist der Aufstieg,
Bildung der Weg, der dazu notwendig ist. Implizit unterwirft man sich einer Sichtweise,
die die oben genannten Implikationen und Gefahren mit sich bringt.

Erkldrt man jedoch, daf§ dieses Schema fiir einen selbst nicht das zutreffende ist, tritt
man quasi aus dem Bild. Man wird vom ,, Aufsteiger® zum , Aussteiger”. Jeder weitere
Satz in diesem Zusammenhang wie , blickt dadurch hinter die Dinge®, ,erhélt einen
besseren UBER-Blick“ usw. wiirde jedoch schon wieder eine gedankliche Riickkehr in das
Denkschema bedeuten. Man erkennt dabei auch, wie stark diese Ansichten in unseren
Uberlegungen verankert sind.

Mochte man vollig auf Distanz bleiben, wére ein Einsiedler-Leben die logische Konse-
quenz — kein externer Druck, kein , Aufstiegszwang®, einfach ein ,,in den Tag Hinein-
leben“. Wie wiirde Bildung dann aussehen? Und wie wiren soziale Kontakte moglich?
Ganz banal gesehen ist Geld notwendig, um sich in der Gesellschaft zu bewegen. Zudem
wird man auf Ablehnung derjenigen stoflen, die sich noch im Bild bewegen (die Situation
ist quasi wie jene des Riickkehrers in die Hohle, nur um eine Nunace weitergedreht).

AuBerdem ist ein sich weghbewegen meistens schmerzlich und wie kommt
man zu der Annahme, dass ”der eigene Weg” der bessere wire? Das mit
dem Geld, wire ein Biirgergeld denkbar? Und daraus resultierend die
Verantwortung fiir das Umfeld? Man kann einiges an Gelder sparen,
wenn man sich gegenseitig aushilft, z.B. Zusammentreten mit anderen
und Sachverhalte diskutieren, die man nicht mehr im Unterricht schafft”.
Dann stellt sich die Frage nach der Bereitschaft mit zu machen. —Luong
13:52, 15. Jan. 2010 (UTC)

Insofern scheint es am praktischsten je nach Situation und eigenem Ziel aus dem Bild
treten und wieder in diese Sichtweise zuriickkehren zu kénnen. Zur Erfiilllung materieller
und sozialer Notwendigkeiten und Ziele niitzt man demnach das Denken im Sinne des
Hohlengleichnis, ist sich dabei jedoch dieser Tatsache bewufit. Es findet kein ,,unreflek-
tiertes Streben“ nach Aufstieg und Erlosung statt, sondern ein zielorientiertes und be-
wufltes Niitzen gewisser Denkschemata. Um an die ,, Gesellschaft ankoppeln® zu kénnen,

115



ist das in gewisser Weise eine Voraussetzung (zumindest um bestimmte Ziele zu errei-
chen). In seiner Grundausrichtung h#lt man das im Hohlengleichnis gezeichnete Bild
aber fiir unzutreffend und fiir einen selbst als unpassend. Die Frage ist nur: Was liegt
auBerhalb des Bildes? Ist nicht die Stérke dieses Gleichnisses, dafl es ganze Gesellschaf-
ten vereinen kann, wihrend die Alternative eine subjektive, personale ist. Hitte man
Milliarden Weltansichten wire ein Austausch zwischen den Individuen héchst kompli-
ziert, eine Gesellschaft, wie wir sie kennen nicht denkbar. In gewisser Weise hat sich
diese Sichtweise so lange gehalten und durchgesetzt, da sie den Menschen das Gefiihl
gibt, dafl das Ziel wirklich besser ist als der Ausgangspunkt (sowohl auf Diesseitiges als
auch auf Jenseitiges bezogen).

116



Literaturverzeichnis

[ABITEBOUL ET AL.(1995)] ABITEBOUL, S./ ET AL. (1995): Foundations of Databases,
Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[ACKEREN(2004)] ACKEREN, M. v. (Hrsg.) (2004): Platon verstehen, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt.

[ADORNO(2003)] ADORNO, T. (2003): Theorie der Halbbildung, in: Gesammelte Schrif-
ten 8. Soziologische Schriften, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[AHBEL-RAPPE/KAMTEKAR(2006)] AHBEL-RAPPE, S./KAMTEKAR, R. (Hrsg.)
(2006): A Companion to Socrates, Blackwell, Oxford.

[ALLEN(1980)] ALLEN, R. (1980): Plato’s Earlier Theory of Forms, in: VLASTOS, G.
(Hrsg.), The Philosophy of Socrates. A Collection of Critical Essays, University of
Notre Dame Press, Notre Dame.

[ANNAS(1981)] ANNAS, J. (1981): An Introduction to Plato’s Republic, Clarendon
Press, Oxford.

[AUINGER(2007)] AUINGER, T. (2007): Bildung als Betrug und Selbstbetrug, in: AUIN-
GER, T./GRIMMLINGER, F. (Hrsg.), Wissen und Bildung. Zur Aktualitéit von
Hegels Phinomenologie des Geistes anlésslich ihres 200jahrigen Jubildums, Peter
Lang, Frankfurt/Main.

[BARRY(1996)] BARRY, D. K. (1996): Forms of Life and Following Rules. A Wittgen-
steinian Defense of Relativism, E.J.Brill, Leiden.

[BAUMERT ET AL.(2002)] BAUMERT, J./ ET AL. (2002): Manifest, in: Kirrius, N./
ET AL. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhrkamp Aufl., Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[BENSON(2006)] BeEnson, H. H. (Hrsg.) (2006): A Companion to Plato, Blackwell Com-
panions tp Philosophy, Blackwell, Oxford.

[BLACKBURN(2007)] BLACKBURN, S. (2007): Platon, Der Staat, dtv, Miinchen.

[BORNEMANN(2004)] BORNEMANN, M. E. (2004): Kommunikation und Intellectual Ca-
pital Reporting. Die Rolle der Wissensbilanz als internes und externes Kommuni-
kationsinstrument, Techn. Ber., Arbeitskreis Wissensbilanz.

[CHESHER(2002)] CHESHER, C. (2002): Why the Digital Computer is Dead, ctheory.net.
Electronic Document, URL: http://ctheory.net/articles.aspx?id=334.

[CopD(1970)] Copp, E. F. (1970): A Relational Model of Data for Large Shared Data
Banks, in: Communications of the ACM, 13, S. 377-387.

117



Literaturverzeichnis

[COWAN(2005)] CowaN, R. (2005): Universities and the Knowledge Economy, Elek-
tronisches Dokument, URL: http://advancingknowledge.com/drafts/Cowan—
Cowan_Universities.pdf.

[CRARY ET AL.(2000)] CRARY, A./ ET AL. (Hrsg.) (2000): The New Wittgenstein,
Routladge, London.

[DANCY(2006)] DANCY, R. (2006): Platonic Definitions and Forms, in: BENsoN, H. H.
(Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions tp Philosophy, Blackwell,
Oxford.

[DATE(1995)] DATE, C. (1995): An Introduction to Database Systems, 6. Aufl.,
Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[DAuM(2003)] Daum, J. H. (2003): Intellectual Capital Statements: Basis fiir ein
Rechnungswesen- und Reportingmodell der Zukunft?, in: Controlling — Zeitschrift
fiir Erfolgsorientierte Unternehmensfiihrung, 15(3-4), S. 143-154.

[DEAZLEY(2006)] DEAZLEY, R. (2006): Re-Thinking Copyright: History, Theory, Lan-
guage, Edward Elgar, Cheltenham.

[DENKER/ZABOROWSKI(2006)] DENKER, A./ZABOROWSKI, H. (Hrsg.) (2006): Heideg-
ger und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[DERRIDA(2001)] DERRIDA, J. (2001): Die unbedingte Universitdt, Nr. 2238inedition
suhrkamp, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[DIAMOND/CONANT(2004)] DiaMOND, C./CONANT, J. (2004): On Reading the Trac-
tatus Resolutely, in: KOLBEL, M./WEiss, B. (Hrsg.), Wittgenstein’s Lasting Si-
gnificance, Routledge, London.

[DiELs/KRANZ(1961)] DieLs, H./KraNz, W. (1961): Die Fragmente der Vorsokratiker,
Hildesheim.

[DIxSAULT(2005a)] DixsAuLT, M. (Hrsg.) (2005a): Etudes sur la République de la Pla-
ton: 1. De la Justice, J. Vrin, Paris.

[DIXSAULT(2005b)] Dixsaurt, M. (Hrsg.) (2005b): Etudes sur la République de la Pla-
ton: 2. De la science, du bien et des mythes, J. Vrin, Paris.

[ERLER(2006)] ERLER, M. (2006): Platon, C.H.Beck, Miinchen.

[FERBER(1992)] FERBER, R. (1992): Wittgensteins Philosophie der Mathematik: Akten
des 15. Internationalen Wittgenstein-Symposiums, Bd. 20, Kap. ” Lebensform&der
”Lebensformen”? Zwei Addenda zur Kontroverse zwischen N. Garver und R. Hal-

ler, S. 270276, Wien.

[FERRARI(2007)] FERRARI, G. (Hrsg.) (2007): The Cambridge Companion to Plato’s
Republic, Cambridge University Press, Cambridge.

[FISCHER(2004)] FISCHER, W. (2004): Sokrates piddagogisch, Bd. 4vonSchriften zur wis-
senschaftlichen Padagogik., Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg.

118



Literaturverzeichnis

[FLEIG(0.J.)] FLEIG, H. (0.J.): Die philosophische Kontroverse zwischen Sloterdijk
und Habermas, Elektronisches Dokument, URL: http://www.fleig-fleig.de/
pageID_5679987 .html.

[FRIEDMAN(2004)] FRIEDMAN, M. (2004): Carnap. Cassirer. Heidegger. Geteilte Wege,
Fischer, Frankfurt.

[FUHRMANN(2002)] FUHRMANN, M. (2002): Bildung. Europas kulturelle Identitét,
18182, universal-bibliothek Aufl., Reclam, Stuttgart.

[GARVER(1994)] GARVER, N. (1994): Form of Life, in: This Complicated Form of Life,
S. 237-267S, Open Court, Chicago and La Salle.

[GILL(2006)] GILL, M. L. (2006): Problems for Forms, in: BENSON, H. H. (Hrsg.), A
Companion to Plato, Blackwell Companions tp Philosophy, Blackwell, Oxford.

[GLOCK(2000)] GLOCK, H.-J. (2000): Forms of Life: Back to Basics, in: Wittgenstein-
Studien, 1, S. 63-84.

[GOETHE(1926)] GOETHE, J. W. (1926): Goethes Werke, Bd. 7vonDramen III, Kap.
Iphigenie auf Tauris, Bibliographisches Institut, Mannheim.

[GRUBEL ET AL.(2004)GRUBEL, KLAUS/Sz0GS] GRUBEL, D./Kraus, N./Szoas, G.
(2004): Intellectual Capital Reporting — ein Vergleich von vier Ansétzen, in: zfo
-online, (1), S. 19-27, URL: http://www.zfo.de.

[GUGERLI(2009)] GUGERLI, D. (2009): Die Welt als Datenbank, edition suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[GUGERLI(2007)] GUGERLI, D. E. A. (Hrsg.) (2007): Nach Feierabend. Ziirchen Jahr-
buch fiir Wissensgeschichte, Bd. 3.

[HApOT(2002)] HADOT, P. (2002): Exercises spirituels et philosophie antique, Albin
Michel, Paris.

[HALLER(1988)] HALLER, R. (1988): Questions on Wittgenstein, Routledge, London.

[HEGEL(1986)] HEGEL, G. W. F. (1986): Phénomenologie des Geistes, 603, stw Aufl.,
Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(1998a)] HEIDEGGER, M. (1998a): Beitridge zur Philosophie (Vom Ereig-
nis), Bd. 65, gesamtausgabe. iii. abteilung: unveroffentlichte abhandlungen Aufl.,
Vittorio Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(1998b)] HEIDEGGER, M. (1998b): Logik als die Frage nach dem Wesen der
Sprache, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2000)] HEIDEGGER, M. (2000): Reden und andere Zeugnisse eines Lebens-
weges 1910-1976, Klostermann, Frankfurt /Main.

[HEIDEGGER(2003)] HEIDEGGER, M. (2003): Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2004a)] HEIDEGGER, M. (2004a): Brief iiber den ”Humanismus”, in: Weg-
marken, Klostermann, Frankfurt/Main.

119



Literaturverzeichnis

[HEIDEGGER(2004b)] HEIDEGGER, M. (2004b): Platons Lehre von der Wahrheit, in:
Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2009)] HEIDEGGER, M. (2009): Vortrige und Aufsétze, Klett-Cotta,
Stuttgart.

[HEINRICH(2006)] HEINRICH, K. (2006): arbeiten mit herakles, Zur Figur und zum Pro-
blem des Heros. ANtike und moderne Formen seiner Interpretation und Instru-
mentalisierung, Bd. 9vonDahlemer Vorlesungen, Stroemfeld/Roter Stern, Frank-
furt /Main.

[HEINRICH /KIRSTEIN(2006)] HEINRICH, P./KIRSTEIN, D. (2006): Okonomisierung
des Hochschulwesens. Redebeitrdge und Thesen des 17. Glienicker Ge-
sprichs 2006, URL: http://www.fhvr-berlin.de/fhvr/fileadmin/content/
publikation/hs/bdh27.pdf.

[HERNANDEZ(1997)] HERNANDEZ, M. J. (1997): Database Design for Mere Mortals. A
Hands-on Guide to Relational Database Design, Addison-Wesley Developers Press,
Reading, Massachusetts.

[HEUER/SAAKE(1997)] HEUER, A./SAAKE, G. (1997): Datenbanken. Konzepte und
Sprachen, Thomson, Bonn.

[HORN(2005)] HOrN, C. (2005): Platons episteme-doxa Unterscheidung und die Ide-
entheorie, in: HOFFE, O. (Hrsg.), Platon. Politeia, Bd. 7vonKlassiker auslegen,
Akademie Verlag, Berlin.

[HRACHOVEC(1978)] HRACHOVEC, H. (1978): Bilder, zweiwertige Logik und negative
Tatsachen in Wittgensteins “Tractatus”, in: Zeitschrift fiir Philosophische For-
schung, 32, S. 526-539.

[HRACHOVEC(1989)] HRACHOVEC, H. (1989): Vermessen: Studien iiber Subjektivitiit,
Stroemfeld, Frankfurt/Main.

[HRACHOVEC(1993)] HRACHOVEC, H. (1993): Deletion or Deployment. Is That any Way
to Treat a Sign?, in: Continental Philosophy, 5, S. 61-75.

[HRACHOVEC(1996)] HRACHOVEC, H. (1996): Nie wieder grofle Worte, in: Die Zeit, (26),
S. 78.

[HRACHOVEC(2000)] HRACHOVEC, H. (2000): Wittgenstein on line / on the line, URL:
http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-hh.page.

[HRACHOVEC(2001)] HRACHOVEC, H. (2001): Evaluating the Bergen Electronic Edition,
URL: http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-audio-hh.page.

[HRACHOVEC(2004)] HRACHOVEC, H. (2004): Technik: Erfolgsgeschichte, Schreckbild,
Spielraum, in: Philosophische Rundschau, 51(1), S. 27-52.

[HRACHOVEC(2005)] HRACHOVEC, H. (2005): Evaluating the Bergen Electronic Edition,
in: Wittgenstein: The philosopher and his works, Wittgenstein Archives at the
University of Bergen (WAB), Bergen.

120



Literaturverzeichnis

[HRACHOVEC(2006a)] HRACHOVEC, H. (2006a): Bildung zwischen Luxus und Notwen-
digkeit, Kap. Wissen und Weitra, S. 185-195, Wien.

[HRACHOVEC(2007)] HRACHOVEC, H. (2007): Wikis hegelianisch, in: The Shape of
Things to Come, Springer, Berlin.

[HRACHOVEC(2009a)] HRACHOVEC, H. (2009a): Checkpoint Bologna, Universitit Wi-
en 2008, in: SCHRITTESSER, I. (Hrsg.), University goes Bologna: Trends in der
Hochschullehre. Entwicklungen, Herausforderungen, Erfahrungen, Wiener Univer-
sitdtsverlag, Wien.

[HRACHOVEC(2009b)] HRACHOVEC, H. (2009b): Formvollendet? Nein danke!, in: DEN-
KER, C. (Hrsg.), Lebensform Wittgenstein. Bilder und Begriffe, S. 21-24, Passagen,
Wien.

[HrRACHOVEC(2010)] HRACHOVEC, H. (2010): Gegensatz, in: Neues Handbuch philoso-
phischer Grundbegriffe, Alber, Freiburg.

[HRACHOVEC(2006b)] HRACHOVEC, M., HERBERT AND LUGER (2006b): eLearning an
der Universitdt Wien. Forschung — Entwicklung — Einfithrung, Kap. Zwei Stunden
und der Rest der Woche. Bemerkungen zur Wiki-Pédagogik, S. 226-240, Wax-

mann, Wien.

[HOFFE(2005)] HOFFE, O. (2005): Vom Nutzen des Nutzlosen. Zur Bedeutung der
Philosophie im Zeitalter der Okonomisierung, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philo-
sophie, (53), URL: http://forum-kritische-paedagogik.de/start/request.
php?208, erhiltlich als elektronisches Dokument. Letzte Abfrage 18.7.2009.

[HORISCH(2006)] HORISCH, J. (2006): Die ungeliebte Universitit, akzente Aufl., Hanser,
Miinchen.

[IRRGANG(2002)] IRRGANG, B. (2002): Philosophie der Technik. Technische Praxis. Ge-
staltungsperspektiven technischer Entwicklung, Bd. 2, Ferdinand Schéningh, Pa-
derborn.

[IVANKA(1990)] IVANKA, E. v. (1990): Plato Christianus. Ubernahme und Umgestal-
tung des Platonismus durch die Véater, Johannes Verlag, Einsiedeln.

[JASPERS(1984)] JASPERS, K. (1984): Philosophische Autobiographie. (Erweiterte Neu-
ausgabe), Pieper, Miinchen.

[KELLERMANN ET AL.(2009)] KELLERMANN, P./ ET AL. (Hrsg.) (2009): Zur Kritik
europdischer Hochschulpolitik: Forschung und Lehre unter Kuratel betriebswirt-
schaftlicher Denkmuster, Vs Verlag, Wiesbaden.

[Kikosk1/Kikosk1(2004)] Kikoski, C. K./Kikoski, J. F. (2004): The Inquiring Or-
ganization. Tacit Knowledge, Conversation, and Knowledge Creation: Skills for
21st-Centruy Organizations, Praeger, Westport, Connecticut.

[K1sHIK(2008)] KisHIK, D. (2008): Wittgenstein on Meaning and Life, in: Philosophia,
36, S. 111-128.

121



Literaturverzeichnis

[KrAUS(1908)] Kraus, K. (1908): Apokalypse (Offener Brief an das Publikum), in: Die
Fackel, 10(261-262), S. 1-14.

[LACEY(1980)] LACEY, A. (1980): Our Knowledge of Socrates, in: VLAsTOS, G. (Hrsg.),
The Philosophy of Socrates. A Collection of Critical Essays, University of Notre
Dame Press, Notre Dame.

[LAVEZZ1(2001)] LAvezzi, A. M. (2001): Division of Laber and Economic Growth: from
Adam Smith to Paul Romer and Beyond, URL: http://www.unipa.it/~lavezzi/
papers/divlabpaperl.0.pdf.

[LIESSMANN(2006)] LiessMANN, K. P. (2006): Theorie der Unbildung: Die Irrtiimer der
Wissensgesellschaft, Zsolnay Verlag, Wien.

[LUETTERFELDS(2000)] LUETTERFELDS, W. (2000): Interkulturelles Verstehen in Witt-
gensteins Konzept von Sprachspiel, Weltbild und Lebensform, in: LUTTERFELDS,
A. u. R., WILHELM UND ROSER (Hrsg.), Wittgenstein Jahrbuch 2000, S. 9-33,
Peter Lang, Frankfurt/Main.

[LOUTTERFELDS(1999)] LUTTERFELDS, A., WILHELM UND ROSER (Hrsg.) (1999): Der
Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[MACDONALD/ZIAREK(2007)] MACDONALD, I./Z1ArRek, K. (Hrsg.) (2007): Adorno
and Heidegger. Philosophical Questions, Stanford University Press, Palo Alto.

[MANOVICH(2002)] MANoOVICH, L. (2002): The Language of New Media, MIT Press.

[MaNoOVICH(0.J.)] MANOVICH, L. (0.J.): Database as a Genre of New Media, Al &
Society. The Journal of Human-Centered and Machine Intelligence. Electronic Do-
cument., URL: http://vv.arts.ucla.edu/AI_Society/manovich.html.

[MARGREITER/LEIDLMAIR(1991)] MARGREITER, R./LEIDLMAIR, K. (Hrsg.) (1991):
Heidegger. Technik — Ethik — Politik, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg.

[MAY/SELL(2005)] MAy, C./SELL, S. K. (2005): Intellectual Property Rights: A Cri-
tical History, Lynne Riener, London.

[MEIER(1983)] MEIER, C. (1983): Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, 427,
stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MEYER-DRAWE(2008)] MEYER-DRAWE, K. (2008): Hohlenqualen. Bildungstheoreti-
sche Provokationen durch Sokrates und Platon, in: REHN, R./ScHuEs, C.
(Hrsg.), Bildungsphilosophie. Grundlagen. Methoden. Perspektiven, Karl Alber,
Freiburg/Miinchen.

[MITTELSTRASS(2002)] MITTELSTRASS, J. (2002): Bildung und ethische Mafle, in: KiL-
Lius, N./ ET AL. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhrkamp Aufl., Suhr-
kamp, Frankfurt/Main.

[MORCHEN(1981)] MORCHEN, H. (1981): Adorno und Heidegger. Untersuchung einer
philosophischen Kommunikationsverweigerung, Klett-Cotta, Stuttgart.

122



Literaturverzeichnis

[NENNEN(2003)] NENNEN, H.-U. (2003): Philosophie in Echtzeit: die Sloterdi-
jk-Debatte: Chronik einer Inszenierung. Uber Metaphernfolgenabschiitzung, die
Kunst des Zuschauers und die Pathologie der Diskurse, Kénigshausen & Neumann,
Wiirzburg.

[NEURATH(1932/1933)] NEURATH, O. (1932/1933): Protokollsétze, in: Erkenntnis, 3, S.
204-214.

[NIDA-RUMELIN(2007)] NIDA-RUMELIN, J. (2007): Noch ist es nicht zu spét, um
Schaden abzuwehren, in: attempto! Forum der Universitdt Tiibingen, (22),
URL: http://www.uni-tuebingen.de/uni/qvo/at/download/attempto22.pdf,
elektronisches Dokument. Letzer Zugriff 18.7.2009.

[NIELANDT(2006)] NIELANDT, K. (2006): Der philosophische Grundgedanke bei Heideg-
ger und die Krise der Moderne, in: Marburger Forum. Beitridge zur geistigen Si-
tuation der Gegenwart, 7(1), URL: http://www.philosophia-online.de/mafo/
heft2006-1/Niel_Heid.htm.

[NIETZSCHE(1988)] NIETZSCHE, F. (1988): Morgenrote, 3, kritische studienausgabe
Aufl., de Gruyter, Berlin.

[PECHRIGGL(2006)] PECHRIGGL, A. (2006): Chiasmen. Antike Philosophie von Platon
zu Sappho — von Sappho zu uns, Transcript, Bielefeld.

[PENNER(2006)] PENNER, T. (2006): The Forms and the Sciences in Socrates and Plato,
in: BEnsoN, H. H. (Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions tp
Philosophy, Blackwell, Oxford.

[PENTZOLD(2006)] PENTZOLD, S., CHRISTIAN AND SEIDENGLANZ (2006): Fou-
cault@Wiki: first steps towards a conceptual framework for the analysis of Wi-
ki discourses, in: WikiSym ’06: Proceedings of the 2006 international symposium
on Wikis, S. 59-68, ACM Press, New York, NY, USA, ISBN 1-59593-413-8, doi:
http://doi.acm.org/10.1145/1149453.1149468.

[P1cuT(1964)] PicHT, G. (1964): Die deutsche Bildungskatastrophe. Analyse und Do-
kumentation, Herder, Freiburg.

[PLEGER(2009)] PLEGER, W. H. (2009): Platon, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt.

[RAFAELI(2006)] RAFAELI, S. (2006): Wiki uses in teaching and learning, ACM Press,
Odense, Denmark, ISBN 1-59593-413-8.

[RAMIREZ(2002)] RAMIREZ, F. O. (2002): Eyes wide shut: University, state, and society,
in: European Educational Research Journal, 1(2).

[RANCIERE(2007)] RANCIERE, J. (2007): Le philosophe et ses pauvres, Flammarion,
Paris.

[READINGS(1997)] READINGS, B. (1997): The University in Ruins, Harvards University
Press.

123



Literaturverzeichnis

[ROMER(2000)] ROMER, P. (2000): Declaration of Paul M. Romer, URL: http://www.
justice.gov/atr/cases/£219100/219128 . htm.

[ROMER/KURTZMAN(2008)] ROMER, P./KUrRrzMAN, J. (2008): An Interview
with Paul Romer, URL: http://w7.ens-1sh.fr/amrieu/IMG/pdf/Romer_on_
Knowledge_economy_7-08-2.pdf.

[ROMER/ROBERTS(2007)] ROMER, P./ROBERTS, R. (2007): An Interview with
Paul Romer on Economic Growth, URL: http://www.econlib.org/library/
Columns/y2007/Romergrowth.html.

[ROMER(1990)] ROMER, P. M. (1990): Endogenous Technological Change, in: Journal
of Political Economy, 98(5), S. S71-S102.

[ROMER(1994)] ROMER, P. M. (1994): New goods, old theory, and the welfare costs of
trade restrictions, in: Journal of Development Economics, 43, S. 5-38.

[ROMER(2007)] ROMER, P. M. (2007): Economic Growth, URL: http://www.econlib.
org/library/Enc/EconomicGrowth.html.

[ROMER/BAILEY(2001)] ROMER, P. M./BAILEY, R. (2001): Post-Scarcity Prophet,
URL: http://reason.com/archives/2001/12/01/post-scarcity-prophet.

[ROSEN(2005)] ROSEN, S. (2005): Plato’s Republic. A Study, Yale University Press, New
Haven.

[SAVAGE(2008)] SAVAGE, R. (2008): Holderlin After the Catastrophe: Heidegger - Ad-
orno - Brecht (Studies in German Literature, Linguistics, and Culture), Camden
House, Rochester.

[SCHIEMANN(2006)] SCHIEMANN, G. A. (Hrsg.) (2006): Platon im nachmetaphysischen
Zeitalter, Wissenschaftliche Buchgemeinschaft, Darmstadt.

[SCHMIDT-SALOMON()] SCHMIDT-SALOMON, M. (): Die Entzauberung des Menschen.
Anmerkungen zum Verhéltnis von Humanismus und Anthropologie, URL: http:
//www.schmidt-salomon.de/entzaub.htm.

[ScHOLZ/STEIN(2009)] ScHoLz, C./STEIN, V. (Hrsg.) (2009): Bologna-Schwarzbuch,
Deutscher Hochschulverband, Bonn.

[SCHONHERR(1989)] SCHONHERR, H.-M. (1989): Die Technik und die Schwiche.
Okologie nach Nietzsche, Heidegger und dem ,schwachen Denken‘, Passagen, Wien.

[SHARR(2006)] SHARR, A. (2006): Heidegger’s Hut, MIT Press, Cambridge.

[SLOTERDIJK(1999)] SLOTERDLIK, P. (1999): Regeln fiir den Menschenpark. Ein Ant-
wortschreiben zu Heideggers Brief {iber den Humanismus, Suhrkamp, Frank-
furt/Main.

[STO1(2004)] STOI1, R. (2004): Management und Controlling von Intangibles Die unter-
nehmerische Herausforderung des 21. Jahrhunderts, Techn. Ber., Wirtschaftsinge-
nieurswesen, URL: wi.hs-pforzheim.de/cm/content/downloads/studiumakt/
bw6/Stoi_Intangibles.pdf.

124



Literaturverzeichnis

[THEUNISSEN(1980)] THEUNISSEN, M. (1980): Sein und Schein. Die kritische Funktion
der Hegelschen Logik, 314, stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[T1ITSCHER(2004)] TITSCHER, S. (2004): Ist die Universitétsreform eine “schopferische
Zerstorung”? Annahmen zu Entwicklungen der &sterreichischen Univer-
sitdtslandsachaft bis 2010, in: MaTis, HERBERT/STIEFEL, DIETER (Hrsg.),
Osterreich 2010. Die wirtschaftliche und soziale Zukunft unseres Landes, S. 111
123, Linde.

[TRAWNY(2003)] TRAWNY, P. (2003): Die Herrschaft der Arbeit {iber die
Bildung, URL: http://www2.uni-wuppertal.de/FBA/philosophie/personal/
trawny/bildungarbeit.pdf, elektronisches Dokument. Letzter Zugriff 5.2.2010.

[TRAWNY(2006)] TRAWNY, P. (2006): Sprache als Ab-Grund. Zu Heideggers
,Erschiitterung der Logik “, in: DENKER, A./ZABOROWSKI, H. (Hrsg.), Heidegger
und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[VIEWEG/WELSCH(2008)] VIEWEG, K./WELscH, W. (Hrsg.) (2008): Hegels
Phianomenolgogie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem
Schliisselwerk der Moderne, 1876, stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[VLASTOS(1991)] ViasTos, G. (1991): Socrates, Ironist and Moral Philosopher, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

[VLASTOS(1994)] ViasTos, G. (1994): Socratic Studies, Kap. The Historical Socrates
and Athenian Democracy, S. 87-108, Cambridge University Press, Cambridge.

[VOSSEN(1995)] VOsSEN, G. (1995): Datenbank-Theorie, Thomson Publishing, Bonn.

[WAKS(2002)] Waks, L. J. (2002): In the Shadow of the Ruins: globalization and the
rise of corporate universities, in: Policy Futures in Education.

[WEILER(2005)] WEILER, H. N. (2005): Ambivalence and the politics of knowled-
ge: The struggle for change in German higher educatio, in: Higher Education,
49(1-2), S. 177-195, URL: http://www.stanford.edu/~weiler/Weiler_Paper_
HigherED.pdf.

[WHITE(1979)] WHITE, N. P. (1979): A Companion to Plato’s Republic, Hackett, In-
dianapolis, Cambridge.

[WIELAND(1973)] WIELAND, W. (1973): Hegels Dialektik der sinnlichen Gewissheit,
in: FuLpa, H./HENRICH, D. (Hrsg.), Materialien zu Hegels Phénomenologie des
Geistes, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[WIELAND(1982)] WIELAND, W. (1982): Platon und die Formen des Wissens, Vanden-
hoeck & Ruprecht, Goéttingen.

[WILLIAMS(2004)] WiILLIAMS, M. (2004): Nonsense and Cosmic Exile: The Austere Rea-
ding of the Tractatus, in: KOLBEL, M./WEIss, B. (Hrsg.), Wittgenstein’s Lasting
Significance, Routledge, London.

[WITTGENSTEIN(1969a)] WITTGENSTEIN, L. (1969a): Aufzeichnungen iiber Logik, in:
Ludwig Wittgenstein: Schriften I, S. 186-225, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

125



Literaturverzeichnis

[WITTGENSTEIN(1969b)] WITTGENSTEIN, L. (1969b): Tagebiicher 1914-1916, in: Lud-
wig Wittgenstein: Schriften I, S. 85-185, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[WITTGENSTEIN(2000)] WITTGENSTEIN, L. (2000): Nachlass. Bergen Electronic Editi-
on, CD-ROM.

[ZEMANEK(1993)] ZEMANEK, H. (1993): Informatik und Philosophie, Kap. Philosophi-
sche Wurzeln der Informatik im Wiener Kreis, S. 85-117, B.I. Wissenschaftsverlag,
Mannheim.

126



