
Platons ungleiche Erben:
Bildung und Datenbanken

Herbert Hrachovec





Vogelperspektive

3



Passagen aus vier philosophischen Klassikern bilden die Eckpunkte der folgenden
Überlegungen. Platons Politeia, Hegels Phänomenologie des Geistes, Wittgensteins Trac-
tatus und Heideggers Platons Lehre von der Wahrheit. Im Blick auf sie werden einige
Entwicklungslinien verfolgt.

Züge aus Platons Ideenlehre entsprechen den ”Urbildern“ im Tractatus. Da diese Schrift
sich leicht als Vorbereitung zum Entwurf von Datenbanken lesen lässt, reicht eine Art
von Platonismus in die digitale Technik der Gegenwart.

Andererseits hat Plato das Paradigma der Bildung als Aufstieg aus Dumpfheit und
Tagespolitk geschaffen. Diese Figur bestimmt bis heute das kulturelle Selbstverständnis
im Gegensatz zur Technik.

Die beiden Punkte lassen sich kombinieren. Die Aufsteigerinnen aus Platons Höhle un-
terliegen einem technokratischen Diktat. Heidegger hat diese Auffassung vertreten, Witt-
genstein hat sich aus diesem Grund von seiner Datenbankwelt distanziert.

Drei maßgebliche Richtungen der Philosophie des 20. Jahrhunderts waren mit dem Kon-
flikt zwischen den technokratischen und humanistischen Auswirkungen des platonischen
Denkens konfrontiert. Der Impuls der Kritischen Theorie ist erschöpft. Die Nachfolge von
Heideggers Seinsdenken widmet sich, modifiziert zur ”Dekonstruktion“, im Rahmen ei-
nes abendländischen Geschichtsentwurfes, der Pflege und Verwerfung der Überlieferung.
Die analytische Philosophie hat zu Erziehung und Selbstverwirklichung wenig beizutra-
gen, doch sie lehrt Aufmerksamkeit gegenüber Formen.

Im Thema Bildung treffen einander eingespielte Klischees, hegemoniales Geltungs-
bedürfnis und politisch-ökonomischer Regelungsbedarf. Die philosophische Rückblende
zeigt einen zerrissenen Begriff, der keine einfache Orientierung bietet.

Der Begriff ist, ungeachtet dieser Schwierigkeiten, aktuell und umkämpft. Die Bologna-
reform bedeutet einen Paradigmenwechsel im Verhältnis zwischen Staat und den Gepflo-
genheiten der universitären Lehre. Dummheiten und Aussichten der Wissensgesellschaft
werden deutlich.

Ein redigierter Digest aus Wiki-Beiträgen versucht zu zeigen, wie philosophischer Unter-
richt unter diesen Bedingungen aussehen kann. Er stammt aus der Anfängerinnenübung
eines Semesters, in dem Studierende das Auditorium Maximum der Universität Wien
unter der Parole ”Freie Bildung“ wochenlang besetzt hielten.

Wikis benötigen digitale Archivierung. Die Speicherung und Koordination zahlreicher
Beiträge, sowie ihrer transparenten Bearbeitung im Web, sind nur durch diese Informa-
tionstechnologie möglich. Das neue Medium verbindet Bildung und Datenbanken.

4



Prospekt

5



Ängste

Zwei tiefreichende, gegenwendige Befürchtungen kennzeichnen typische science fiction-
Szenarios. Der eine Schrecken ist die Invasion der Aliens, der Body Snatchers, der Mons-
ter. Fremd ist jedoch nicht bloß das extern Unbekannte. Die Katastrophe lauert auch
in uns, darum entsteht der andere Schrecken aus der Perversion. Der menschliche Or-
ganismus selber, oder das Gemeinwesen, bergen böse Überraschungen. Diese Variante
geht unter die Haut. Im Sujet des dramatischen Abwehrkampfes – wie gegen Naturka-
tastrophen – bleiben die Identitäten intakt. Wenn hingegen ausser-ordentliche Körper-
und Bewusstseinsformen im Familienkreis oder im Alltag einer verträumten Kleinstadt
auftreten, erfasst Panik die vertrauten Verhältnisse.

Eine Institution, über die gerne Horrorgeschichten erzählt werden, ist das Bildungswe-
sen. Als staatlich gelenkter Ausbildungsbetrieb und als privatwirtschaftlich organisierte
Qualifikationsinstanz hat es seine Licht- und Schattenseiten; die sind hier nicht gemeint.

”Bildung“ signalisiert ein weiterreichendes – und tiefergehendes – Phänomen.

Bildung, auf das Individuum bezogen, ist Selbstbestimmung. Ohne Selbstbe-
stimmung bleibt Selbstverwirklichung, die als die moderne Form der Individua-
lität erscheint, ein Element reiner Subjektivität. Nur in Form einer �gebilde-
ten� Selbstbestimmung verwirklicht sich die vernünftige Natur des Menschen.
[Mittelstraß(2002)], S.166 (im Original gesperrt).

Das ist der metaphysische Ausblick, der kulturpolitische klingt ebenso bündig:

Bildung ist die Grundfeste menschlicher Kultur. Bildung ist erworbenes, verarbeite-
tes und weitergegebenes Wissen, das zu eigenverantwortlichem, kompententem und
vorausschauendem Handeln befähigt. [Baumert et al.(2002)], S.171

Diese Sichtweise betrifft nicht die letzte PISA-Studie, sondern einen Lebensnerv der
europäischen Zivilisation. Der Erwerb von Wissen soll der Selbstbestimmung in Freiheit
dienen; das ist die Themenstellung ohne Anzeichen von Erschütterung.

Die eben zitierten Manifeste sind indes nicht ohne Voraussetzung. Es sind Reaktionen auf
eine – indirekt eingestandene – Malaise, die daher kommt, dass die ”vernünftige Natur
des Menschen“ und sein eigenverantwortliches, wissensbasiertes Handeln keineswegs so
unumstritten sind, wie die Deklaration vorgibt. Sie benötigen ihre starke normative
Konstruktion, um einer schleichenden Bedrohung pari zu bieten. Die Lebensweise der
Aufklärung steht auf dem Spiel und das gibt Anlass zu Verteidigungsmanövern. Eines ist
der Entwurf schreckerregender cultural fictions. Unter ihnen findet sich ein Erzähltypus,
der die Entmündigung des Kulturlebens durch die Ökonomie beschreibt. In einem ”story
board“, das beispielhaft zitiert sei, beginnt die Aufregung mit der Doppeldeutigkeit von

”Arbeit“.[Trawny(2003)] Aus Hegels ”Arbeit des Begriffes“ entsteht die Dynamik und
der Zusammenhalt der ”geistigen Welt“ – doch Arbeit ist auch Lohnarbeit (Karl Marx)
und Arbeitsdienst (Martin Heidegger). Wirtschaftliche und politische Gesetzmäßigkeiten
bestimmen zunehmend auch die geistige ”Produktion“.

Soweit die Einleitung, es folgt eine dramatische Zuspitzung der Geschichte, erdacht
durch den deutschen Philosophen Peter Trawny. Martin Heidegger steht 1933 am Pult

6



des Auditorium Maximum der Universität Freiburg und formuliert anläßlich der feierli-
chen Immatrikulation den prägnanten Satz: ”Der neue deutsche Student ist Arbeiter.“
[Heidegger(2000)], S.206. Diese sozialistisch klingende Formulierung verweist hier auf
die Volksgemeinschaft1, in welcher Gedankenarbeit nicht mehr privilegiert wird. Und
nun die aktuelle Wendung, die das Gruseln auslöst:

Daß Heidegger diese Konsequenz während seines nationalsozialistischen Engage-
ments faßte, wirft weniger ein Licht auf die Heideggersche Philosophie als auf
die aktuellen bildungspolitischen Bestrebungen, die an jener Bestimmung des Stu-
denten und des Studiums anknüpfen. Die ”Arbeit“ herrscht über die ”Bildung“.
[Trawny(2003)], S.8

Die Bemerkung erzeugt einen doppelten Schock. Erstens wird eine Phrase aus Heideg-
gers nationalsozialistischer Agitationszeit auf eine Ebene mit Hegel und Marx gestellt.2

Unter dem Hakenkreuz wird der klassische Bildungsbegriff mit hochrangiger philosophi-
scher Beihilfe applaniert. Und zweitens – das ist noch viel erstaunlicher – ist dieser Um-
stand, dem Zitat zufolge, selbst gar nicht das Wichtige. Trawny sagt, genau genommen:
Heideggers nationalsozialistisch inspirierter Ausspruch wirft ein Licht ”auf die aktuellen
bildungspolitischen Bestrebungen“, sprich die Bolognareform.3

Die Konsequenz ist nicht ausgesprochen, aber die Absicht ist unverkennbar. Von He-
gels Anstrengung des Geistes und Marxens materialistischer Transformation führt die
Einschätzung des Studiums als Arbeit – über die Zwischenstation Faschismus – direkt
zu den ECTS-Punkten im europäischen Hochschulraum.4 Die Idee dieser bildungspoli-
tischen Neuerung besteht tatsächlich darin, die Arbeitszeit der Studierenden und nicht,
wie früher, den konventionellen Aufbau einer Disziplin (als ”Studienplan“) zum Maßstab
der akademischen Lehre zu machen. Ein ”sozialistisches“ Motiv ist kaum zu leugnen. In-
wieweit diese Orientierung an der Kapazität der Lernenden die ehemals unangetastete

1

”
Die Arbeit versetzt und fügt das Volk in das Wirkungsfeld aller wesentlichen Mächte des Seins.

Das in der Arbeit und als Arbeit sich gestaltende Gefüge des völkischen Daseins ist der Staat. Der
nationalsozialistische Staat ist der Arbeitsstaat. Weil der neue Student sich angesetzt weiß für die
Durchsetzung des völkischen Wissensanspruches, deshalb ist er Arbeiter.“ [Heidegger(2000)], S.205

2 Ein Gedankenexperiment: Marx hält eine Rede zur Unterstützung Stalins.
3 In Heideggers 1954 erschienenem Text

”
Die Überwindung der Metaphysik“ ist der Sachverhalt so

dargestellt:
”
Denn die Arbeit . . . gelangt jetzt in den metaphysischen Rang der unbedingten Verge-

genständlichung alles Anwesenden, das im Willen zum Willen west.“ [Heidegger(2009)] S.64/72.
Weiter unten:

”
Das arbeitende Tier ist dem Taumel seiner Gemächte überlassen, damit es sich selbst

zerreiße und in das nichtige Nichts vernichte.“ Klaus Heinrich bemerkt dazu:
”
Von der Katastrophen-

malerei, die dem Klischee vom Untergang des Abendlands folgt, vom Wagnerschen Stabreim und dem
philosophisch angehobenen NS-Vokabular abgesehen: hier wird nicht nur der Arbeiter auf das

’
ar-

beitende Tier‘reduziert . . . noch erschreckender finde ich, daß ihm dieser Sprachgebrauch in den Phi-
losophischen Seminaren deutscher Universitäten nicht vorgehalten worden ist . . .“ [Heinrich(2006)]
S.297

4 Die Grundregeln des
”
European Credit Transfer and Accumulation System’“ sind auf einer Web-

seite der Europäischen Kommission erklärt: http://ec.europa.eu/education/lifelong-learning-
policy/doc48_en.htm (13.2.2010). Einen guten Überblick gibt die Seite der Rektorenkonferenz
der schweizer Universitäten http://www.crus.ch/information-programme/bologna-ects/was-ist-

ects.html?L=0 (13.2.2010)

7



Autonomie der Fachgelehrten beeinträchtigt, ist umstritten5, der Effekt des Schwenks
vom Freiburger Rektor zur europäischen Studienarchitektur ist jedenfalls durchschla-
gend. Die EU verfolgt – so legt Peter Trawnys Formulierung nahe – mit ihrer Bildungs-
reform ein faschistisches Programm.

Aufrüttelnder kann ein Beitrag zur Bildungsdiskussion kaum sein. Mit großen Namen
und plakativen Effekten wird nicht gespart. Das Thema trifft eine neuralgische Stelle des
europäischen Humanismus und erzeugt Angst, Trotz und die Hoffnung auf Geistesblit-
ze.6 Die Sprecher (m/w) der herkömmlichen ”geistigen Elite“ – Hochschulprofessorinnen,
Essayisten, das gehobene Feuilleton) – beklagen schon lange den Niedergang der klassi-
schen Ideale. Die Vorkehrungen der europäischen Studienarchitektur werden von vielen
als neuester Beweis für die Demontage des selbstbestimmten Lebenswegs gesehen, den
die Geistes- und Humanwissenschaften ihren Studierenden angeboten haben.

Letztlich mündet diese Entwicklung in eine Art Selbstkolonialisierung der reich-
haltigen und vielfältigen geisteswissenschafltichen Landschaften in Europa und ei-
ne Gefährung der spezifischen Wissenschaftskultur der europäischen Geisteswissen-
schaften. [Nida-Rümelin(2007)], S.6

Die bildungspolitische Entwicklung der letzten 50 Jahre, die zu solchen Warnungen führt,
läßt sich knapp folgendermaßen fassen. Universitätsstudien waren traditionell einem klei-
nen Prozentsatz der Bevölkerung vorbehalten. Die Öffnung des tertiären Sektors ab den
60-er Jahren des vergangenen Jahrhunderts überlastete die gewachsenen Strukturen und
erzeugte eine permanente Diskrepanz zwischen Finanzbedarf und institutioneller Leis-
tungskraft. Die Nationalstaaten Europas transferierten das Problem auf die Ebene der
Europäischen Union und nutzen die von dort re-importierten Regeln zur Lösung ihres
hausgemachten Dilemmas. So muss die ”Bologna-Architektur“ für die Konsolidierung der
konzeptuell und finanziell aus der Façon geratenen Bildungspolitik der Mitgliedsstaaten
herhalten.

Das ist der Hintergrund, vor dem die kulturpolitischen ”Horrorfilme“ verständlich wer-
den. Nida-Rümelin schreibt vorsichtiger von ”Gefährdungen“. Das interessante Wort in
seiner Warnung ist aber ”Selbstkolonialisierung“. Es knüpft einen Zusammenhang mit
Invasion und Perversion. Für die eine Situationsbeschreibung – die Kolonialisierung –
kommt die Gefahr von außen. Unter dem Diktat gestiegener Ansprüche und galoppieren-
der Kosten wird das Erziehungssystem dazu gezwungen, Kosten zu sparen. In früheren
Zeiten war ”die Erziehung der Jugend“ eine vornehme Aufgabe des Staates und die
damit befassten Institutionen Nutzniesser eines nationalen Konsenses. Die Reduktion
5 Vgl. [Kellermann et al.(2009)]. Paradigmatische Beiträge aus der Diskussion im Internet sind et-

wa http://dokumentation-bildungsdiskurs.pbworks.com/Workload+-+ECTS, http://www.campus-
hamburg.de/wiki/pages/Bologna-Prozess.html (13.2.2010)

6

”
Eine Welt, in welcher ökonomische Kriterien die einzig gültigen sind, eine Welt, in welcher rein

pragmatisch gehandelt wird, eine ganz und gar entidealisierte und, aber das ist ein anderes Thema,
entpolitisierte Welt also, läßt keine Ausnahmen zu. Worum es in einer solchen Welt geht, das ist die
reine Verwaltung

”
partikulärer Zwecke“. . . . Die Philosophie ist ein Warten auf solche

”
Blitze“, ein

Warten auf kritische Zeiten, auf Brüche, auf Anfänge. Wenn die Geschichte nicht an ein Ende gelangt
ist, dann wird es weiterhin jene

”
Blitze“ geben, die für fest gehaltene Gesellschaftsfundamente zum

Einsturz bringen.“ [Trawny(2003)], S.9

8



der nationalen Souveränität unter dem Vorzeichen übergreifender polit-ökonomischer
Zusammenhänge hat diese Verankerung gelockert.

Das Ministerium spielt nun das Finanzargument über die Bologna-Vereinbarung an die
Hochschulen des Landes, die autonom gesetzt werden, um in eigener Verantwortung
Effizienz zu entwickeln. Für die Politik ist es eine günstige Option. Die Hochschulen
hingegen, die sich darauf eingestellt hatten, ihre alten Zielvorstellungen hochzuhalten
und das Budgetloch zu beklagen, erleben dieses Vorgehen als Intervention von aussen. Ihr
Auftrag gerät in die Gewalt der Ökonomie. Die Situation gleicht dem Gesundheitswesen,
in dem es ebenfalls um ein Gemeingut (”die Volksgesundheit“) geht, das angesichts der
Kostenschere zunehmend schwieriger zu finanzieren ist. Die Einschnitte kommen von
aussen; die Einstellung eines Studienganges bzw. die Verweigerung einer Behandlung
lassen sich nicht aus der Logik des Fächerkanons oder den hippokratischen Prinzipien
begründen.

Kolonialisierung ist ein vergleichsweise einfaches Muster, Selbstkolonialisierung betrifft
schwierigere Zusammenhänge. Die Unterwerfung unter eine fremde Macht geschieht nach
diesem Konzept im Einvernehmen mit den Akteuren, die unterworfen werden sollen. Sie
unterstellen sich aus Eigenem dem externen Zugriff, oder vollziehen diese Manipulation
sogar an sich selbst. Das Perverse besteht darin, dass der Autonomieverlust vom vor-
geblich autonomen Handlungsträger ausgeht. Im science fiction Repertoire ausgedrückt:
der Feind lauert in den eigenen Reihen. Für Bildungsapostel wie Julian Nida-Rümelin
besteht die Gefahr darin, dass fachfremde heimische Funktionäre das gemeinsame Erbe
dienstfertig an Euro-Bürokraten ausliefern. Darum appelliert er im Namen der Selbst-
bestimmung an die Politik. Doch im Terminus ”Selbstkolonalisierung“ schwingt eine
unheimliche Suggestion mit. Gesetzt, die Rollen zwischen Verwaltung und Unterricht
sind nicht so sauber verteilt. Gesetzt, die universitäre Praxis enthielte selbst den An-
stoß dazu, ihre Eigenständigkeit zu kassieren. Das wäre eine elementare Bedrohung der
akademischen Gepflogenheiten.

In der Medizin ist das ein Zustand, in dem es ”nur mehr ums Geld geht“. Vergleichbar
klingt die Beschwerde aus dem Bildungsbereich, dennoch besteht ein deutlicher Un-
terschied. Ärztinnen sind, was ihren Einfluss auf den Gesundheitsbegriff betrifft, re-
lativ machtlos Sie raten und helfen, aber es fehlen ihnen die Mittel, direkt eine Be-
wußtseinsänderung von Einzelpersonen oder gar Gesellschaften zu bewirken. Dagegen
gehört die Aktivierung der akademischen Tradition und die Einübung der kulturellen
Schlüsselkompetenzen zum Kernbereich der pädagogischen Institutionen, deren Bedeu-
tung hier zur Debatte steht. Sie arbeiten beständig daran, den Überschuss der Bildung
gegenüber der Ausbildung zur Geltung zu bringen. Geld für Gesundheit ist weniger
umstritten, als Geld für die Fähigkeit zur gehobenen sozialen Selbstbestimmung. Ent-
sprechend schwerwiegend ist der Verdacht, dass die ”Kapitulation“ vor der ökonomischen
Macht in diesem Handlungsfeld selbst angelegt sein könnte. Ein Thema sind Ratschläge
für die Gestaltung eines guten Lebens; eine Dimension tiefer gehen Revisionen dessen,
was es heißt, gut zu leben.

9



Extremisten

Die vorliegende Studie wird zeigen, dass die dargestellten Verdachtsmomente gut be-
gründet sind. Die Wurzeln für die ”Perversion“ liegen in den Rahmenbedingungen des
Bildungsideals selbst. Diese Linie ist – in seltener Eintracht – von Theodor Adorno und
Martin Heidegger vorgezeichnet und von ihren Schulen fortgesetzt worden. Sie haben sich
damit als ”Verräter“ gegen den Traditionsbetrieb und das darin befangene Bürgertum
gestellt. Ihre Konsequenzen sind apokalyptisch. Adorno schreibt im Duktus der epocha-
len Geistesgeschichte, auch wenn er ihren Untergang beklagt.

Der unwiderrufliche Sturz der Geistesmetaphysik hat die Bildung unter sich begra-
ben. Das ist kein Tatbestand isolierter Geistesgeschichte sondern auch ein gesell-
schaftlicher. Geist wird davon affiziert, daß er und seine Objektivation als Bildung
überhaupt nicht mehr erwartet werden, damit einer gesellschaftlich sich ausweise.
Das allbeliebte Desiderat einer Bildung, die durch Examina gewährleistet, womöglich
getestet werden kann, ist bloß noch der Schatten jener Erwartung. Die sich selbst
zur Norm, zur Qualifikation gewordene, kontrollierbare Bildung ist als solche so we-
nig mehr eine wie die zum Geschwätz des Verkäufers degenerierte Allgemeinbildung.
[Adorno(2003)], S.106f

Bildung verkommt zum schmückenden Beiwerk. Heidegger diagnostiziert als einen maß-
geblichen Grund die Entwicklung der Wissenschaft selber. Seine Analyse des erfolg-
reichen Forschers (1938!) könnte – abgesehen davon, dass die Verlage mittlerweile mit
neuen Problemen kämpfen – unverändert in eine Protestschrift gegen den globalisierten
Wissenschaftsbetrieb übernommen werden.

Die entscheidende Entfaltung des neuzeitlichen Betriebscharakters der Wissenschaft
prägt daher auch einen anderen Schlag von Menschen. Der Gelehrte verschwindet.
Er wird abgelöst durch den Forscher, der in Forschungsunternehmungen steht. Diese
und nicht die Pflege einer Gelehrsamkeit geben seiner Arbeit die scharfe Luft. Der
Forscher braucht zu Hause keine Bibliothek mehr. Er ist überdies ständig unter-
wegs. Er verhandelt auf Tagungen und unterrichtet auf Kongressen. Er bindet sich
an Aufträge von Verlegern. Diese bestimmen jetzt mit, welche Bücher geschrieben
werden müssen. [Heidegger(2003)], S.78

Der Mutation der Aufklärung in Barbarei korrespondiert Heideggers Diagnose der seins-
geschichtlichen Verstockung. Zwei deutsche Professoren versuchen, zu retten, was zu
retten ist. Apokalypse:

Ein flüchtiger Wolkenschatten über einem verborgenen Land, das ist die
Verdüsterung, die jene von der Heilsgewißheit des Christentums vorbereitete Wahr-
heit als die Gewißheit der Subjektivität über ein Ereignis legt, das zu erfahren ihr
verweigert bleibt. [Heidegger(2003)] S.103

Im kalten Krieg nannte man das brinkmanship, die Bereitschaft, bis zum Äußersten zu
gehen, um in einer antagonistisch verfassten Welt die Oberhand zu gewinnen. Aus dieser
Perspektive ist Bildung ein Teil des Problems, nicht seiner Lösung.7 Und die aktuellen
7 Jaspers hat, wie in seiner Autobiographie zu lesen ist, Heidegger 1933 gefragt:

”
Wie soll ein so unge-

bildeter Mensch wie Hitler Deutschland regieren?“ Er überliefert folgende Antwort:
”
Bildung ist ganz

10



Hinweise auf den ”Nutzen des Nutzlosen“ [Höffe(2005)] erscheinen als verschmitzte
(vergebliche) Anstrengung, sich – im ”Feindesland“ – des gegnerischen Vokabulars zu
bedienen.

Anders als solche Rettungsversuche optiert dieses Buch für die unvoreingenommene
Wahrnehmung der sogenannten ”Bildungskatastrophe“ [Picht(1964)], ohne melodrama-
tische Ausgestaltung. Erstens sollte man anerkennen, dass die gegenwärtige Verfassung
des Bildungsideals konsequent aus seiner Geschichte herzuleiten ist und zweitens ist das
kein Anlass zur Trauer oder Panik. Ob der Zauberlehrling Unfug treibt, ist keineswegs
gesagt. Es ist gut vorstellbar, dass Vertreter einer bestimmten Generation einfach die
Welt nicht mehr verstehen und versuchen, das Beste daraus zu machen. Der Titel ”Bil-
dung und Datenbanken“ wirft ein Schlaglicht auf diese Verständigungsschwierigkeit. Ich
nähere mich dem Thema mit einer Beobachtung und einem Kommentar.

Das Ergebnis der Suche nach ”Bildung, Datenbanken“ im Internet ist eine Überraschung.
Die erdrückende Mehrzahl der Treffer sind Einträge, die auf Bildungsdatenbanken ver-
weisen. Diese Tatsache läßt einen doppelten Schluss zu. Einerseits ist die Entwicklung
nicht bei den eben erwähnten düsteren Prognosen stehengeblieben. Vielfältige Initia-
tiven verbreiten unter dem Stichwort ”Bildung“ ein reiches kulturelles Angebot. An-
dererseits haben sich erst wenige Theoretikerinnen mit der Frage beschäftigt, wie die
beiden Phänomene zusammenpassen. Affirmative ebenso wie kritische Untersuchugnen
sind Mangelware.8 Angesichts des Umstands, dass die bedienungsfreundliche, ununter-
brochen zugängliche, kostenfreie und häufig durch interaktive Hilfsmittel unterstützte
Präsenz der kulturellen Entwicklung von Jahrhunderten eine augenscheinliche Gefahr
und Chance für den status quo ante darstellt, ist das Zögern der Gelehrten erstaunlich.

”Virtuelle Gemeinschaften“, ”Computerethik“ oder ”open source“ haben viel größeres
Interesse hervorgerufen.

Das ist der Kommentar erster Stufe. Ein Meta-Kommentar drängt sich auf. Wer sagt
denn, dass eine Suchaktion auf Google der richtige Zugang ist? Sich dieser Technik zu
überlassen ist doch bereits eine Vorentscheidung darüber, unter welchen Bedingungen
das Verhältnis zwischen Bildung und Datenbanken untersucht wird. Datenbanken als
Vergegenständlichung von Wissen sind das Gegenteil davon, worum es im geistigen Le-
ben geht. Der empirische Befund, dem entsprechend sich zahlreiche Institutionen dieses
Werkzeugs bedienen, sage nichts über seine prekäre Wirkung. Das sind Einwände im
Sinn der Apokalyptiker. Die Wucht der vorliegenden Krise darf ihnen zufolge nicht be-
helfsmäßig abgelenkt werden. Der rechte Weg sei nicht dadurch zu finden, dass man mit
neuen Möglichkeiten experimentiert. Die Gegenposition der folgenden Überlegungen be-
steht darin, den Ernst der Lage anzuerkennen, jedoch den Trauerflor zu vermeiden. D.h.
– aus traditioneller Perspektive – die Welt der Datenbanken neugierig zur Kenntnis zu
nehmen. Sie sind keine Perversion des klassischen Erbes, eher eine Extension.

gleichgültig . . . sehen Sie nur seine wunderbaren Hände an!“ [Jaspers(1984)], S.101.
8 Ausnahmen bestätigen die Regel: [Manovich(o.J.)], [Manovich(2002)], [Chesher(2002)]

11



Linien

Die Argumentation wird in zwei Linien verlaufen, deren Orientierungspunkte zentrale
Texte der Philosophiegeschichte sind. Das soll nicht heissen, dass es sich um die Nach-
zeichnung einer ”Entwicklung“ handelt, ”an deren Ende“ wir jetzt stünden. Eine Eigenart
der philosophischen Arbeit besteht darin, dass viele ihrer Motive über Jahrhunderte hin-
weg einigermaßen konstant bleiben und dass deren Behandlung in vergangenen Zeiten
nicht selten gegenwärtige Interessen trifft. Auch ohne einer Phänomenologie des Geis-
tes oder einer Seinsgeschichte anzuhängen, kann man versuchen, markante gedankliche
Figuren quer durch die Zeit gegeneinanderzustellen, um Aufschluss über Strukturkon-
stanten (und Brüche) der europäischen Welterfahrung zu erhalten. Die erste Linie wird
von Plato zum frühen Wittgenstein und weiter zur Informatik gezogen werden. Wir sind,
ausgehend von griechischen Tempeln, mit einer bis zur Gegenwart reichenden, hochkom-
plexen Geschichte von Säulen konfrontiert. Unbeschadet dieser Vielfalt ist es erlaubt,
ihren Gebrauch an der Akropolis in einem Schnappschuss der Berliner Nationalgalerie
Mies van der Rohes gegenüberzustellen. So ähnlich soll die Kontraposition der ”Formen“
Platons und der ”logischen Form der Welt“ im Tractatus Logico-Philosophicus verfahren.

Zwischen den beiden Positionen bestehen tiefgehende Übereinstimmugen, die sich
im Blick auf elektronische Datenverarbeitung fortsetzen. Die Ingenieure, welche den
Allzweck-Rechner implementiert und insbesondere den konzeptuellen Rahmen für Da-
tenbanken entworfen haben, studierten Wittgenstein nicht (Alan Turing war kein Tech-
niker). Aber das Ergebnis ihrer Entwicklungen ist eine theoretische Konstruktion mit
direkter operationaler Nutzanwendung, eine wahrheitsfunktional gesteuerte, in sich ab-
geschlossene Welt nach dem Vorbild des Tractatus. Wenn irgendwo, findet sich Philo-
sophie hier praktisch umgesetzt. Ist das nicht gerade der Horror? Es kommt darauf an,
wie die Affinität aufgenommen wird. Wittgenstein bietet am Ende des Vorworts zum
Traktat eine Schnitt-Stelle:

Und wenn ich mich hierin nicht irre, so besteht nun der Wert dieser Arbeit zweitens
darin, daß sie zeigt, wie wenig damit getan ist, daß diese Probleme gelöst sind.

Konform zu Platon definiert Wittgenstein eine Weltsicht, die in einem Feuerwerk von
Aphorismen an ihre Grenze stößt. Beides ist wichtig, der Anspruch des großen Systems
und die Ernüchterung, die ihm auf den Fuß folgt. In dieser Linie sind Datenbanken kein

”Ausreisser“, sondern Konstruktionen im Wirkungsbereich traditionsgeprüfter philoso-
phischer Erwägungen. Eben darum sind sie auch den Bedenken ausgesetzt, die sich seit
langer Zeit mit jenen verbinden.

Traditionalisten, die Wittgensteins Absage nicht in Betracht ziehen, tendieren dazu,
seinen initialen Systemanspruch gegenwärtig zur epochalen Bedrohung umzuwandeln.
Soferne sie die genannten Verbindungspunkte sehen, verlagern sie die Kritik, die mitt-
lerweile machtlos sei, zurück in eine Dekonstruktion der Genese dieses Engpasses. Das
sind Stimmen, welche die Perversion des Denkens schon an seinem Ursprung ausma-
chen. Diese (zweite) Linie beginnt nochmals bei Platon und verbindet ihn mit Hegel und
Heidegger. Das Höhlengleichnis ist für die nachfolgenden Generationen zum Paradigma

12



eines Erziehungsvorgangs geworden, der mit dem Bruch vom Herkömmlichen einsetzt
und sich an einer höheren Wirklichkeit orientiert. Hegels Phänomenologie des Geistes
übernimmt diese narrative Dynamik und buchstabiert die platonische παιδεία als Bil-
dung des Menschengeschlechtes aus. So steht es jedenfalls in der Vorrede zum Buch und
so ist es auch in den meisten einschlägigen bildungsphilosophischen Beiträgen zu lesen.
Es wird kaum beachtet, dass Hegel, liest man über die Anfangspassagen hinaus, auch
ein scharfer Kritiker des Bildungsbegriffes ist. Einige seiner Ausführungen präludieren
Martin Heideggers Verwerfung der Bildung als wurzellose zivilisatorische Attitüde.

Die Opposition zwischen Philosophinnen, die in Fortführung der deutschen idealistischen
Schule die Emanzipation, notfalls gegen den Zeitgeist, als höchstes gesellschaftliches Gut
betrachten und den Abtrünningen des humanistischen Versprechens im Gefolge Heideg-
gers ist also nicht so glatt, wie es bisweilen scheint. Adorno ist sich, wie Hegel, der
Äußerlichkeit bewußt, die in jedem Bildungsprozess steckt. Heidegger hat allerdings,
mit rigorosem Zugriff, im Höhlengleichnis selbst schon den Anfang des von ihm forcier-
ten Endes gesehen. Ein ”Wesenswandel der Wahrheit“ habe seit damals dazu geführt,
dass wir in eine zunehmend ausweglose Zwangslage kommen, in der ”die Technik“ das
Maß des Ganzen wird. Datenbanken sind unschwer als eine typische Auswirkung dieser
Entwicklung zu erkennen. Nach Heideggers Auffassung handelt es sich um eine weltge-
schichtliche Mobilisierung.

”Das reine In-Bewegung-setzen und die Aushöhlung aller bisherigen Gehalte der
noch bestehenden Bildung.
Der Vorrang des Verfahrens und der Einrichtung im Ganzen der Bereitstellung und
In-Dienststellung der Massen – wozu?“ [Heidegger(1998a)], §74.

Diese aufbegehrende Frage (1938) gegen einen Vorgang, den der Philosoph kurz vorher
noch gepriesen hatte9, kennzeichnet seine Stellungnahmen auch nach dem Krieg. Die
eschatologische, seinsgeschichtliche Technosophie Deutschlands im Wirtschaftswunder
ist – bis zur vorhin erwähnten geistesgeschichtlichen Deklassierung des Bolognaprozesses
– die späte Folge dieser ”Kehre“.

Knoten

Die beiden skizzierten Linien gehen von Platon aus. Führen sie auch zusammen? Hei-
degger hat ein Bild der europäischen Philosophie entworfen, in welchem sie schon früh
jene Kennzeichen entwickelt hat, welche schließlich heute, an ihrem proklamierten Ende,
zur uneingeschränkten Dominanz des technisch Machbaren führten. Die Absicht seiner
weitausholenden Geste, des Verdikts der abendländischen ”Seinsvergessenheit“, ist ei-
ne Zuspitzung der Fragestellung, aus der, in einem heilsamen Umschwung, ein neues

9

”
Je befreiter die Natur waltet, um so großartiger und gebändigter ist die gestaltende Macht der echten

Technik ihr dienstbar zu machen. In die Natur gebunden, von ihr getragen und überwölbt, durch sie
befeuert und begrenzt, verwirklicht sich die Geschichte des Volkes.“ [Heidegger(2000)], S.200f

13



Denken entstehen soll. Erstens wird schon in Platons Bildung der Keim zum uneinge-
schränkten Bildungsdünkel gefunden. Zweitens bleibt als Hoffnung ein Jenseits des im
Ganzen abgezirkelten und aussichtslosen, mittlerweile globalen, Kulturbetriebs.

Von dieser Endstation der zweiten Linie aus scheint keine Verbindung zur ersten Rich-
tung, der Weiterführung platonischer Impulse in informatischen Kontexten, zu bestehen.
Dementsprechend hat man sich in der Philosophie darauf eingerichtet, die ”Überwindung
der Metaphysik“ und die anschließende ”Dekonstruktion“ weitgehend separat von der
logisch-analytischen Ausrichtung zu halten.10 Im Folgenden soll dagegen ein Punkt mar-
kiert werden, an dem die beiden gedanklichen Entwicklungen einander schneiden. Richtig
verkreuzt ergeben sie eine tentative Orientierung im philosophischen Umgang mit Bil-
dung und Datenbanken.

Den Anstoß gibt jener Satz, den Wittgenstein vor der bereits zitierten Einschränkung,
mit seinem Tractatus sei wenig getan, formuliert hat. ”Ich bin also der Meinung, die
Probleme im Wesentlichen gelöst zu haben.“ Die Reichweite dieser Behauptung ist be-
trächtlich. ”Das Buch behandelt die philosophischen Probleme . . .“. Die Geste ist ge-
nauso großsprecherisch wie Heideggers Rede von der Metaphysik – und aus demselben
Grund. Wie das Seinsdenken ist der Tractatus eine Abrechung mit Platon. Wittgenstein
bringt die ”Probleme“ mit Hilfe des Frege-Russell’schen Instrumentariums in eine Fas-
sung, die ihm erlaubt, sie extra-kompakt zu behandeln und danach abzuhaken. Heidegger
hat sich viel mehr Zeit genommen, aber die leitende Idee ist vergleichbar: Platons Welt
komprehensiv abzuschließen.11 Die philosophische konstruierte ”Technik“ ist die Vollen-
dung und Verabschiedung des Platonismus. Angenommen diese Parallele besteht – wird
sie nicht durch die dramatisch divergenten Konsequenzen, welche die beiden Philosophen
daraus ziehen, entkräftet? Wittgenstein zuckt die Achseln (”wie wenig damit getan ist“),
während Heidegger vielsagend gestikuliert. ”Denn das Fragen ist die Frömmigkeit des
Denkens.“ [Heidegger(2009)] S.36

An dieser Stelle sollte man sich nicht mit programmatischen Aphorismen begnügen,
sondern einen Schritt weiter gehen. Wittgensteins Auskünfte am Rand seines Buches
werden oft als existenzialistische Bonmots angesehen, als Paradoxa, die kurzfristig, im
Übergang zwischen einer Systemarchitektur und einem Individuum auftauchen. Dabei
wird übersehen, dass sie ein – zweifellos brilliant formuliertes – Beispiel für kaum ent-
behrliche, weit verbreitete philosophische Strategien sind.12 Seit ihren Anfängen operiert
diese Disziplin mit einem ausgeklügelten Regime von Sprechverboten und -erlaubnissen.
Eine Erkenntnis hochzuhalten und gleichzeitig den Zugang zu reglementieren, darin war
schon Parmenides geübt. Ich will Dir sagen

. . . welche Wege der Untersuchung einzig zu erkennen sind: die erste, daß es ist und
daß nicht ist, daß es nicht ist, ist die Bahn der Überzeugung . . . die zweite, daß es

10Einen programmatischen Versuch zur Relativierung dieses Zwiespalts hat [Friedman(2004)] vorgelegt.
11Ich habe diesen Vergleich in einer früheren Publikation systematisch ausgeführt [Hrachovec(1989)].
12Unter dem Titel

”
resolute reading“ ist im letzten Jahrzehnt eine Lesart des Tractatus vorgeschlagen

worden, die den performativen (Verbots-)Aspekt der betreffenden Passagen in den Vordergrund stellt.
Zur Orientierung siehe [Crary et al.(2000)], [Williams(2004)], [Diamond/Conant(2004)]

14



nicht ist und daß es sich gehört, daß es nicht ist. Dies jedoch ist, wie ich dir zeige,
ein völlig unerfahrbarer Pfad . . . [Diels/Kranz(1961)] Proklos in Tim. I, S.345,18f.
Parmenides 6.

Die Philosophie hantiert, vor allem wo sie sich auf dem hohen Abstraktionsgrad von
Logik, Ontologie und Metaphysik bewegt, gerne mit einer ausgeklügelten Dialogregie, die
manchen Teilnehmerinnen (den Philosophinnen) gewisse Redewendungen zugesteht und
vielen anderen (sie lernen noch) das Wort verbietet. Wittgensteins Paradoxa gehören –
obwohl und gerade weil sie am Rand liegen – in die Wirkungsgeschichte des Platonismus,
der immer auch ein System der Zugangsbeschränkung ist.

Nimmt man Wittgensteins Rand-Bemerkungen als pointierte Sprachregelung im plato-
nischen Duktus, dann ergibt sich eine vertretbare Vergleichsbasis zwischen Wittgenstein
und Heidegger. Auch dessen philosophische Arbeit ist durch raffinierte Suggestionen ge-
kennzeichnet, die Eingeweihte verstehen (sollen) und denen viele nicht folgen können
(oder wollen).

Hier wird nicht beschrieben und nicht erklärt, nicht verkündet und nicht gelehrt;
hier ist das Sagen nicht im Gegenüber zu dem zu Sagenden, sondern ist selbst als
die Wesung des Seyns. [Heidegger(1998a)] §1

Die beiden Gewährsmänner treffen einander darin, dass sie ihre ausgrenden Konstruk-
tionen in diskursive Zugangssperren einbetten, welche zu Überwindung einladen.

Er muss diese Sätze überwinden, dann sieht er die Welt richtig. (Tractatus 6.54)

Die Überwindung der Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist das Vorzei-
chen der anfänglichen Verwindung der Vergessenheit des Seins. [Heidegger(2009)]
S.70

Von diesem Überschneidungspunkt aus, von der reizvoll/aufreizenden Inszenierung der
Ausdrucksgrenzen her, läßt sich dann die Divergenz der Wege ermessen. Denn die an-
schließend entwickelten Diskursformationen unterscheiden sich natürlich stark.

Heidegger wird nicht müde, in immer neuen Variationen Verbote und Erlaubnisse für die
Annäherung an das Geheimnis des Denkens außerhalb des Datensystems zu entwickeln.
Er dekliniert die Grundstellung der negativen Seinslehre – Sein ist uns immer eher fremd,
als vertraut – in Textinterpretationen und systematischen Entwürfen extensiv durch.
Wittgenstein ist ebenfalls an diese Stelle gekommen, aber er hat sie wieder verlassen.
Während Heidegger das Schauspiel des wortreichen Abrückens von der Attraktivität
der Metaphysikkritik (die ”Überwindung des Überwindens“) bietet, macht Wittgenstein
eine Pause und setzt die Arbeit anderswo fort. In seinen Aufzeichnungen ab 1929 wird
das Thema der platonischen Form, das sich bis zum aktuellen Konzept des Datenmodells
durchzeichnen läßt, in einer Weise verhandelt, die den Präzendenzfällen nicht entspricht.
Der dritte Teil der Abhandlung enthält die Konfrontation der zwei hier angedeuteten
Optionen nach dem Artikulationsausfall.

Die Bildungsdebatte kennt, wenn es um die Berufung auf geschichtliche Herkunft geht,
zwei maßgebliche Perioden: das klassische Athen und die preußische Hochschulreform

15



unter Wilhelm von Humboldt. Manfred Fuhrmann hat die Auswirkungen dieser Impulse
als den ”christlichen und humanistischen Kanon“ sowie den ”europäischen Bildungska-
non und die deutsche Bildungidee“ charakterisiert. [Fuhrmann(2002)]. Angeleitet von
den beiden richtungsweisenden Philosophen des 20. Jahrhundert nimmt die vorliegende
Studie den weiteren Horizont in Anspruch. Aktueller ist dagegen das Tauziehen zwi-
schen der Humboldt-Universität und dem Bologna-Programm. Die darin verhandelten
Streitfälle stehen zwar vor dem Hintergrund des anspruchsvollen geistesgeschichtlichen
Weitblicks, werden von den zu entwickelnden prinzipiellen Zusammenhängen aber wenig
tangiert. Der Eingriff europäischer Bürokraten in die Überreste einer aus Professoren-
herrschaft und Emanzipationsprogramm gemischten, von ungewohnten wirtschaftlichen
Ansprüchen erschütterten, pädagogischen Institution bewirkt spezifischere Probleme, die
auf einem anderen Abstraktionsniveau liegen.

Als Vorsitzender der Curricularkommission der Universität Wien hat der Autor die Um-
stellung sämtlicher Studiengrogramme nach den nationalen Richtlinien zur Bologna-
Reform (2004-2008) mit zu verantworten. Der Schlussteil enthält eine Auseinanderset-
zung mit dieser Tätigkeit. Er steht in bewußtem Kontrast zur Großflächigkeit der vor-
angehenden Abschnitte. Liebgewordene Klischees, neue Schlagworte und der politische
Verteilungskampf gewinnen Einfluss auf die curriculare Selbstverständigung der Fach-
disziplinen, aus der sich eine zeitgemäße Deutung der akademischen Kultur ergeben soll.
Notizen dazu können vielleicht dazu beitragen, die unvermeidbare Spannung zwischen
Panoramapositionen und Bildungsinterventionen im Auge zu behalten.

16



Die Wahrheit der Form

17



Platon 1: Schaulust gegen Erleuchtung

Das Fragen, sagt Heidegger, sei die Frömmigkeit des Denkens. Es gibt zahlreiche Arten,
zu fragen. Gemeinsam ist allen, dass man zuvor schon etwas wissen muss, und dass in
diesem Wissen ein zu beseitigendes Defizit auftaucht. Angenommen ein geheimnisvolles
Wort (”Foubel“, ”Kilhan“ . . . ): Was heißt das? In dieser Frage ist vorausgesetzt, dass
sich das Wort auf etwas bezieht, es könnte eine Zufallssequenz von Buchstaben sein.
(Was eine solche Sequenz bedeuten würde, ist eine andere Frage.) Derart elementar geht
es selten zu, meist ist ausgeprägteres Vorwissen im Spiel. (Wo liegt das Château de
Foubel?) Die überwiegende Mehrzahl der Fragen sind Verständnis- und Vertiefungsfra-
gen. Sie richten sich an eine Auskunftsinstanz, von der sie Antwort auf einigermaßen
wohldefinierte Wissenslücken erwarten. Innerhalb gefestigter Verhältnisse und im nor-
malen Erwartungsspielraum ist der Ablauf überschaubar. So lernen Kinder das ABC des
Lebens. Vergleichsweise einfache soziale Konstellationen kann man in analoger Weise se-
hen. (”Warum spannen die Leute Schirme auf?“) Fragen verlaufen in der Regel entlang
konsolidierter Bahnen.

Für bestimmte Fragetypen sind bestimmte Expertinnen verantwortlich. Nahrung, Be-
kleidung, Geschäft und Politik haben eigene Gesetze. Das Fachwissen entsteht aus Flach-
wissen, im Rahmen der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Für die Stadtstaaten Griechen-
lands und Kleinasiens in der vorklassischen Phase kann man eine differenzierte Handels-
und Gewerbeordnung annehmen, die sich im Rahmen aristokratischer Machtverhältnisse
und der Rückbindung an heroisch-mythologische Vorbilder hielt. Aus dieser Zeit sind
uns Antworten auf Fragen nach den ersten Prinzipien der Natur und der Lebensführung
überliefert. ”(Der) Ursprung der seienden Dinge ist das Unbegrenzte“ (Anaximander)
[Diels/Kranz(1961)], 12 A 14. Die These geht über Verständigungsfragen hinaus. Sie
will Auskunft über die ganze Welt geben. Die Arbeitsteilung spielt dabei keine Rolle.
Fachleute sind in der Lage, Fragen in ihrem Wirkungsbereich zu beantworten; weise
Männer sind nicht auf diese Weise eingeschränkt. Ihr Wissen geht nicht ins Detail, son-
dern auf den Gesamtzusammenhang. ”Es gibt Dinge“ ist ein Musterfall für Flachwissen.
Solchen Selbstverständlichkeiten verleihen Freunde der Weisheit ein aussergewöhnliches
Gewicht.

Das sind zwei Arten, zu fragen: Alltagsanliegen und Erkundigungen über das Große,
Ganze. Aus Athen, im 5. vorchristlichen Jahrhundert, stammt eine weitere Variante.
Sie entwickelte sich im Anschluss an den Geltungsverlust traditioneller Gepflogenhei-
ten in dieser Handelmetropole, als sich in deren politischer Verfassung die ”Isonomie“
durchsetzte. [Meier(1983)] Der politische und rechtliche Bereich des Gemeinwesens war
nach Reformen von Solon und Kleisthenes nicht mehr vom Besitzadel dominiert. Die
Regelungen zur Staatsführung waren sorgfältig mit dem Ziel konstruiert worden, kei-
ner einzelnen Person oder Lobby den Zugang zur Macht zu erleichtern. Gerichtsver-
fahren wurden durch die Abstimmung hunderter Schöffen entschieden. Unter diesen
Umständen reichte es nicht, einer herrschenden Familie anzugehören und dadurch auf
die Geschäftsführung der Staatsagenden vorbereitet zu sein. Heterogene, oft schwierig
einschätzbare, Einflüsse bestimmten das politische Geschehen. Ein bekannter Name allei-

18



ne half nicht im Rechtsstreit. Weder die herkömmlichen Verhaltensmuster, noch religiöse
oder spekulative Welterklärungen waren den damit aufgeworfenen Fragen gewachsen.

In einer solchen Situation ist Bedarf nach Persönlichkeitsentwicklung und Politikbera-
tung, nach Maklern, die passende Strategien für schwer einschätzbare soziale Herausfor-
derugen anbieten und mit unterschiedlichen, wechselnden Stimmungslagen vertraut sind.
Ihre Expertise gilt neuartigen Erziehungsaufgaben, sie bieten Erfolgsrezepte im Kampf
um die öffentliche Meinung und Ratschläge zur Lebensführung in einem post-archaischen
Kontext.

Gorgias aber verspottete den Prodikos, daß er Sachen von gestern und
schon oft Gesagtes verkünde; er selbst aber verließ sich auf den Augenblick.
([Diels/Kranz(1961)], A24 Philostrat, Vitae sophistarum I, Prooem 4,4.)

Wie nämlich von den Heilmitteln jedes andere Säfte aus dem Körper aus-
treibt und Krankheit oder Leben beendet, so betrüben einige Reden, andere
erfreuen, andere scheuchen auf, andere verleihen den Zuhörern Mut. Wieder
andere setzen die Seele mit einer üblen Überredung unter Drogen und behe-
xen sie. ([Diels/Kranz(1961)], Gorgias B11, Enkomion auf Helena, 14.)

Gorgias, der eine solche Flexibilität an den Tag legte, ist in Sizilien geboren und trat
in Athen als erfolgreicher Redner auf. Sextus Empiricus berichtet von einem Traktat

”Über das Nichtseiende oder über die Wahrheit“13, dessen Thesen an Parmenides ange-
lehnt seien: es geht um Sein und Nicht-Sein des Seienden. Ein Theoretiker wie Gorgias
hatte also beides in seinem Repertoire, Auskünfte über erste Prinzipien und nützliche,
kontextbezogene Ratschläge für den Tagesgebrauch. Die Fähigkeit, sich ein Gesamtbild
der Welt zu machen, verbindet sich mit der Fertigkeit, Stegreif zu sprechen14, sich auf
Einzelsituationen einzulassen. Worin bestand das Wissen solcher Männer? Auf welche
Art von Fragen reagierten sie?

Rednerkunst

Gorgias traf in Athen, wenn wir der Erzählung Platons folgen15, auf einen Mann, der
noch situationsbezogener dachte. Sokrates mischte sich unter die Menge und verwickelte
Passanten in Streitgespräche.16 Im ”Phaidon“ Platons macht er eine Kunstpause, bevor
er im Rückblick berichtet, wie es dazu kam (Phaidon 95e-99d). Auch er interessierte sich
in seiner Jugend für die allgemeinen Ursachen von Entstehen und Vergehen. Er nennt spe-
ziell Anaxagoras, der die Vernunft (νοῦς) als oberstes Prinzip angesehen hat. Dies schien
13Sextus Empiricus, Adversus mathematicos, 7,65-87
14

”
Als er nämlich im Theater der Athener auftrat, wagte er zu sagen:

’
Legt mir eine Frage vor.‘Er war

der erste, der diesen riskanten Vorschlag öffentlich machte, indem er zu verstehen gab, alles zu wissen
und über alles zu sprechen, wobei er den richtigen Augenblick berücksichtigte.“ [Diels/Kranz(1961)],
A1a Philostrat, Vitae sophistarum I,1

15Zu Platon allgemein siehe [Pleger(2009)]; [Ackeren(2004)], [Schiemann(2006)], [Ferrari(2007)],
[Benson(2006)]. Zur Politeia: [Dixsault(2005a)], [Dixsault(2005b)],[Rosen(2005)]

16Zur Orientierung eignen sich: [Vlastos(1991)], [Vlastos(1994)], [Lacey(1980)],
[Ahbel-Rappe/Kamtekar(2006)], [Fischer(2004)].

19



ein Lehrer nach seinem Geschmack. Sein Entwurf versprach, die vielfältigen Einzelfragen
betreffend die Beschaffenheit der Welt und der rechten Lebensführung systematisch zu
beantworten. Doch aus der spekulativen These ließ sich kein greifbarer Nutzen gewinnen.
Weder die physikalischen Phänomene, noch die Besonderheit des Handelns waren aus
dem νοῦς erklärbar.

Also verfolgte Sokrates die großen Frage nach der bestimmenden Ursache des Seins und
wäre, ”um zu wissen, wie es sich mit dieser Ursache verhält, gar zu gerne jedermanns
Schüler geworden.“ (Phaidon 99c) Doch die Diskrepanz zwischen den Ursprungsworten
(das Unbegrenzte, die Vernunft, das Wasser, der Äther . . . ) und dem Kleingeld der Fra-
gen auf der Straße war nicht zu überbrücken. Der Alltag einer Metropole wie Athen
verlangte differenziertere Auskünfte über das Verhältnis allgemeiner Prinzipien und der
Fülle lebenspraktischer Probleme einer Großstadt. Entscheidend ist die Verbindung. Es
gab – anders ist keine Großstadt möglich – genügend Fachwissen zur Bewältigung der
Aufgaben der Kommune, es fehlte allerdings eine Zusammenschau, welche diese Di-
versität plausibel auf eine verbindliche Gemeinsamkeit bezogen hätte. Wissen von ei-
nem Ganzen, das der Bürgerschaft zugänglich ist, und sich nicht in würdigen Phrasen
erschöpft. Sokrates’ Fragen zielen auf eine verbindliche Bestimmung von Qualitäten wie
Tapferkeit, Frömmigkeit und Besonnenheit. Platon läßt seine Sokrates-Figur von die-
sem Anliegen zu Behauptungen über maßstäbliche Ideen fortschreiten. Verweilen wir
zunächst bei einem Intermezzo, Sokrates’ Treffen mit Gorgias. Der Sizilianer verkörpert
einen ”pragmatic turn“ der Naturlehre (περὶ φύσεως ἱστορίαν, Phaidon 96a).

Pragmatisch heißt in diesem Zusammenhang: Denken ist in gesellschaftlichen
Verhältnissen verankert, wie der Schiffbau oder die Kochkunst. In ”Kochkunst“ hat
sich noch ein Sprachgebrauch erhalten, der auf das griechische ”τέχνη“ zurückgeht, das
Kunstfertigkeit sowie Handwerk heißen kann. Und Sokrates fragt Gorgias auch gezielt,
welche ”Technik“ er denn beherrsche (Gorgias 449a). Sie muss zwischen der Seinsspekula-
tion und dem gewerblichen Broterwerb liegen. Gorgias antwortet, er sei ein Redekünstler.
Nun gut, erwidert Sokrates, aber das scheint nicht sehr spezifisch. Auch Ärztinnen und
Sportlehrer müssen überzeugend reden können. Die Replik darauf betrifft genau den
Punkt der Meisterschaft, die sich hier neu entwickelt. Gorgias erläutert, dass sich die
Redekunst nicht auf dies oder jenes, sondern auf die wichtigsten menschlichen Fragen
bezieht. Ihr Feld ist umfassend und integral. Sie kann die Verbindung zwischen dem Wohl
der Menschheit und dem Tagesgeschäft herstellen. Als Beleg zitiert Gorgias ein Beispiel,
das noch heute intuitiv einleuchtet (Gorgias 455d,e). Wer ist letztlich für die Werften
und Befestigungen Athens verantwortlich? Die Arbeiter oder die Baumeister? Ohne jene
wären die Bauwerke nicht zustandegekommen, aber sie sind nicht die Erklärung. The-
mistokles und Perikles, die Politiker, haben den Willen des Volkes so gelenkt, dass die
Projekte realisiert werden konnten.

Überzeugungskraft, wie sie in öffentlichen Reden entwickelt wird, ist das wichtigste Prin-
zip in einem Gemeinwesen, das auf Beratung und Beschlussfähigkeit gleichberechtigter
Bürger aufbaut. Die Fortsetzung des Beispiels, die Platon Gorgias in den Mund legt, ist
etwas sinister, aber noch immer überlegenswert. Wenn es darum ginge, einen Arzt zu
wählen, wäre der Rhetor im Vorteil vor einem ausgebildeten Mediziner. (Wir wissen, wie

20



wichtig es für die Therapie ist, dass eine Ärztin auch wie eine Ärztin auftritt.)

Vermögend ist freilich der Redner, gegen alle und über alles so zu reden,
daß er den meisten Glauben findet beim Volk, um es kurz heraus zu sagen,
worüber er nur will. (Gorgias 457a)

Damals wie heute haben die Politiker sich auf public relation-Experten verlassen.17 Peri-
kles und Alkibiades gehörten zu den Schülern Gorgias’. Die Abhängigkeit der politischen
Akteuere von Medienberaterinnen und Image-Konsulenten muss nicht weiter ausgeführt
werden. Das demokratische politische System, dessen erste Ausprägung im antiken Grie-
chenland begegnet, scheint dieser Hilfdienste jedenfalls zu bedürfen. Dennoch liegt eine
Erwiderung auf das Beispiel des Redners, den die Volksversammlung als Arzt wählt, auf
der Hand. Er wird sich in der Regel nicht bewähren können. Eine Person mag noch so
populär sein, mittelfristig wird sie an den Erfolgen ihrer Tätigkeit gemessen und wenn
es sich um eine Kunstfertigkeit handelt, lassen sich die Ergebnisse nachprüfen.

Warum antwortet Sokrates dann Gorgias nicht, dass sich das Volk in einer Abstimmung
zwar irren, eklatante Fehler jedoch korrigieren kann? Redner sind einflussreich, auch sie
unterliegen aber letztlich dem Professionalismus einer arbeitsteiligen Gesellschaft. Gor-
gias ist in Platons Dialog kein Demagoge, wie etwa Thrasymachos in der ”Politeia“. Er
beschreibt den Einfluss der Rhetorik und übertreibt, um seine These zu verdeutlichen.
Dennoch ist er auch bereit, zurückzustecken. Es ist (Platons Figur des) Sokrates, der
sich auf das Arzt-Beispiel fixiert und darin keinen ”Betriebsunfall“, sondern den Knack-
punkt eines Argumentes gegen demokratische Verfahrensweisen sieht. Ein Pragmatist
würde die Bedeutung der Politikberatung im öffentlichen Leben zur Kenntnis nehmen
und sich überlegen, wie sie sinnvoll zu kontrollieren wäre. In einer Demokratie ist das
Volk eben nicht nur für – möglicherweise irrtümliche – Entscheidungen verantwortlich,
sondern auch dafür, sie zu revidieren. Macht ist in dieser Sicht immer die Machtbalance
unterschiedlicher Einfluss- und Kompetenzgruppen. Gorgias nimmt eine instabile Positi-
on ein. Einerseits spielt er mit der Idee, ein erstes Prinzip der Gesellschaftslehre gefunden
zu haben, andererseits ist er als Rhetor einem Handwerksethos verpflichtet, das ihn genau
zwischen den Regeln seiner Kunst und deren Umsetzung durch ihre Schüler unterschei-
den läßt. Ein Messerfabrikant ist nicht für den Mord verantwortlich, den jemand mit
seinem Produkt begeht.

Wissensdurst

Sokrates dagegen ist von der Naturphilosophie nicht zum Coaching athenischer Nach-
wuchstalente übergegangen. Er fixiert Gorgias auf eine schwache Stelle seiner Kunst-
fertigkeit und kanonisiert damit für die folgenden Generationen den Zwiespalt zwischen
Volksherrschaft, Expertinnen und Philosophie. Gorgias kann für seine Rhetorik nicht
17

”
In today’s terms, Socrates’ position can be compared with that of a consultant, a coach, or a dis-

cussion leader, and his fellow conversants can be compared with customers, clients, or partners.“
[Kikoski/Kikoski(2004)], S.126. Die Kikoskis wiederholen eine bereits in der Antike bezeugte Ein-
ordnung Sokrates’ unter die Sophisten.

21



die Effekte in Anspruch nehmen, welche ihre Anwendung durch Vertreterinnen eines
anderen Fachs hervorbringt. Dennoch ist eine solche Überschreitung nicht einfach Groß-
sprecherei. Sie antwortet auf das Bedürfnis, eine Basis für das athenische Gemeinwesen
zu finden, dessen Entwicklung isonom von der Bürgerschaft verantwortet wird. Weder
Seinsprinzipien, noch Standesinteressen, kommen als Grundlage in Frage. Sokrates’ Aus-
einandersetzung mit Gorgias ist im Gegensatz dazu darauf konzentriert, dass sich des-
sen Rhetorik als generelle Lösung eines gesellschaftlichen Steuerungsproblems anbietet
und gleichzeitg einen Berufsstand ausmacht. (Vergleichbar wäre, dass die Expertise von
Vermögensberaterinnen das Leben einer Gesellschaft bestimmt, deren Zweck wirtschaft-
licher Erfolg ist.) Die Unterscheidung, welche Sokrates in diese Debatte einführt, hat,
in den Händen Platons, eine Theorie des Erziehungsvorgangs angestoßen. ”Dünkt dich
dies nun einerlei, gelernt haben und geglaubt. Erlerntes Wissen und Glauben? (μάθησις
καὶ πίστις)“ (Gorgias 454d).

Natürlich besteht ein Unterschied zwischen Meinung und Wissen. Gorgias stimmt ohne
Schwierigkeiten zu; es ist nicht mehr, als ein Hinweis auf den Wortgebrauch. Der inhalt-
liche Konflikt entzündet sich erst darin, was es heißt, zu wissen. Mit Vorliebe stellen die
Kommentatoren den Streitfall aus platonischer Perspektive dar. Erstens: es besteht ein
Unterschied; zweitens: fehleranfällige, ungefähre Weltansichten sind kein Wissen; drit-
tens: etwas zu wissen heißt, sichere Kenntnis davon zu besitzen und diese Charakteristik
fehlt beim bloßen Glauben. In dieser Deduktion ist übersprungen, dass sich die Ein-
stellungen, die wir faktisch ”Wissen“ nennen, durchaus als fehleranfällig und in vieler
Hinsicht als ungenau beschreiben lassen und dass unerschütterliches Wissen eher einen
Sonderfall der Begriffsverwendung darstellt. Die Grenzen zwischen Meinen und Wissen
sind, was die Praxis betrifft, oft fließend. (Meine ich, oder weiß ich, dass Pasching bei
Linz liegt?) So wie eine unsachliche Entscheidung verbessert werden kann, kann sich
eine faktische Meinung bestätigen oder eine erlernte Kenntnis als inkorrekt erweisen.
Sokrates zieht dagegen eine scharfe Linie. Vermutung und Kenntnis schließen einander
aus. Als Begriffsexplikation ist das, wie gesagt, vertretbar. Aber der Rahmen der De-
batte ist die bestimmende Funktion der Volksversammlung und das aktuelle Beispiel
der Redner, welcher als Arzt durchgehen will. Die Lehre vom Wissen steht im Kontext
demokratischer Abstimmungen.

Sokrates: Denn du sagst eben, daß auch in Sachen der Gesundheit der
Redner mehr Glauben finden würde, als der Arzt.

Gorgias: Das sagte ich auch; bei der Menge nämlich. (ἔν γε ὄχλῳ)

Sokrates: Und nicht wahr, dieses bei der Menge heißt bei denen die nicht
wissen? Denn bei den Wissenden wird er doch nicht mehr Glauben finden
als der Arzt?

Gorgias: Darin hast du Recht.

ἐν (τῷ) ὄχλῳ heißt neutraler: vor dem Volk. Friedrich Schleiermachers Übersetzung be-
tont die Weichenstellung, die sich in dieser Passage vollzieht. Die Mehrheit für den
Redner als Arzt kommt von den Ignoranten; die Sache beherrschen nur wenige. Es ist

22



jedoch nicht selbstverständlich so, dass sich eine größere Anzahl von Personen ständig
täuscht. Hier wird der Demokratie ein Denkzettel verpasst. Ein glatt von der Meinung
abgehobenes Wissen wird einer kleinen Gruppe von Eingeweihten zugesprochen, die pla-
kativ gegen die Meinungsbildungsprozesse der Bevölkerung gesetzt ist. In diesem Duktus
ist es beinahe eine Garantie für Wissen, nicht von der Mehrheit anerkannt zu werden.
Der sozial-epistemologische Ort dieser ἐπιστήμε liegt an der Kreuzung dreier Wissens-
verfassungen. Fachwissen ist konstitutiv auf einen kleineren Kreis beschränkt. Es bildet
kompakte Inseln innerhalb des Flachwissens über die Lebensnotwendigkeiten, das jede
und jeder besitzen kann. Im Gemeinwesen werden die Grundentscheidungen darüber
getroffen, was als kompetent, aussichtsreich, anerkennenswert und fair gelten kann. Da-
zu bedarf es eines Orientierungswissens, das die handwerklichen und lebenspraktischen
Kompetenzen vermittelt. Es darf nicht partikularistisch sein und sollte andererseits mehr
als Leerformeln enthalten. Und nach den Vorgaben von Sokrates reicht auch ein offener
Prozess der Überprüfung und Revision transienter Überzeugungen nicht.

Schön und gut

Wir haben es bisher so dargestellt, als hätte sich Sokrates für einzelne politische Fragen,
z.B. für Abstimmungsergebnisse der Volksversammlung, interessiert. Aber die Rolle, die
Platon seinem Sprecher zuteilt, ist prinzipieller angelegt. Ich wechsle von der dargestell-
ten Episode zu einer grundsätzlicheren Überlegung. Sokrates geht von Beispielen aus,
aber sein Interesse zielt auf die höchsten, staatstragenden Begriffe: das Gerechte, Schöne,
Gute (vgl. Gorgias 459c). Ihrer Kenntnis schreibt er die Kraft zu, das Leben in Gemein-
schaft richtig zu führen. In einer zentralen Passage der Politeia demonstriert Sokrates,
wie sich die Philosophie von Einzelfällen zu Prinzipien erhebt. Es beginnt harmlos, mit
einer Worterklärung. Wie Weinliebhaber oder ehrgeizige Zeitgenossen (Politeia 475a)
haben auch Philosophinnen ein Hauptziel: σοφία. Was ist darunter zu verstehen? Platon
erläutert es zunächst negativ. Wem das Interesse an Informationen (μαθήματα) fehlt, den
werden wir nicht wissbegierig (φιλομαθής oder einen ”Philosophen“ (φιλόσοφον) nennen
(Politeia 475c), das heißt also: intellektuell neugierig. Aber mit dieser Begriffsbestim-
mung gibt es eine Schwierigkeit. Eine solche Neugierde kann sich leicht verzetteln. Vieles
ist zu sehen und zu hören. Die Schaulustigen (φιλοθεάμονες) folgen sehr wohl einem
Wissensdrang. Sind sie darum Philosophen?

Ein zusätzliches Kriterium ist nötig. Das Interesse jener Personen, um die es Platon geht,
zielt nicht auf zahlreiche Kenntnisse. Sie sind Schaulustige der Wahrheit (Politeia 475e).
So etwas nennt man heute ein ”Alleinstellungsmerkmal“. Philosophinnen – und nur sie –
sind Wahrheitssucherinnen. Aus einer Worterklärung ist ein Auswahlverfahren geworden.
Es folgen Bedingungen, unter denen intellektuell Interessierte sich als Philosophinnen
qualifizieren. Diese Überlegungen sind weithin wirksam gewesen. Sie durchziehen die
gesamte Philosophiegeschichte und begegnen uns, so wird zu zeigen sein, modifiziert auch
in Wittgensteins Tractatus, der 1921 eine logische Zusammenfassung der platonischen
Erkenntnisordnung bietet. Platons Ausführungen kann man als eine implizite Definition

”der Wahrheit“ lesen, auf welche Philosophinnen aus sind. Er bemüht keine Göttin,

23



wie Parmenides, um ”das unerschütterliche Herz der wirklich überzeugenden Wahrheit“
([Diels/Kranz(1961)], Parmenides 4,29) zu verkünden. Sein Ansatz beginnt mit der
Gegenüberstellung zentraler gesellschaftlicher Kategorien (Politeia 476a).

Schönes und Häßliches, Gerechtes und Ungerechtes, gut und böse sind einander ent-
gegengesetzt. Jede Bestimmung für sich ist eine, im jeweiligen Gegensatzpaar sind es
zwei.18 Was hat das mit Wahrheit zu tun, es klingt nach Zahlenspielerei? ”Also wenn
zwei, ist auch jedes von ihnen eins.“ (Politeia 476a) Die Verbindung zwischen eins/zwei
und Wahrheit bewerkstelligt der Aussagesatz und seine Verneinung. ”Das Schöne“ und

”das Unschöne“ sind substantivierte Prädikate, zwischen denen eine Negation ”umschal-
tet“. ”. . . x ist schön . . .“ kann in verschiedensten Kontexten gesagt werden. z.B. ”. . . x
ist schön und gut . . .“, ”. . . x ist schön gewesen . . .“ etc. Platon bezieht sich dagegen auf
eine elementare Verwendungsweise, nämlich die Verkehrung ins Gegenteil. Er betrachtet
sie für eine Vielzahl solcher Auszeichnungen, darunter ”gerecht“ und ”gut“. Alle ver-
bindet diese Regel: Ein Satz, der mit einem derartigen Prädikat gebildet wird, ist wahr
oder falsch, der negierte Satz umgekehrt. Die Dualität wahrer und falscher Aussagen
hält die Bestimmungsstücke zusammen. Platon nennt sie εἶδη, Schleiermacher übersetzt

”Begriffe“.19

”εἶδος“ heißt umgangssprachlich ”Aussehen“, ”Gestalt“. Der Terminus ist vom Aorist
(einer Vergangenheitsform) des Verbums ”ὁράω“‘ (sehen) abgeleitet (”εἶδον“, gesehen),
es handelt sich also um eine Festlegung im Sehfeld. Wie wird daraus ”Begriff“, es gibt
ja vielfältige Erscheinungen zu sehen? Die Antwort ist das eben genannte Auswahlver-
fahren. Platon führt Bestimmungen ein, die in bestimmten Sätzen eine bestimmte Rolle
spielen. Sie treten paarweise auf und werden aus der simplen Konstruktion von Aus-
sagesätzen extrapoliert. ”Begriffe“ heißen sie, sofern dem ”Ansehnlichen“ das logische
Muster klassischer Affirmation/Negation aufgeprägt wird. Etwas ist ”begrifflich fass-
bar“, weil es in Prädikaten ausgesagt und in dieser Zugänglichkeit auf die Regeln von
wahr und falsch festgelegt ist. Darin liegt eine drastische Restriktion. Sie ist in Platons
Text durch den abrupten Übergang von den Schaulustigen zur Wahrheit markiert. Auf
der einen Seite die Eventgesellschaft: Platon verweist auf die Volksfeste zu Ehren des
Dionysos. Und andererseits die Philosophen, welche ”Wahrheit“ sehen wollen, worunter
zu verstehen ist: logisch konstituierte Bestimmungsstrukturen des denkenden Lebens.

An dieser Restriktion hängt in der Folge eine der zentralen Fragestellungen der eu-
ropäischen Philosophie und das Grundmuster der Bildung. Platon hat auf die angedeu-
tete Weise ”Begriffe“ eingeführt, von denen jeder eins ist, ”aber da jeder vermöge seiner
Gemeinschaft mit den Handlungen und körperlichen Dingen und den übrigen Begriffen
überall zum Vorschein kommt, auch jeder als vieles erscheint.“ (Politeia 476a) Das ist
die umgekehrte Richtung. Die Selektion mit Hilfe der zweiwertigen Logik ergibt, streng
genommen, nur inhaltslose Satzteile, die in antinomischer Relation stehen. Der Sprung
von den Anschaulichkeiten zur Wahrheitsfunktionalität läßt die Dingwelt hinter sich. So
18Zum Stichwort

”
Gegensatz“ vgl. [Hrachovec(2010)]

19Im anglo-amerikanischen Sprachraum ist von einer
”
theory of forms“ die Rede. Ihr Für und Wi-

der ist kontrovers. Siehe etwa [Gill(2006)][Dancy(2006)][Allen(1980)]. Einflußreich ist geworden:
[Wieland(1982)].

24



gesehen müßte ”. . . ist x“ stehen und nicht ”. . . ist schön“ oder ”. . . ist gerecht“. In dieser
Abstraktion ist über alles und nichts die Rede. Die logische Begriffsstruktur reicht nicht,
wir brauchen auch Begriffe, also Bestimmungen, die wir prädizieren und entsprechend
verwalten können. So etwas sind Gerechtigkeit und Schönheit. Sie kommen so zustand:
ein jeder Begriff ist nicht nur für sich – im Gegensatzpaar – eins, er kommt auch in der
Welt zum Vorschein (πανταχοῦ φανταζόμενος). Begriffe manifestieren sich.

Die nächste Frage ist natürlich, wie sie das tun können. Worin besteht die Gemeinschaft
(κοινωνία) der konstruierten Abstrakta mit den Ausgangsvoraussetzungen? Wir haben
es mit doppeldeutigen ”Gestalten“ zu tun. Sie sind aus der Anschauungswelt durch eine
logische Konstruktion entrückt – und sind bemerkbar auch in der Anschauungswelt. In
diesen Gebilden kristallisiert sich die sokratische Frage. Sokrates war mannigfaltigen Bei-
spieln von (z.B.) Gerechtigkeit begegnet und hatte wissen wollen, was allen gemeinsam
sei. Eine Antwort konnte der historische Sokrates, soweit wir sehen, nicht finden. Platon
hat zu diesem Zweck eine Doppelgestalt erdacht, jene Bestimmung, die für sich steht
und in der Vielfalt erscheint. Sie ist eine Purifikation aus den verstreuten Umständen,
und andererseits die Instantiierung eines Inhaltskerns, der im Reinigungsprozess sichtbar
wird.

Sichtbar? Das ist der Angelpunkt. Aus meiner Rekonstruktion ist nicht erklärlich, inwie-
fern die Gestalt ”Gerechtigkeit“ gesehen werden kann. Sie hat eine Struktur angegeben,
der entsprechend (Aussagen über) Sichtbarkeiten organisiert sind. Das ganze Gewicht
der platonischen Argumentation hängt indes daran, dass es ein Sehvermögen gibt, das
auf das jeweilige εἶδος selbst gerichtet ist. So trennt sie die Normalverbraucher von den
Erwählten.

Die Hörbegierigen und Schaulustigen, sprach ich, lieben doch die schönen
Töne und Farben und Gestalten und alles, was aus dergleichen gearbeitet
ist, die Natur des Schönen selbst aber ist ihre Seele unfähig zu sehen und zu
lieben. (Politeia 476b)

”Seele“ (διάνοια) ist ein Verständnisvermögen, das im Fall der Schaulustigen die Beschaf-
fenheit des Schönen selbst nicht erfassen – ”sehen“ (ἰδεῖν) – kann. Und dann gibt es die
Seltenen, die es betrachten, wie es für sich ist (ὀρᾶν καθ΄ αὐτό). Der zweifache Aspekt des
Begriffs ist unlösbar mit einer sozialen Partitionierung verbunden. Philosophinnen sehen
etwas anderes, sie sehen anders. Sie wissen, zu unterscheiden, weil sie die Beziehung
zwischen dem Prinzip einer Gemeinsamkeit und den Instanzen herstellen, die sich diese
Gemeinsamkeiten teilen. Sie ”schauen“ ”nach oben“. Sie kennen Vorgaben auf höherem
Abstraktionsniveau.

An einem Textstück aus dem 5. Buch der Politeia hat sich der Grundriss einer Auftei-
lung gezeigt, in der sich das philosophische Orientierungswissen gegenüber dem Fach-
und Flachwissen etabliert. Die Argumentation ist umstritten und weniger allgemein,
als es den Anschein hat. Sie bezieht sich nur auf Prädikate, die leicht in Gegensatz-
paaren darstellbar sind und z.B. nicht auf ”Mensch“ (vgl. [Annas(1981)], 209). Sie er-
klärt nicht, wie die Teilhabe der Einzelfälle an der Form näherhin zu verstehen ist (vgl.

25



[White(1979)], 156) und sie operiert im Hinblick auf Glauben und Wissen mit einer
ungleichen Rollenverteilung:

Nur der Philosoph kann das Gute und das Schöne an sich, in seiner �ewigen
und unveränderlichen Natur� sehen, damit einen Anspruch auf Wissen an-
melden und so für sich reklamieren, Tuchfühlung mit der eigentlichen Wirk-
lichkeit zu haben. [[Blackburn(2007)], S. 89

Die Motive ließen sich in Platons Werk weiterverfolgen. Sie bestimmen darüber hinaus
das Auftreten der Philosophie in der abendländischen Tradition. Ich werde dieser Ent-
wicklung nicht im Detail folgen, sondern einen Beleg dafür bringen, wie ein Philosoph
nach Jahrtausenden, unter völlig anderen Umständen, Gedanken entwickelt, welche der
platonischen Einführung von Begriffen genau entsprechen. Der große Wurf, mit welchem
Plato den Störenfried Sokrates gegen das Volk und die Meinungsforscher rehabilitiert
hat, war noch anfangs des 20. Jahrhunderts so lebendig, dass er neu gedacht werden
konnte.

Wittgenstein: Wie sich zeigt

Die Philosophie, welche das Schöne selbst (αὐτο καλὸν), und viele andere Besonderhei-
ten, sehen kann (δψνάμενος καθορᾶν) (Politeia 476c-d), ist im Kulturbruch vor dem 1.
Weltkrieg im Anschluss an die logisch-mathematischen Arbeiten Freges und Russells
zurückgewiesen worden. Im nächsten Kapitel wird es um die zentrale Funktion der Bil-
dung in deren Selbstverständnis gehen. Im Moment steht ein Aspekt im Vordergrund,
der zu Datenbanken führt. Er ist auf einen philosophischen Entwurf zurückzuführen, der
den subtil ausdifferenzierten transzendentalphilosophischen und dialektischen Gedan-
kengängen der post-idealistischen Philosophie eine einfache schematische Konstruktion
entgegensetzte. In Ludwig Wittgensteins Aufzeichnungen über Logik 1913 und seinen
Tagebüchern 1914-1918 läßt sich nachverfolgen, wie das erkenntnistheoretische Instru-
ment eines Aussagesatzes entsteht, der – siehe Platon – Züge der Welt und Züge der
Logik trägt. ”Philosophie ist die Lehre von der logischen Form wissenschaftlicher Sätze
(und zwar nicht nur der Elementarsätze.)“ [Wittgenstein(1969a)], S.186 24 Jahre ist
der Philosoph alt, der es unternimmt, der vielfältigen Erscheinungswelt, welcher die Na-
turwissenschaften nachgehen, eine einheitliche theoretische Fassung zu geben.

Zweipolig

Gleich zu Beginn legt sich Wittgenstein auf eine elementare Doppelbetrachtung fest.20

”Jeder Satz ist wesentlich wahr-falsch. Insofern hat ein Satz zwei Pole (die dem Fall, in
dem er wahr ist, und dem Fall, in dem er falsch ist, entsprechen.“ (a.a.O. 188) Diese

”Bipolarität des Satzes“ (a.a.O.), die im Tractatus graphisch durch ”WpF“ ausgedrückt

20Die Zusammenhänge sind genauer ausgeführt in [Hrachovec(1978)]

26



wird (T 6.1203), greift Freges Wahrheitswerte auf und betrachtet sie als integrale Be-
standteile des Behauptungssatzes. Er funktioniert durch diese Polarisierung. Um mit
dem Satz ”Die Tulpe ist in der Vase“ einen Geltungsanspruch zu verbinden, reicht es
nicht, die Position der Blume im Gefäß zu beschreiben. Das ist die Darstellungsstruktur,
es fehlt der Test. Um Zustände anzusprechen, muss man über ihre Beschaffenheit hinaus
sagen können, was der Fall ist, wenn der Satz, der sie mitteilt, wahr und wenn er falsch
ist.

Ich verstehe den Satz �aRb� wenn ich weiß, daß entweder die Tat-
sache aRb oder die Tatsache, daß nicht aRb, dem Satz entspricht.
[Wittgenstein(1969a)] 188f

Wittgenstein nimmt einen inhaltlich bestimmten Satzkern an. Zum Beispiel könnte er die
Gestalt eines Fußes beschreiben. Und er fügt hinzu, dass diese Gestalt zweierlei besagen
kann. (1) Hier ist ein Fuß, der derart aussieht; oder: (2) Hier ist ein Fuß, der derart
aussieht, gerade nicht. Diese Gestalt ist nicht vorhanden, sie ist ein Fußabdruck. Für
eine Behauptung ist erforderlich, dass auch der Gehalt der gegenteiligen Behauptung
festliegt. In Wittgensteins Konstruktion ist es das Negativ zum Positiv.

Diese erkenntnistheoretische Anknüpfung an Freges Wahrheitswerte erzeugt eine scharfe
Dialektik. Der bipolare Satz als Hauptinstrument zur Erfassung der Welt induziert eine
Ontologie von Gegensatzpaaren. Das ist der Preis für die Einführung einer vollständig
determinierten Negation. Dieser wahrheitsfunktionale Operator ist deutlich von Negati-
on im Sinn der Andersartigkeit zu unterscheiden. (Die Differenz zwischen Fuß und Hand
z.B. steht auf einem anderen Blatt.) Diese Festlegung Wittgensteins gehört zu den wich-
tigsten Weichenstellungen auf dem Weg zur Weltsicht des Tractatus. Einen wesentlichen
Hinweis gibt diese Tagebucheintragung: ”Es ist nämlich schwer, was nicht der Fall ist,
nicht zu verwechseln mit dem, was stattdessen der Fall ist.“ ([Wittgenstein(1969b)],
25.1.1914) Die eine Konstruktion operiert mit einer gegebenen Aussagestruktur und sieht
für sie einen positiven wie einen negativen Modus vor. Im Zusammenhang der Abbild-
theorie wird daraus ein Bild und sein Gegen-Bild. Ein zweites Thema sind differierende
Aussagestrukturen, andere Bilder. Ihr Inhalt unterscheidet sich, sie unterliegen ihrerseits
der Bipolarität.

Platon hat, so haben wir gesehen, mit Gegen-Satz-Paaren gearbeitet, um die Philoso-
phen vom Volk zu trennen. Ihr Sprachgebrauch hebt wahr und falsch hinsichtlich der
verhandelten Prädikate (gerecht, schön etc.) hervor. Sie sind in der Lage, ”Gerechtig-
keit“ zu beurteilen, weil sie sich auf die Sache selber richten. Dabei genügt ihr ”ja“
oder ”nein“. Die verschiedenen Beispiele für Gerechtigkeit sind nicht ihr Geschäft. Diese
Überlegungen verlaufen parallel zu Wittgensteins Entwurf. Sätze teilen Inhalte mit, doch
diese Funktion können sie durch ihre jeweils spezifische Aussagestruktur (Bildhaftigkeit)
alleine nicht erfüllen. Der Inhalt muss definitiv an einen Weltzustand gekoppelt sein.
Diese Koppelung geschieht durch das Urteil und das bedarf der Doppelperspektive zwi-
schen wahr und falsch. Anders gesagt: Was immer wir formulieren, wir setzen es durch
Urteile mit der Welt in Beziehung. Daraus ergibt sich rückwirkend eine Bedingung für
Inhalte. Es kommen nur Aussagestrukturen in Frage, die als die beschriebenen Bilder-

27



Gegenbilder funktionieren können. Das Urteilsverfahren induziert die möglichen Inhalte:
jeweils ein Zustand oder seine Kontraposition.

Sätze, welche diese Bedingungen erfüllen, heißen Elementarsätze. Sie sind dadurch pri-
vilegiert, dass sie ohne logische Verbindung mit anderen Sätzen vorkommen. Ihr Inhalt
ist eine Struktur, die im wahr-falsch-Verfahren erschöpfend behandelt wird. ”Um die
Gestalt des Fußes zu erkennen, ist einzig und alleine notwendig, dass jemand zwischen
Fuß und Fußabdruck entscheiden kann.“ Dann würde es sich um einen Elementarsatz
handeln. Das Beispiel zeigt gut, worin die Schwierigkeit besteht. Wir verstehen ”Fuß“
immer schon in Kontrast zu anderen Körperteilen – wie ist es möglich, einen solchen
Inhalt gänzlich von den beiden Urteilsoptionen her zu bestimmen!? Das ist das Postulat,
es gäbe etwas zu sagen, das nur und gerade jenen zugänglich wird, die sein Auftreten
in Sätzen bejahen oder verneinen: die Gerechtigkeit, ein elementarer Satz. Abgesehen
davon, ob diese Forderung plausibel ist, Platon und Wittgenstein erheben sie beide.

Die ab-Funktion (d.h. die Wahrheitsfunktion h.h.) bleibt nicht vor dem Ele-
mentarsatz stehen, sondern durchdringt ihn. ([Wittgenstein(1969b)], Ta-
gebücher 29.11.1914

Das führt dazu: ”Der Satz stellt das Bestehen und Nichtbestehen der Sachverhalte dar.“
(T 4.1) Diesen Zusammenhang nennt Wittgenstein eine ”Sachlage“ (T 2.11, 2.201-2.22).

Formvollendet

Der molekulare Aufbau der Welt im Tractatus erfolgt dadurch, dass Elementarsätze, de-
ren Inhalt unmittelbar an ihre Wahrheitsbedingungen gebunden sind, mittels der Wahr-
heitsfunktionen zu komplexeren Sprachgebilden zusammengesetzt werden. Diesbezüglich
ist die Überprüfung von Behauptungen Rechenarbeit. Doch es gibt einen anderen Aspekt,
der direkt an die aufgezeigte Affinität zwischen Wittgenstein und Platon anschließt. An-
genommen – per impossibile – ”Die Tulpe steckt in der Vase“ sei ein Elemantarsatz.
Dann ist er nicht von anderen Sätzen abhängig, die mit ihm wahrheitsfunktional ver-
knüpfbar sind. Aber es ist damit zu rechnen, dass andere Elementarsätze auftauchen.

”Die Füllfeder steckt im Etui“, ”Die Hände stecken in der Hosentasche“ . . . . Diesen
Sätzen ist eine Relation gemeinsam, sie sind Instanzen des vorhin abstrakt symbolisier-
ten ”aRb“. Eine solche Relation gehört zum Inhalt jener Sätze, von denen wir eben
sagten, dass sie auf der Urteilsfähigkeit beruhen. Diese Fähigkeit muss sich offensichtlich
auf diese Inhalte beziehen. Sie benötigt die Kompetenz, gleichartige Strukturmomente in
verschiedenen Aussagen zu erfassen und ihr Bestehen – je nachdem – als gegeben oder
nicht-gegeben zu behaupten. Das Erfordernis ist platonisch einfach auszudrücken: Sie
muss in diesen Gebilden die gemeinsame Form herausfinden, die stets denselben Beitrag
zur Bejahung/Verneinung des gesamten Satzes liefert.

Der Inhalt partizipiert an der (bei Wittgenstein logischen) Form.

Es muß also verschiedene Gebilde mit denselben logischen Zügen geben; das
Dargestellte wird eines von ihnen sein, und es wird sich bei der Darstel-

28



lung darum handeln, dieses von anderen Gebilden mit denselben logischen
Zügen zu unterscheiden (da ja sonst die Darstellung nicht eindeutig wäre).
[Wittgenstein(1969b)], Tagebücher 22.10.1914

Der umgekehrte Weg, von den Einzeldarstellungen zur ”dahinterliegenden“ Form, wird
im Tractatus durch die ”Satzvariable“ beschritten.

Der Ausdruck setzt die Formen aller Sätze voraus, in denen er vorkommen
kann. Er ist das gemeinsame charakteristische Merkmal einer Klasse von
Sätzen. (T 3.311)

Der Ausdruck wird also durch eine Variable dargestellt, deren Wert die Sätze
sind, die den Ausdruck enthalten. (T 3.313)

Die Welt besteht aus einer hochdifferenzierten sachlichen Struktur, die sich in unseren
Sätzen dadurch manifestiert, dass sie gewisse Gestaltmomente teilen. An diesen Stellen
sind die betreffenden Sätze logisch gleich. Sie enthalten allgemeine Züge.

Sokrates’ Frage nach dem Wesen einer Erscheinung oder Verhaltensweise ging nach dem
allgemeinen Prinzip, welches die Einzelfälle bestimmt. Wittgenstein hat eine Methode
entwickelt, wie solche Wesensbestimmungen in unserer Sprache auftreten. ”Meine ganze
Aufgabe besteht darin, das Wesen des Satzes zu erklären.“ ([Wittgenstein(1969b)],
22.1.1915) Dazu muss er verständlich machen, wie sich die prinzipielle Beschaffenheit
der Welt in Sätzen abbildet.

Das heißt, das Wesen aller Tatsachen anzugeben, deren Bild der Satz ist.
Das Wesen alles Seins angeben. (a.a.O., vgl. [Wittgenstein(1969b)], Ta-
gebücher 2.8.1916)

Der einzigartige Effekt des Tractatus liegt darin, dass er den alt-ehrwürdigen metaphy-
sischen Fragestellungen eine plakative logische Fassung gibt. Das Wesen erscheint als
Satzvariable. ”Sie entspricht einer logischen Form – einem logischen Urbild.“ (T 3.315)
Man kann das getrost εἶδος nennen. Die Zustände der Welt werden durch Sätze abgebil-
det. Aber die Welt ist nicht einfach die berühmte ”Gesamtheit der Tatsachen“ (T 1.1),
sie ist – genauer gesagt – die Gestalt, die diesen Tatsachen zugrund liegt. Tatsachen
besitzen Formen, Sätze zeigen Struktur.

Vorbildlich

Diese Betrachtungsweise ist seit den Griechen mit dem menschlichen Abstraktions-
vermögen und philosophischen Theorien zur Begriffsbildung verknüpft. Die Formen Pla-
tons sind ausgewählten Personen zugänglich. Frege hat eine logische Präzisierung von

”Begriff“ vorgelegt, der gemäß Begriffsausdrücke Eigenschaften bezeichnen, die ein Satz
Dingen zuschreiben kann. Begriff ist demnach nicht ein greifbares Positum, sondern die
geregelte Zuordnung solcher Posita zu wahren und falschen Urteilen. ”Rot“ bedeutet: die
Menge aller Dinge, welche wir zutreffend als rot bezeichnen. In Wittgensteins Version ist
der Begriff ”rot“ eine Variable, die in allen Sätzen vorkommt, deren Terme sich auf Dinge

29



dieser Beschaffenheit beziehen. Angesichts dieser Kontinuitäten ist auch die alte Frage
aktuell, wie sich diese nicht-dingliche, übergeordnete Entität den handfesten Gegeben-
heiten mitteilt. Seit Platon den Schaulustigen den Zugang zu Formen abgesprochen hat,
ist Begriffskompetenz oft mit höheren Fähigkeiten assoziiert. Die Mitteilung überquert
dann den Graben zwischen der Ebene der Prinzipien und jener der Greifbarkeiten.

Sobald platonisierende Schemata das Denken bestimmen, ist ein solches Gefälle un-
ausweichlich. Wittgenstein hat es im Tractatus in Erinnerung gerufen und sogleich auf
spektakuläre Weise unterhöhlt. Urbilder, die in seinen (Sätzen als) Bildern auftreten, be-
sitzen einen Extra-Wert, gerade wie die Formen, welche nicht alle sehen können. (”Den
Wald vor lauter Bäumen nicht.“) Der Schwenk vom Bild zum Urbild führt zur Allgemein-
heit und zum ”Wesen der Welt“. Doch es ist eben dieser Übergang, den Wittgenstein
unterbindet. Er verschärft dazu ein bereits bei Frege angelegtes semantisches Dilemma.
Namen bezeichnen Gegenstände – was bezeichnen dann Begriffsausdrücke? Sind das ”Ge-
genstände“ höherer Ordnung? So erhält man genau den Sachbereich der Sonderklasse.
Wittgenstein schneidet den Übergang ab.

Ein Name steht für ein Ding, ein anderer für ein anderes Ding und unterein-
ander sind sie verbunden, so stellt das Ganze – wie ein lebendes Bild – den
Sachverhalt vor. (T 4.0311)

Kein Name kann für die Verbindung stehen, das ist Wittgensteins Intervention gegen
Verdinglichung.

Dann fragt sich allerdings: wie kommen wir an die Verbindung heran? Im gewöhnlichen
Sprachgebrauch erlauben wir uns doch die Nennung auch solcher Gegebenheiten.

Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm
. . . Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. (T 4.121)

Die Urbilder sind im Satz präsent, sie können aber nicht durch Satzteile bezeichnet wer-
den. Das kommt daher, dass die Funktion der Bezeichnung für Gegenstandsausdrücke
reserviert ist. Wittgenstein ersetzt die Benennung 2. Stufe durch eine Terminologie, die er
aus der Bildwelt bezieht. Im Satz ”fa“ zeigt sich das Vorkommen eines Gegenstandes. Es
ist unstatthaft, ”a“ einen Gegenstand zu nennen, denn ”a“ steht für das Strukturmerk-
mal, das allen Gegenständen gemeinsam ist. Von hier nach dort führt kein Übergang,
sondern ein Gestalt-Switch. (Kein Bestandteil einer Architekturskizze bezieht sich dar-
auf, dass der Raum ein Tempel ist. Das Foto der Kleidung enthält kein Detail, das sie
zur Husarenuniform macht.) Für Wittgenstein ist an solchen Stellen das Gespräch zu
Ende. ”Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.“ (T 4.1212)

Diese Strategie zitiert die Begriffswelt und verweigert ihr gleichzeitig die Möglichkeit,
zur Sprache zu kommen. Indem sie ihr den Vorzug des Erscheinens gibt, nimmt sie
ihr die Gelegenheit, sich feststellen zu lassen. Dadurch erhält der Tractatus sein ei-
gentümliche Flair von Weltuntergang. Einmal, gerade bevor nichts mehr gesagt werden
kann, deckt sich die sinnvolle Sprache insgesamt mit der Welt. Die menschliche Aus-
drucksmöglichkeit hat die Beschaffenheit der Wirklichkeit getroffen. Für Interpretinnen

30



des Tractatus bietet sich die Gelegenheit, die damit angestoßene Dialektik von Ethik,
Ästhetik und Unsinn zu exponieren. Hier soll auf einen Effekt verwiesen werden, der sich
aus der Gegenüberstellung der Bipolarität der Sprachrepräsentation beim frühen Witt-
genstein und Platons Extratour für Philosophinnen ergibt. Das Bezeichnungsverbot für
allgemeine Welt-Determinanten ist nicht nur ein eleganter Schachzug, mit dem Wittgen-
stein offene Fragen der Begriffskonstruktion Freges und der Russellschen Typentheorie in
einem strategischen coup d’etat abschließt. Es ist ganz allgemein eine Absichtserklärung
gegen Versuche, das Auftreten platonischer Formen in der Welt begreiflich zu machen.

Das hervorgehobene Sehvermögen richtet sich, sagt Sokrates in der Politeia, auf das
Schöne und Gerechte selbst, nicht auf schöne oder gerechte Gegebenheiten (Politeia
479e, 480a). Zwischen den beiden Bereichen muss ein Zusammenhang bestehen. Die

”Teilhabe“ ist schon angesprochen worden. Dieser ontologischen Kategorie korrespon-
diert auf der Seite der Erkenntnisfähigkeit ein abgestufter Zugang zum Erscheinen der
εἶδα. Die Menge der Schaulustigen stellt sich diverse Gerechtigkeiten vor, die Philoso-
phinnen, mit Zugang zu der Gerechtigkeit, wissen, was gerecht ist. In dieser Spange ist
das Verhältnis zwischen unerleuchtetem und philosophischem Erkenntnisstatus traditio-
nell immer wieder beschrieben worden. Sie trennt und hält zusammen. Indem sie eine
Qualitätsdifferenz einführt, provoziert sie die Frage, wie sie zu überbrücken wäre. Anders
gesagt: Sie etabliert Philosophie als versteckte Attraktion. Diese Spannung durchschnei-
det Wittgensteins Bezeichnungsverbot. Zwischen Meinung und Wissen besteht keine
Entwicklung, nicht einmal ein Erkenntnissprung. Was bei Platon Wissen verbürgt, ist
von der Welt aus unzugänglich. Es ist nicht abgeschafft; die logische Form der Welt ist
im Gegensatz dazu zur höchsten Dignität erhoben. Doch es gibt keine Elite, die sich
ihrer Würde nähern kann.

Bildung ist in einem wichtigen Sinn der Annäherungsprozess, den Platons Konstruktion
induziert. Der frühe Wittgenstein ist dann die Antithese eines Bildungsphilosophen. Das
wird gerade daran greifbar, dass er eine Abbildungstheorie der Sprache und eine Urbild-
Theorie des Allgemeinen vertritt. Die erste definiert die Bedingungen, unter denen jede
Kommunikation steht; die zweite gilt ebenfalls generell, nur eben negativ: das Wesentli-
che ist nicht von dieser Welt, darin sind alle gleich. An diese Konstellation ist zweifach
anzuknüpfen. Im nächsten Kapitel wird nochmals auf Plato zurückgegriffen. Bisher ist
nur die eine Passage kommentiert worden, welche das Jenseits für die Volksmeinung her-
ausarbeitet. Es fehlt Platon als Pädagoge. Bevor davon die Rede ist, wird Wittgensteins
Gegenreaktion um einen Grad verschärft. Die Weltordnung, welche er ein gutes Stück
vor der Erfindung der digitalen Rechenmaschine entworfen hat, weist deutliche Paralle-
len mit einem zentralen Anwendungsgebiet dieser Maschinen auf, mit dem Design von
Datenbanken. Über die Zwischenstation einer Tractatus-Ontologie ist deren Inventari-
sierung der Wirklichkeit mit technisch entrückten Kategorien und ihrer Festschreibung
als Formen der Welt verbunden.

31



Datenbanken

Naturwissenschaftliche und technische Lehrbücher beginnen häufig mit einem knap-
pen Rückblick auf die Zeit, bevor die jeweilige Orthodoxie sich durchgesetzt hat. Ei-
ne historische Reminiszenz genügt zur anfänglichen Motivation. Viele Einführungen in
Datenbanksysteme heben hervor, dass es ”früher“ üblich war, Daten durch jene Pro-
gramme verwalten zu lassen, die sie jeweils zur Erfüllung ihrer Aufgabe benötigen.
Telefonnummern können von einem Textverarbeitungsprogramm, einer Buchhaltung
oder einem elektronischen Adressbuch benötigt und verwendet werden. (Vergleiche etwa
[Heuer/Saake(1997)], S.1ff. Entsprechend vielfältig sehen dann die Speicherformate
und die Möglichkeiten der Datenmanipulation aus. In diese Unübersichtlichkeit brachte
das heute gebräuchliche 3-Stufen-Modell Ordnung. Es unterscheidet (1) das Niveau der
faktischen Datenspeicherung von der (2) Logik, welche die Datenerfassung und -abfrage
bestimmt. Darauf werden (3) externe Schnittstellen appliziert, die sich – im Rahmen die-
ser Logik – der Informationen für ihre jeweiligen Zwecke bedienen. In den 70er Jahren des
vergangenen Jahrhunderts kristallisierten sich die Grundprinzipien jener Datenbanklogik
heraus, die es heute ermöglicht, unabhängig von Betriebssystemen und Applikationen,
sowie neutral im Internet verteilt, satzähnliche Informationen nach einem gemeinsamen
Format zu speichern und in Suchvorgängen aufzuschlüsseln.21

David Gugerli hat die Konflikte beschrieben, die sich zwischen Technikern und Akade-
mikern zur Frage der zweckentsprechenden Bearbeitung großer Datenbestände entwi-
ckelten. [Gugerli(2009)], [Gugerli(2007)] Die Verhältnisse zu Beginn waren, wie bei
jeder Landnahme, von Zufällen bestimmt: wer besitzt welche Maschinen, Programme,
Kunden? Vielfache Konkurrenz- und Kooperationsmuster waren spontan entstanden.
Zwei widersprüchliche Tendenzen, deren Konflikt später auch in der Textverarbeitung
und bei Webbrowsern sichtbar wurde, bestimmten das Terrain. Auf der einen Seite ent-
wickelten Ingenieure Projekte für gegebene Maschinen und eine an sie gebundene wirt-
schaftliche Nutzung. Das führt zur Konkurrenz am Markt und zu Versuchen, die Vorteile
proprietärer Kontrolle zu optimieren. Dem widerspricht, andererseits, die Logik der Ver-
netzung. Ihr entsprechend wird der größte Effekt erzielt, wenn Ressourcen quer über
den Globus gleichartig verteilt und bearbeitet werden. Das verlangt die Standardisie-
rung der betreffenden Routinen. Der Wirtschaft erschloss sich ein riesiger neuer Markt
– der allerdings tendentiell die Strategie der abgekapselten Produkte mächtiger Akteure
in Frage stellte.

Die Fragen des passenden Strukturmusters für Datenbanken war umstritten. Charles
Bachmann arbeitete mit einem sogenannten Netzwerkmodell. Das Format der Datener-
fassung war ein Graph, der verzweigte Beziehungen zwischen den Knotenpunkten vorsah.
Edgar F. Codd schlug eine abstraktere Architektur vor, welche ohne die Differenzierun-
gen der Netzstruktur auskam. [Codd(1970)] Sie waren, nach seiner Ansicht, zu aufgaben-
spezifisch; ihre Bearbeitung war nicht generalisierbar. Codds Design hat sich schließlich
durchgesetzt [[Abiteboul et al.(1995)], S.4] Die formale Grundlage dafür bezog Codd
21Zwei Einführungen in die Theorie relationaler Datenbanken sind [Hernandez(1997)] und

[Vossen(1995)]

32



aus der Mengenlehre. Das kartesianische Produkt zweier Mengen ist die Verknüpfung
eines jeden Elements der ersten mit jedem Element der zweiten Menge, dargestellt in
geordneten Paaren.

A×B = {(a, b)|a ∈ A, b ∈ B}

Im Beispiel:

A = {a}, B = {b}

A×B = {(a, a), (a, b), (b, a), (b, b)}

Eine Relation ist eine Teilmenge des kartesischen Produkts von Mengen. Beispielsweise
ist Identität im Rahmen von A×B die Angabe jener Elemente der betrachteten Mengen,
die – informell gesagt – sich selbst gleich sind:

I = {(a, a), (b, b)}

Für A = {2, 3} und B = {4, 5} ist die Relation ”kleiner als“: {(2, 4), (2, 5), (3, 4), (3, 5)}
Aus diesen Definitionen kann man ein einfaches und dennoch mächtiges Instru-
ment zur strukturierten Erfassung elementarer Gegebenheiten gewinnen. Eine ab-
zubildende ”Welt“ wird durch eine Menge von Relationenschemata beschrieben
[[Heuer/Saake(1997)], S.94). Solche Schemata geben jeweils eine Zusammenstellung
von Eigenschaften an, die das Modell erfasst. Also z.B. den Vornamen, Nachnamen und
die Körpergröße einer Person. Das kann man sich leicht als Tabelle vorstellen:

Vorname Nachname Körpergröße
Helga Hansen 1,70
Herta Holleritsch 1,79
Hortensia Heugl 1,67

Das Schema definiert die relevanten Beschaffenheiten der ”Welt“ und ihre Zusammen-
stellung. Die Spalten vertreten die einzelnen Charakteristika, die Zeilen jeweils eine ihrer
registrierten Kombinationen. Das ”kartesische Produkt“ über allen Attributmengen des
Schemas stellt alle möglichen Kombinationen der definierten Eigenschaften dar. Als Re-
lation bezeichnet man, wie oben, eine Teilmenge davon. Sie steht für eine Struktur, die
für die angegebenen Strukturelemente existiert. Je nach den Einträgen in der Datenbank
besteht die Körpergröße von Personen z.B. in den verzeichneten Werten. Damit ist nicht
gemeint, dass sie jeweils den notierten Wert hat, sondern allgemeiner: der Inhalt des
Begriffes ”Körpergröße“ ist die Summe der betreffenden Einträge bezogen auf das Struk-
turschema. Die Werte, die den Attributen zugeschrieben werden, sind nur innerhalb der
Tabelle sinnvoll.

33



Datenbanken bestehen aus mehreren Schemata und den darin realisierten Instanzen (Re-
lationen) der Strukturelemente. Sie sind in Codds Theorie nach formalisierten Prinzipi-
en miteinander verbunden und können mit einer algebraischen Abfragesprache durch-
sucht werden. Diese Spezifikationen sind hier nicht das Thema. Hervorzuheben ist ein
Umstand, der in der vorgestellten, mengentheoretisch formulierten Modellierung einer

”Welt“ nicht ins Auge springt. Jede Zeile einer Relation, d.h. jedes Tupel, das sich aus
bestimmten Werten für die im Schema vorgegebenen Attribute zusammensetzt, ist – auf
die zu modellierende ”Welt“ hin betrachtet – eine Aussage (vgl. [Date(1995)], S.97)

”Helga Hansen 1,70“ ist mehr, als eine Aneinanderreihung von Zeichen und auch keine
Liste von Gegebenheiten. Das Schema, das diesem zusammengesetzten Ausdruck eine
Form vorgibt, ist konstruiert, um bestimmte Verhältnisse in einem Sachbereich wieder-
zugeben. Die Bezeichnung ”Attribute“ verrät schon, was der Zweck der Spalten ist: sie
registrieren Eigenschaften der erfassten Domäne. Dazu ist die Vorlage entworfen. Den
Zweck der Abbildung kann ein System allerdings einfach durch Isomorphie erreichen. Ein
Foto Helga Hansens leistet das auch. Um aus der Zeichenkette eine Aussage zu machen,
bedarf es eines zusätzlichen Gedankenschritts.

C.J.Date erinnert an den Kontext der formalen Konstruktion:

We have not stressed the point thus far, but it should be intuitively obvious to
the reader that every relation, base or derived, has an intended interpretation
or meaning. Moreover, users must be aware of those meanings if they are to
use the database effectively. [Date(1995)], S.97

Die Bedeutung unseres Beispiels ist natürlich, dass Helga Hansen 1,70 m groß ist. In
Dates sprachanalytischer Wiedergabe:

Formally, the foregoing statement is an example of what is called a predi-
cate, or truth-valued function . . . . Substituting values for the arguments is
equivalent to invoking the function (or ”instantiating“ the predicate), there-
by yielding an expression, called a proposition, that is either true or false.
[Date(1995)], S.97

Die Semantik der Datenmodelle beginnt mit Namen, Attributen und Behauptungen.
Ein Eintrag kann als die Feststellung gelesen werden, dass es sich in der vorausgesetzten

”Welt“ auf diese Weise verhält. Korrelativ muss man auch Gegenbehauptungen anerken-
nen, also Einsetzungen in das Schema, welche diese Bedingung nicht erfüllen. Für den
Datenbank-Gebrauch sind sie uninteressant.

And at any given time, of course, the relation contains exactly those tuples
that make the predicate evaluate to true at that time. [Date(1995)], S.97

Doch die Semantik der Behauptungssätze wirft eine Frage auf. Sie verlangt eine Negativ-
option zum positiven Urteil und damit entsteht eine Unschärfe. Einen Satz zu verneinen
heißt logisch: genau der Gegensatz trifft zu. So scharf muss es aber nicht verstanden
werden, es kann auch heißen: dieser ”Satz“ läßt sich nicht behaupten; er gibt keinen

34



Sinn. Einerseits: der Sachverhalt besteht nicht, andererseits: der Ausdruck eignet sich
nicht zur Behauptung, z.B. fehlt eine Angabe oder sie ist fehlerhaft.

Wir sind mit dieser Komplikation unversehens in die Nähe der Konstruktionen geraten,
die Wittgenstein in den Vorarbeiten für seinen Tractatus anstellt. C.J.Date beschreibt
die ”base relations“ als Elementarsätze der Datenbank.

A base relation is a named relation that is not a derived relation (in other
words, base relations are autonomous [Date(1995)], S.95.

Zwischen der philosophischen und der technischen Aufgabenstellung bestehen signifi-
kante Unterschiede. Wittgenstein setzt ein plakatives Sprache-Welt-Verhältnis voraus
und kümmert sich nicht um die faktische Umsetzung seiner postulierten atomistischen
Welterfassung. Date dagegen buchstabiert das Verhältnis zwischen den elementaren Re-
lationen und ihren Konstrukteuren aus. Seine atomaren Sätze stammen aus dem Daten-
bankdesign. Sie werden stipuliert, um Weltausschnitte operational erfassen zu können.
Wittgensteins ”Welt“ und Dates ”reality“ (vgl. [Date(1995)], S.111) kommen aus ver-
schiedenen Bezugsrahmen, doch die Themenstellungen sind eng verwandt. Das beginnt
mit den eben angesprochenen Problemen der Negation.

Wittgenstein bipolaren Elementarsätzen könnten, das legen die Erklärungen C.J. Da-
tes nahe, Basisrelationen entsprechen, die wahr oder falsch sind und dementsprechende
Sachverhalte wiedergeben. Wittgensteins Negation, so haben wir gezeigt, führt genau
zum Gegensatz, andere Sätze sind nicht betroffen. Darin besteht die Unabhängigkeit
des Elementarsatzes. Das ist eine Restriktion, die auch für Datenbanken gilt, dort aber
praktisch gelöst wird. Es gibt zwei Möglichkeiten dafür, dass ein Eintrag verworfen wird:
wenn er einem bestehenden Eintrag, oder den Regeln für Einträge widerspricht. Auf die-
se Weise sichern sich Datenbanken innere Konsistenz und Relevanz für ihre ”Welt“. Die
ist eben nichts anderes, als die Entwickler in ihre Relationsschemata eingeplant haben.
Andere Zusammenstellungen von Attributen wären eine andere Datenbank. An dieser
Stelle zeigt der Vergleich mit Wittgenstein einen entscheidenden Punkt. Auch Wittgen-
steins Elementarsätze bestehen in nichts anderem, als in der Aneinanderreihung von
Namen nach einer Ordnung. ”Tulpe, Vase“ und ”Feder, Etui“ sind z.B. Einträge in einer
Tabelle, die genau das Verhältnis ”. . . steckt in . . .“ erfasst. Es handelt sich um einen
Zug in der logischen Form der Welt. Und diesbezüglich ist Wittgenstein, wir haben es
gesehen, heikel.

Die logische Form der Welt und der Strukturannahmen einer bestimmten Datenbank lie-
gen auf unterschiedlichem Niveau, aber sie treffen einander in dieser Eigentümlichkeit:
mittels der Sprache, welche diese Formen enthält, lassen sich keine Aussagen über solche
Formen treffen. Das heißt bei Datenbanken einfach, dass ihre Einträge keine Informati-
on darüber enthalten können, welche Einträge ausgeschlossen werden. Und im Vergleich
wird nun deutlich, worauf Wittgensteins großflächige Verbote hinauslaufen. Sie betrach-
ten die gesamte menschliche Sprechfähigkeit wie eine überdimensionale Datenbank, de-
ren Schemata sämtliche Ausdrücksmöglichkeiten hinsichtlich der Erfahrungswirklichkeit
enthalten. In den Elementarsätzen spiegelt sich diese Welt und ihre eigene Form können
sie ebensowenig zum Thema machen, wie die Einträge einer Tabelle die vorausgesetzte

35



Tabellenstruktur. ”Der Familienname“ ist – datenbanktechnisch – nichts anderes, als die
Summe der Einträge in einer eigens designierten Rubrik. Er ist in diesem Zusammenhang
quasi das Urbild aller Familiennamen. So schließt die Datenbankentwicklung an die pla-
tonische Tradition an. Sie konstruiert eine Welt, in welcher Typologien herrschen, denen
die einzelnen Umstände unweigerlich unterliegen. Man könnte nun die Frage prüfen, wie

”selbständig“ derartige Formen sind. Offenbar bedürfen sie einer Instantiierung. Damit
hat sich die europäische Philosophietradition lange beschäftigt. Hier genügt die einfache
Weichenstellung: Sätze implementieren Formen, zu denen sie als Sätze keinen Zugang
haben.

Der Vergleich des Tractatus mit der Architektur von Datenbanken beleuchtet ein zen-
trales Thema in der Verwendung platonischer Motive durch Wittgenstein und er macht
gleichzeitig deutlich, wie künstlich hochgespielt es ist. Bezogen auf Datenbanken läßt
sich die Spannung und ihre Auflösung handgreiflich beschreiben. Die Sprache der Mo-
dellierung ist das eine, die Sprache, mit deren Hilfe die Modellierung festgelegt wird,
das andere. Zwischen beiden bestehen wichtige Unvereinbarkeiten, wie jede Benutzerin
weiß, die eine nötige Differenzierung nicht in einem Formular unterbringt. Im Verhältnis
der beiden Sprachen wird ein weiterreichender Konflikt sichtbar, nämlich die Diskrepanz
zwischen Personen, welche die ”Welt“ nach gewissen Prinzipien gestalten und anderen,
welche den Vorgaben zu folgen haben. Dieses Kompetenzgefälle ist allerdings in einen
weniger scharf umrissenen Zusammehang eingebettet, der seinerseits sprachlich verfasst
ist. Die Benutzerinnen können mit den Programmiererinnen über Datenbanken sprechen.
Die internen Restriktionen der künstlichen ”Welten“ halten sie nicht davon ab, über die
Attribute und Zusammenstellungen zu reden, die ihnen vorgelegt werden. Die Sprache
der Verständigung zwischen Personen gestattet die Bezugnahme auf (den Zweck der) Be-
griffskonstrukte. Sie enthält die Möglichkeit eines quasi-platonischen Aufstiegs, in dem
die Basisstufe überwunden werden und der Zugang zu höher gelagerten Blickpunkten
erreicht werden kann.

Die ikonoklastische Provokation des frühen Wittgenstein bestand darin, eine solche fort-
schrittsfreundliche Kompromissbildung zu verwerfen und diese Weigerung der gesamten
Philosophie als Doktrin vorzuschreiben. Es beginnt 1913 in den ”Aufzeichnungen über
Logik“:

Es gibt kein Ding, das die Form eines Satzes wäre, und es gibt keinen Namen,
der der Name einer Form ist. Folglich können wir auch nicht sagen, daß eine
Beziehung, die in gewissen Fällen zwischen Dingen besteht, gelegentlich auch
zwischen Formen und Dingen besteht. [Wittgenstein(1969a)], S.202ff

Freges Unterscheidung zwischen Gegenstandsausdruck und Begriffsausdruck wird hier
zu einer glatten Disjunktion, die gegen Russells Analyse von Behauptungssätzen ge-
richtet ist. Es klingt wie ein Disput zwischen Logikern, aber Wittgensteins Einwand
enthält einen Nebenton, der die scheinbare Detailfrage als Platzhalter eines pädagogisch-
ethischen Imperativs ausweist:

Russells �Komplexe� sollten die nützliche Eigenschaft haben, zusammen-
gesetzt zu sein, und damit noch die angenehme Eigenschaft verbinden, als

36



�einfach� behandelt werden zu können. Aber schon dies allein macht sie un-
brauchbar als logische Typen (Formen), denn sonst müßte es Sinn haben, von
einem Einfachen zu sagen, es sei zusammengesetzt. [Wittgenstein(1969a)],
S.202]

Zusätzlich zur dargestellten Unterwanderung der Typentheorie, die Namensgebung auf
verschiedenen Niveaus ermöglicht, enthält diese Passage auch den Hinweis auf ein im
Hintergrund ausschlaggebendes Motiv der Wittgensteinschen Regelungen. Wittgenstein
stößt sich an der Kombination von nützlich und angenehm. Die Freiheit, Sprache un-
präzise zu verwenden und ganz verschiedene Gegebenheiten mit einem Namen zu verse-
hen, ist praktisch hilfreich. Und es wäre angenehm, das mit der Erlaubnis zu verbinden,
das so Benannte als ”einfach“ zu behandeln. Doch diese Annehmlichkeit hat einen Preis.
Sie verwischt systematisch, dass die Konfiguration eines Satzes anders beschaffen ist, als
die in ihm auftretenden Namen. So angenehm darf man es sich – sagt der Meister – nicht
machen.

Die Vorschrift ist in der Logik fehl am Platz. Sie zeigt, dass Wittgensteins Ethik seine

”Aufzeichnungen“ tyrannisiert. Sie macht aber, darüber hinaus, auch deutlich, dass er
jeden Versuch, Formen in das Gespräch der Weltbevölkerung einzubürgern, blockieren
wollte. Hier gibt es keine Bildung; ihr Fernziel ist vom Ausgangspunkt abgeschnitten.
Die Alternativen sind Selbstverständlichkeit und Wesensschau. Philosophinnen, die sich
berufsmäßig damit beschäftigen, was sich in den Zuständen der Welt zeigt, verlieren ihren
Vorsprung und ihre Ausdrucksmöglichkeiten. Soweit die erste Linie von Plato bis zur
Gegenwart. Sie endet damit, dass die Philosophie sich gegen den Aufstieg zur Ideenwelt
immunisiert. Aber wir haben bloß eine einzige Stelle Platons zur Orientierung verwendet.
Der Bildungsaspekt ist nur beiläufig angesprochen worden. Die zweite Linie, die im
Folgenden nachzuzeichnen ist, beginnt nochmals bei Platon und zwar direkt bei einer
pädagogischen Suggestion.

37



38



Die Form der Wahrheit

39



Platon 2: Nach oben

Peter Weirs Film ”The Truman Show“ macht aus Platons Höhle einen riesigen, aus-
sengesteuerten Kuppelbau, in dessen Innerem das Leben des Protagonisten für einen
TV-Sender als reality show inszeniert wird. In den Gewohnheiten des Alltags begeg-
nen kleine Widersprüche, die Truman Burbank zunehmend misstrauisch machen.22 Die
Scheinwelt, welche ihn umgibt, muss er in einem dramatischen Ausbruch überwinden,
um dann vor seinem ”Schöpfer“ namens Christof zu stehen. P. Weir hat eine Frage beant-
wortet, die in Platons ”Politeia“ ungeklärt bleibt: Wer hat den Höhlenaufenthalt – und
zu welchem Zweck – arrangiert? Das Leben des ”wahren Menschen“ ist die Täuschung
durch einen Showmaster, an dem vorbei der Weg ins echte Leben führt. Der Film er-
weckt nicht den Eindruck, dieser Weg sei einfach zu gehen. Gewaltsam wird Truman am
Aufstieg gehindert, lebensgefährlich ist die Durchkreuzung der Barriere. Von einem ge-
deihlichen Übergang kann keine Rede sein. Insofern passt die Geschichte gut zum Vorbild
bei Platon, in dem ein von Fesseln befreiter Höhlenbewohner “mit Gewalt” (βία), unter
Schmerzen und Empörung, nach oben gezerrt wird (Politeia 515e)23. Das provokante
Auftreten Sokrates’ ist in eine Parabel gefasst. Michael Erler skizziert die Bedingungen
der ”Umwendung“ (περιαγωγή)

An keiner Stelle ist die Rede davon, daß sich der Mensch durch Eigeninitia-
tive, durch Suche oder bloße Selbsterkenntnis selbst befreien kann. Vielmehr
weigern sich die Menschen, von der gewohnten Sichtweise Abschied zu neh-
men. Sie bedürfen also eines Anstoßes von außen, der ihnen hilft, sich von
liebgewordenen Vorstellungen zu befreien. Diese Hilfeleistung zu geben, ist
freilich mühsam und nicht ungefährlich. Denn die Hilfe bedeutet Desillusio-
nierung . . . [Erler(2006)] S.92f

Im Bild der Höhle liegt, dass das Sonnenlicht schmerzt.

Hier weicht Peter Weir von Plato allerdings auf instruktive Weise ab. Truman wäre kein
echter Zeitgenosse, wenn er den Weg nach oben nicht selbst fände. Niemand reißt ihn
aus seinen Illusionen, er kommt der Täuschung auf die Spur und wirft sich faustisch
ins Zeug, um der Sache auf den Grund zu kommen. Zwischen den beiden Verläufen be-
steht ein entscheidender Unterschied. Platons Episode im 7.Buch der Politeia ist eine
Illustration der Thesen, die er im 5. Buch vorlegt. Dort werden die ”Philosophen“ von
den ”Schaulustigen“ getrennt. Sie haben Einsicht in die ”Formen“, weil sie die Fähigkeit
zum eindeutigen Urteil in gesellschaftlichen Richtfragen besitzen. Das kann man als geis-
tesgeschichtliche Leistung hervorheben. ”. . . the Theory of Forms is the first systematic
theory of abstract objects in the history of western thought.“ ([Penner(2006)], S.179)
Es besteht jedoch kein Zweifel darüber, dass sich in dieser fachinternen Terminologie
ein greifbarer Konflikt über den Zugang zu den höchsten Instanzen sozialer Sinngebung

22Er sitzt am Strand, ein Regenguss setzt ein. Es ist ein Wasserstrahl, der ausschließlich auf Truman
gezielt ist. Wenn er ihm ausweicht, geht es ins Leere. Erst nach einiger Zeit wird aus dem fokussierten
Strahl ein Landregen. Truman jubelt: er hat eine Inkonsistenz gefunden.

23Vgl. [Meyer-Drawe(2008)]

40



spiegelt.24 Platon reklamiert für die Anhänger seiner Lehre kulturelle Deutungshoheit.
Sie stoßen sich vom Durchschnitt ab und richten sich nach (den) Ideen. Es bedarf ei-
niger Zwischenschritte, bevor diese Verletzung des Herkömmlichen, deren Irritationen
im Höhlengleichnis festgehalten sind, zu einer gängigen Metapher der Aufklärung aus
dunklen Anfangszuständen wird.

Volksfern

Die Orientierung an den abstrakten Vorbildern, die wir bisher nachgezeichnet haben,
übergeht die Dramatik, die durch Sokrates und Plato ins Spiel gebracht wurde. ”Was
ist der Zwecke der Übung?“ oder ”Was ist dabei herausgekommen?“ sind allgemein-
verständliche Fragen, mit denen Gesprächspartnerinnen üblicherweise etwas anfangen
können. Aus solchen Kontexten nahm Sokrates die Formel ”Was ist . . . ?“ und ergänze

”Tapferkeit“, ”Frömmigkeit“, ”Gerechtigkeit“ und andere Termini. Das zielte darauf, ver-
bindliche gesellschaftliche Vorgaben für diese umstrittenen Begriffe zu finden – und ende-
te sehr oft in der Ratlosigkeit. Plato bessert nach und versieht die sokratischen Fragen mit
einer systematischen Adresse. Die ”Formen“ sind eine Antwort auf die tiefschürfenden
sokratischen Erkundigungen. Der historische Sokrates wirft solche Fragen auf; in seinen
Büchern der mittleren Persiode legt Platon der Sokrates-Figur entsprechende Auskünfte
in den Mund. ”Mir scheint nämlich, wenn irgend etwas anderes schön ist außer jenem
selbst Schönen, es wegen gar nichts anderem schön sei, als weil es teilhabe an jenem
Schönen, und ebenso sage ich von allem.“ (Phaidon 100c) Aber so bruchlos läßt sich
das nicht machen. Sokrates hat das Volk gegen sich aufgebracht. Timon Phleius, ein
Skeptiker des 3. vorchristlichenJahrhunderts, hat seine Provokation mit dem Verhalten
des Sophisten Protagoras verglichen. Der äußerte Zweifel an der Existenz der Götter.

Das brachte ihm keinen
Nutzen, sondern er sann auf Flucht, um nicht
den kalten Trunk des Sokrates zu trinken und in den Hades zu sinken.
([Diels/Kranz(1961)], A 12 Timon Phleius, Sillen Fr 5 D)

Weder ”die Schönheit“, noch ”die Gerechtigkeit“ haben das Todesurteil gegen den Pro-
vokateur verhindert.

Aus diesen Feststellungen ergibt sich eine Problemlage, die in ein Zentrum der
abendländischen Philosophie führt. Im Höhlengleichnis ist sie einprägsam demonstriert.

24Dazu Alice Pechriggl
”
Metaxy, die Mitte, das Zwischendrin, das Mittlere: Das semantische Feld, wel-

ches dieses Wort bezeichnet, ist so vieldimensional wie das Denken und die Welt, die es philosophisch zu
erschließen galt: zeitlich, räumlich, substantiell, logisch, mathematisch, geographisch, erkenntnistheore-
tisch, ethisch, psychologisch, dramatisch, politisch, usw. In fast allen Kontexten, in denen es auftaucht,
verweist es auf einen Wechsel, auf einen Gegensatz, den anzuzeigen und zu vermitteln es aufgerufen
wird . . . Bei Platon spielt das metaxy, über seine Funktion für das Chiasma hinaus, eine zentrale Rolle,
und zwar sowohl auf der logisch-erkenntnistheoretischen Ebene (zwischen apeiron und eingegrenztem
Einen, oder wenn es etwa darum geht, die Mitte zwischen Erkennbarem und Erkennen sowie zwischen
Nicht Erkennbarem und Nicht Seiendem zu erläutern) als auch auf der psychologisch-ethischen und
auf der politischen Ebene.“ [Pechriggl(2006)], S.12

41



Diese Parabel eignet sich gut zur Motivation für Aufsteiger, aus dem Dunkel zum Licht.
Genau betrachtet zeichnet sie jedoch einen Rahmen, der die entscheidenden Übergänge
nicht plausibel macht, sondern bloß ihren systematischen Ort angibt. Platons Erzählung
operiert auf zwei Schauplätzen. Der erste ist das Leben einer Gruppe von Personen. Es
stellt den Fokus des Interesses dar, wie die Abläufe eines Spielfilms. Der zweite Schau-
platz ist kunstvoll in ein Verhältnis dazu gesetzt.

Sieh nämlich Menschen wie in einer unterirdischen, höhlenartigen Wohnung,
die einen gegen das Licht geöffneten Zugang längs der ganzen Höhle hat. In
dieser seien sie von Kindheit an gefesselt an Hals und Schenkeln, so daß sie auf
demselben Fleck bleiben und auch nur nach vornhin sehen, den Kopf aber
herumzudrehen der Fessel wegen nicht vermögend sind. Licht aber haben
sie von einem Feuer, welches von oben und von ferneher hinter ihnen brennt.
Zwischen dem Feuer und den Gefangenen geht obenher ein Weg, längs diesem
sieh eine Mauer aufgeführt, wie die Schranken, welche die Gaukler vor den
Zuschauern sich erbauten, über welche herüber sie ihre Kunststücke zeigen
(Politeia 514a)

Die Hörerin weiß von Anfang an, im Gegensatz zu den beschriebenen Personen, dass
sie gefesselt sind und sich fern vom Tageslicht aufhalten. Die Konstruktion beginnt mit
zwei divergenten Perspektiven. Eingeweihte Adressatinnen werden eingeladen, sich den
Zustand ahnungsloser Protagonisten vorzustellen. Ein solches Szenario ist nicht beson-
ders kompliziert, jede ”hidden camera“- Episode spielt mit derartigen Überschneidungen.
Aber der weitere Ablauf der Erzählung trägt eine beachtliche systematisch Last. Wie
steht die Perspektive der Eingeweihten zu jener der Eingeschlossenen? Man kann dazu
verschiedene Entwicklungen des Plots probieren. Aus der Sicht des Philosophen, der das
Verhältnis der Formen zur Vielfalt erklären will, muss man es anders herum untersuchen.
Welche Theorie der ”Teilhabe“ bildet sich in der story ab?

Die Antwort muss in der Sprache der Parabel dazu Stellung nehmen, wie die durch We-
senseinsicht ausgezeichneten Philosophen sich zum distanzierten Rest der Bevölkerung
verhalten. Das heißt augenscheinlich: Wie treffen die Welt, von welcher die Zuhörerinnen
wissen, und die Welt, in der die Charaktere der Erzählung leben, (in der Erzählung sel-
ber) aufeinander. Der Punkt ist entscheidend; er markiert eine Art Drehkreuz, das den
Übergang von der flachen Positivität einer Lebensform zur Tiefendimension bereitstellt,
in welcher sie durch die narrative Voraussetzung erscheint. Simpel formuliert: die Einge-
schlossenen müssen einen Weg nach oben finden. An dieser Stelle findet sich bei Platon
ein Scharnier ohne inhaltliche Einkleidung.

Betrachte nun, fuhr ich fort, wie es bei ihrer Lösung von ihren Banden und bei
der Heilung von ihrem Irrwahne hergehen würde, wenn solche ihnen wirklich
zuteil würde. Wenn einer entfesselt und genötigt würde, plötzlich aufzuste-
hen, den Hals umzudrehen, herumzugehen, in das Licht zu sehen, und wenn
er bei allen diesen Handlungen Schmerzen empfände und wegen des Glanzge-
flimmers vor seinen Augen nicht jene Dinge anschauen könnte, deren Schatten
er vorhin zu sehen pflegte, was würde er wohl dazu sagen, wenn ihm jemand

42



erklärte, daß er vorhin nur ein unwirkliches Schattenspiel gesehen, daß er
jetzt aber dem wahren Sein schon näher sei und sich zu schon wirklicheren
Gegenständen gewandt habe und daher nunmehr auch schon richtiger sehe?
Und wenn man ihm dann nun auf jeden der vorüberwandernden wirklichen
Gegenstände zeigen und ihn durch Fragen zur Antwort nötigen wollte, was
er sei, glaubst du nicht, daß er ganz in Verwirrung geraten und die Meinung
haben würde, die vorhin geschauten Schattengestalten hätten mehr Realität
als die, welche er jetzt gezeigt bekomme? (Politeia 515c,d)

Die story sagt nichts über die Initiatoren dieser Befreiung. Ganz allgemein fehlen Perso-
nen in der Welt des Lichts. An der ”Truman Show“ läßt sich die Merkwürdigkeit dieses
Fehlens gut ablesen. In einem derartigen Sujet wird normalerweise auch erklärt, wer
Menschen so einsperrt und warum es zur Entfesselung kommt. Nichts davon bei Pla-
ton. Wer die Höhlenbewohner gefesselt hat, wer sie freisetzt und warum das geschieht,
bleibt unthematisiert. Es geht nicht darum, aus dem Bild mehr herauszupressen, als es
leisten kann, aber die narrative Leerstelle steht für eine systematische Auslassung. Pla-
ton erzählt keine gut motivierte Geschichte darüber, wie und warum jemand aus dem
Zustand der Befangenheit zur Erleuchtung wechselt.

Das Erklärungsdefizit wird dadurch unterstrichen, dass die eben zitierte Passage mit
der Aufforderung eingeleitet wird, sich vorzustellen ”wie es wäre, wenn ihnen natürlich
(φ΄ψσει) das Folgende widerführe“ (Politeiea 515c). Man soll sich vorstellen, wie sich
Menschen verhalten würden, die Zeit ihres Lebens in den dargestellten Verhältnissen ei-
nigermaßen zufrieden waren. Sie würden sicherlich – das beschreibt Platon überzeugend
– lautstark protestieren, wenn sie aus ihrer gewohnten Umgebung gerissen würden. Die
Verständigungsschwierigkeit kommt im nächsten Schritt. Es ist schwer nachvollziehbar,
wie sie ohne Ansprechpartnerin und ohne jede soziale Einbettung zur Einsicht kämen,
die Erdoberfläche wäre der bessere Aufenthaltsplatz. Von welchen Lebensformen sollten
sie berichten, wenn sie zurück in die Höhle stiegen? In der Parabel gibt es nur die Lebens-
form der Eingeschlossenen. Die Oberwelt ist asozial. ”Natürlicherweise“ würde sich die
Höhlenbewohnerinnen wehren, aber sie würden nicht in dieser Weise selbstverständdlich
die Welt des Tages kennenlernen und anerkennen können.

Auskuppeln, Einkuppeln

Diese Anmerkungen zur Akzentverteilung des Gleichnisses korrespondieren mit der
theoretisch-argumentativen Einführung der ”Formen“, die im vorigen Abschnitt disku-
tiert wurde. In ihr lassen die Philosophinnen die Schaulustigen hinter sich und richten
sich auf ”Wahrheit“. Auch das ist in dem Sinn eine asoziale Einstellung, dass sie aus allen
Handlungskontexten herausgehoben und regulativ über die Lebensführung der gesamten
Gemeinschaft gestellt wird. Der darin angelegte Qualitätssprung ist im Höhlengleichnis
gespiegelt, das ist die Pointe der περιαγωγή. All diese Beobachtungen steuern auf eine
entscheidende Bruchstelle zu. Wir sind aufgefordert, das Verhalten einer Versuchsgruppe
nachzuvollziehen – und gleichzeitig ”wissen“ wir, dass sich diese Gruppe in einer Situa-
tion befindet, die qualitativ anders zu bewerten ist, als ihre Mitglieder in der Lage sind.

43



Das liegt einfach in der Logik des Bildes. Wodurch ändert sich die Einschätzung der

”Insassen“? Das Bild gibt keine Ansatzpunkte. Die ganze ”Überzeugungsarbeit“ leistet
die Voraussetzung der Bilderzählung selbst. Es ist klar: wenn das Höhlenbewohnerinnen
sind, dann werden sie (unter Umständen) die Umformung mitmachen. Aber das ist –
von der Einstimmung in ihre Lebensumstände her gesehen – unplausibel.

Der Rahmen der Erzählung, die Vorgabe einer Qualitätsdifferenz, nicht der
Erzählungsverlauf, bestimmt den Duktus. Dass es eine Höhle ist, bzw. dass es Formen
gibt, polarisiert das Feld und definiert die Möglichkeit und Attraktivität des Aufstiegs.
Diese konstitutiven Momente des Bildes kaschieren das Motivationsdefizit, das festzustel-
len ist, wenn man nur auf die Ausgangslage achtet und dessen Existenz Platon freimütig
zugibt:

Aber wenn er nun, während sein Blick noch verdunkelt wäre, wiederum im
Erraten jener Schattenwelt mit jenen ewig Gefangenen wetteifern sollte,und
zwar ehe seine Augen wieder zurechtgekommen wären, und die zu dieser
Gewöhnung erforderliche Zeit dürfte nicht ganz klein sein, würde er da nicht
ein Gelächter veranlassen, und würde es nicht von ihm heißen, weil er hinauf-
gegangen wäre, sei er mit verdorbenen Augen zurückgekommen, und es sei
nicht der Mühe wert, nur den Versuch zu machen, hinaufzugehen? Und wenn
er sich gar erst unterstände, sie zu entfesseln und hinaufzuführen, würden
sie ihn nicht ermorden, wenn sie ihn in die Hände bekommen und ermorden
könnten? (Politeia 516e ff.)

Mit dieser Bemerkung endet die Bilderzählung. Zwei Schlußfolgerungen drängen sich
auf. Erstens beruht ihre Anleitung auf der Verschaltung zweier Betrachtungsweisen auf
ungleichem Niveau. Personen, die es nicht besser wissen können, werden dazu getreten,
in eine Welt zu wechseln, die Besserwisser für sie vorgesehen haben. Zweitens bleibt die
treibende Kraft in diesem Vorgang anonym und dennoch ist ersichtlich, dass es sich um
die sublimierte Fassung eines realgeschichtlichen Zwischenfalls handelt. Die Person, die
der verunglückten Aufklärungsaktion zum Opfer fällt, ist Sokrates. An beide Gesichts-
punkte ist im Hinblick auf die Wirkungsgeschichte der Parabel anzuknüpfen.

Eingeführt wird der Zweck ganz klar: die Erzählung dient zur Verständigung über die
παιδεία, sagen wir Bildung. Sie ist von außen induziert. Sie ist nicht ohne Verletzung des
Gebräuchlichen zu erreichen und überwindet die Bedenklichkeit der Gewaltanwendung
durch den Hinweis, diese Verletzung sei eine Befreiung. Die Konstruktion ist erfolg-
reich, sofern es gelingt, ein Kupplungsmanöver durchzuführen: auskuppeln aus einem
Zustand und Wechsel auf ein höheres Niveau. Solche Vorgänge sind nicht geheimnisvoll
und weit verbreitet. Darin besteht Lernen. Als Besonderheit der platonischen Version
ist allerdings festzuhalten, dass es sich um ein speziell angesetztes Lernen handelt. Der
Zielpunkt ist ein Ideal, dessen Wirksamkeit die Ausgangsposition konstitutiv abwertet.25

Seither funktionieren Ideale oft auf diese Weise: ihre Effektivität hängt an der Abwer-

25Eine systematische Auseinandersetzung mit Platons Politeia unter diesem Gesichtrspunkt bietet
[Rancière(2007)]

44



tung bestimmter Umstände, die damit auf eine Stufe gedrückt werden, von der aus sie
gerade nach Idealen zu verlangen scheinen.26

Lernen besteht darin, einen dem status quo überlegenen Kontext anzuerkennen und in
diese Position zu wechseln. Insofern ist Lernen, ganz abgesehen vom Lernfortschritt,
ein Fortschritt. Platon hat diesen Umstand präzise getroffen und ist damit zu einem
Begründer der pädagogischen Theorie geworden. Gleichzeitig mit dieser allgemeinen
Charakteristik hat er eine Betrachtungsweise eingeführt, die durch gewöhnliche Lern-
prozesse nicht gedeckt ist, nämlich die globale Erschütterung eines Normalzustandes.
Die scheinbar harmlose verbale Strategie der Was ist-Frage ist – im Verständnis der
Philosophinnen – Auslöser eines elementaren Umdenkens und dieser Berufsstand fühlt
sich seither besonders betroffen, wenn es um ”Bildung“ geht. Er wird von Platon zur
Agentur der Weltverbesserung gemacht. Platon sieht vor: eine Rahmenerzählung, eine
Ausgangslage und einen anonymen Agenten, der die Vorgaben der Rahmenerzählung in
der Diegese umsetzt. Worin genau besteht die systematische Rolle dieses Akteurs?

Die einfachste Antwort wäre der Verweis auf Sokrates. Er war ein Mensch, der neue
Standards eingeführt hat. Eben die Aussicht auf die Welt der Ideale, welche die Voraus-
setzung der Erzählung darstellt, und die ein Akteur in der Parabel zur Geltung bringt.
Immerhin ist die Formulierung der Parabel selbst ein Beitrag zur Tradition, die Sokra-
tes angestoßen hat. Die Vermittlung zwischen dem Rahmen und dem Gesinnungwandel
demonstriert die Gefolgschaft dieses einzigartigen Meisters. Paradigmenwechsel zeigen
eine solche Struktur.27 Aber bei Platon geht es um die Prinzipien der Welterfassung
überhaupt. Und er sagt nicht, dass Sokrates sie erfasst hätte. Er läßt ihn aus dem Gleich-
nis draussen. Seine παιδεία ist entpersonalisiert. Ihre Struktur kann unter wechselnden
Umgebungsbedingungen verschieden besetzt werden. Eine Umbesetzung, die für den his-
torischen Verlauf zentral geworden ist, war die Substitution von Sokrates durch Christus.
Kulturgeshichtlich gesehen war es ein Zufall, dass die griechisch-römische Welt auf die
Herausforderung des Christentums traf. Daraus ist jedoch eine hochwirksame, langfristig
effektive, Hybridkonstruktion entstanden.

Die Wirkung Platons bestand, wie die folgenden Jahrhunderte zeigen, in der Ausbildung
einer Schultradition, in welcher Individuen zum Umgang mit den Einsichten gebracht
wurden, die der Schulgründer vorgezeichnet hatte. Philosophie bedurfte, so betrachtet,
einer Initiation. Sie zielte auf ein im Dienst ”höherer“ Werte separiertes Leben. Der qua-
litative Schwenk, der im Höhlengleichnis vorgebildet ist, erhebt das Individuum aus der
Verstrickung in die Welt der Sinne. Die Offenbarungsreligion operiert mit einem ”Ret-
ter“, der sich nicht an den theoretisch interessierten Ausschnitt der Bevölkerung richtet.
Sie verkündet einen Paradigmenwechsel für alle und sie benennt die handelnde Per-
son dieser Umwendung eindeutig. Das Kerygma Jesu Christi konnte in die Bildvorgabe

26Ein simpler Fall: das Prüfungssystem einer Universität ist historisch gewachsen und einigermaßen funk-
tional. Aber es ist nicht in allen Disziplinen gleichartig und an manchen Stellen teurer, als vertretbar.
Ideal ist ein homogenes Prüfungssystem für alle. Platon und die Technokraten reichen einander die
Hand.

27Adolf Loos etwa hat auf die Häuser der Gründerzeit einen Blick geworfen, der sie als unzulänglich
qualifizierte und ihre Revision angezeigt scheinen ließ.

45



Platons eingepasst werden. Der jüdische Himmel ließ sich mit den Ideen-Reich verein-
baren und das erzeugte einen starken Synergieeffekt: Gottes Sohn als Erlöser übernahm
die Funktion der Befreiung von den Fesseln, die sich für die griechische Tradition in der
Konversion zur Philosophie ereignet. Es war das ganze Volk, nicht die intellektuelle Elite,
das sich in das platonische Schema versetzt sah. Pierre Hadot hat eingehend beschrieben,
wie sich die ”geistigen Übungen“ des antiken Heidentums in Praktiken des Christentums
verwandelten. [Hadot(2002)]

Dieser ”Platon christianus“ [Ivánka(1990)] verbindet die Erzählung einer persönlichen
Erleuchtung mit einer weltgeschichtlichen Rettungsmission. Die Höhlenbewohner sind
Gefangene der Erbsünde, der Mann, der sie befreit, ist von Gott gesandt, um ihnen den
Horizont zu eröffnen, den sie benötigen, um sich überhaupt nach oben orientieren zu
können. Hier liegt ein entscheidender Unterschied zwischen der anonymen platonischen
Freisetzung und der christlichen Transposition. Sokrates war sozusagen ein Prophet, er
sprach nicht mit der Autorität ”des Vaters“. Die Einzigartigkeit des christlichen An-
spruchs liegt darin, dass ”Gottes Sohn“ gleichzeitig zwei Rollen spielt. Er ist autorisier-
ter Vertreter jener Macht, die den ganzen Rahmen bestimmt; jener Globalperspektive,
welche der ”gefallenen Menschheit“ die Chance des Aufstiegs gibt. Und er ist ”Mensch
geworden“, d.h. er gehört auch zu den Insassen ”der Höhle“, denen er vorzeigt, dass
sie im Prinzip – er hat als Gottessohn die Pforten geöffnet – die obere Welt erreichen
können. In zahllosen Unterweisungen wurde diese Dynamik der Annäherung an Gott
theologisch fundiert und moralisch ausformuliert. Gerahmt von der großen Erzählung

”Vom Sündenfall zum Weltgericht“ wurden durch die Jahrhunderte die Aufstiegschan-
cen der Bevölkerung spiritualisiert. Das Christentum hat aus einer Perspektive, welche
ausgesuchten Gedankenkünstlern vorbehalten war, eine Vorzeichnung für alle Welt ge-
macht.

Hegel: In Richtung Bildungskatastrophe

Der Sprung über mehr als zwei Jahrtausende, von Platon zu Hegel, ist philosophie-
geschichtlich offenbar zu weit. Er läßt sich dennoch – eingeschränkt auf unser Thema
– durch eine systematische Parallele rechtfertigen. Wolfgang Wieland hat ausgeführt,
dass der innere Aufbau von Hegels ”Phänomenologie des Geistes“ die platonische Dia-
logstruktur aufnimmt.28 Auf der einen Seite befindet sich das ”Alltagsbewusstsein“ mit
seinen Vormeinungen und Gewissheiten, auf der anderen eine fragende Stimme, die Un-

28

”
Eine Orientierung an der platonischen Dialogtechnik kann uns in der Tat hier weiterhelfen. Denn

was am Anfang von Hegels Phänomenologie geschieht, unterscheidet sich in mehrfacher Hinsicht wenig
von dem, was Protreptik und Elenktik in den frühen Platondialogen zustande bringen Man wird also
einmal von der Hypothese ausgehen dürfen, daß Hegels Dialektik der sinnlichen Gewißheit in Analogie
zu jener frühplatonischen Dialektik zu verstehen ist, zu der – mindestens – zwei Partner nötig sind.
Es wird nun überraschen, daß wir in der Dialektik der sinnlichen Gewißheit ebenfalls zwei Partner,
gleichsam stilisiert, vorfinden: In Hegels Gedankengang kommt nicht nur die sinnliche Gewißheit, das
unmittelbare Wissen selbst vor, sondern ebenso auch wir, die wir dieses unmittelbare Wissen zum
Gegenstand der Betrachtung machen.“ [Wieland(1973)]S. 69.

46



ruhe des philosophischen Impulses, welche den Alltag in Schwierigkeiten bringt. Diese
Spannung teilt Hegel mit der Tradition der Antike, des Mittelalters und der auf Wis-
sensbegründung ausgerichteten Erkenntnisdisziplin der Neuzeit. Er fügt jedoch ein Motiv
hinzu, das dem Arrangment eine wirksame neue Gestalt gibt. Platons anonymer Befreier
war in der Offenbarungsreligion als menschgewordener Gott gedeutet worden. Die Lehre
von der Inkarnation buchstabiert (populär) die Niveau-Überblendung aus, die schon im
Höhlengleichnis angelegt ist. Sie gibt Antwort auf die Frage, wie die Perspektive der
Gefesselten und die Perspektive, durch welche die Erzählung uns eine Gruppe von Men-
schen als Gefesselte vor Augen führt, zusammenpassen. Und weiters auf die Frage, wie
man von einer auf die andere Seite kommt. Der Aufstieg zur Sonne heißt Erlösung. Das
setzt Hegel voraus und modifiziert es tiefgreifend.

”Phänomenologie“ des Geistes heißt das Buch, weil sich in ihm die geistigen Gehalte der
abendländischen Tradition quasi von selber zeigen sollen. Sie entfalten sich in einem ”Ge-
spräch“ nach sokratischem Vorbild. Das Alltagsbewusstsein ist der unbefangene Partner
– wer ist sein Kontrahent? Wir kennen die Schwierigkeiten, dessen Außenposition zu
platzieren. Zwischen den ”Schaulustigen“ und den Philosophen, den Irdischen und den
Überirdischen klafft eine Lücke. Hegel beginnt mit einer dramatischen Enteignung der
übergeordneten Welt.

Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann
kein anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen, Wissen
des Unmittelbaren oder Seienden ist. Wir haben uns ebenso unmittelbar
oder aufnehmend zu verhalten, also nichts an ihm, wie es sich darbietet, zu
verändern und von dem Auffassen das Begreifen abzuhalten. [Hegel(1986)],
S.82

Die Externalität der Philosophie wird auf ein Minimum zurückgefahren. Sie besteht
nurmehr darin, dass es sie gibt, abgesehen davon hat sie keine Eigenart. In religiöser
Redeweise paraphrasiert: es ist wie Jesus von Nazareth als Kind, welches keine Ahnung
davon hat, dass es nicht von dieser Welt ist. Diese Verflachung der Philosophie zur un-
mittelbaren Registrierung der (kognitiven) Vorgänge, welche sie umgeben, gewinnt dem
platonisch-christlichen Schema eine moderne Lesart ab. Sie erzeugt einen fugenlos konti-
nuierlichen Aufklärungs- und Entwicklungsprozess, welcher die Einwirkungen von außen
internalisiert hat. Die Weltgeschichte wird zum pädagogischen Universalentwurf. Und
sie enthält zweitens – konstruktionsbedingt – unweigerlich einen blinden Fleck, nämlich
die Setzung der Philosophie als bloß taktisch unbedarfter Gesprächspartnerin. Hegel will
beides, voraussetzungslos anfangen und daraus ein umfassendes System entwickeln.

Persönlichkeitsentwicklung?

Die programmatischen Sentenzen, mit denen der Philosoph den Bogen der Bildung über
die europäische Geschichte spannt und die entschiedenen Anleihen, die er bei der Kenosis-
Theologie nimmt, um die Kluft zwischen Diesseits und Jenseits in einen dialektischen

47



Stufenbau zu transformieren, sind oft zitiert worden.29 Sie eignen sich dazu, Hegel als
Kulmination des Bildungsideals zu verstehen, der dem Bürgertum des 19. Jahrhunderts
eine Fortschrittstheorie angeboten hat, deren Dynamik Brüche einschließt und vermit-
telnd überwindet. Entscheidend ist in dieser Version der Befreiungsgeschichte, dass es
sich nicht um göttliche Intervention, sondern um die elementar ansetzende Selbstentwick-
lung des Menschen in diese Dimension handelt, sozusagen um ein voraussetzungsloses

”boot up“. Die Zuversicht der Aufklärung liegt darin, dass der Aufstieg ohne Vormund
stattfindet. Damit wird die platonische Fabel zum großen Entwurf des Zu-sich-Kommens
des Geistes ausgebaut und in weiterer Folge zur Einrichtung des geschichtsmächtigen
Zusammenhangs, den der ”Humanismus“ des 19. Jahrhunderts mit der Antike herstellt.
Hegel entwirft eine imposante Totale, dennoch kann er die systematische Vorausannah-
me nicht zum Verschwinden bringen. Zum platonischen Szenario gehört ein Blickpunkt,
von dem aus eine Lebensweise als hilfsbedürftig beurteilt wird. Es reicht nicht aus, der
Philosophie strikte Rezeptivität vorzuschreiben. Solang sie eine qualitative Spannung
gegenüber dem beobachteten Geschehen aufbaut – und anders ist sie in diesem Kontext
nicht Philosophie – hat sie die Rolle des Vormunds übernommen.

So vereinbart Hegel die Ablehnung der Fremdbestimmung und das Erfordernis einer ge-
zielten Entwicklung: der qualitative Vorsprung der Philosophie ist inhaltlich unbestimmt,
er ist nicht mehr, als die Bereitschaft zuzuhören. Und der beobachtete Alltagsverstand
findet seinen Weg zur Selbstkritik und zum Aufstieg eigenständig. Dorthin, wo die Philo-
sophie wartet, kommt er aus Eigenem, sonst wäre er fremdbestimmt. Das wirft natürlich
die Frage auf, auf Grund welcher Notwendigkeit sich diese Ansätze bis zum ”absoluten
Wissen“ fortentwickeln. Die Intuition, welche Hegel in den platonischen Verlauf einge-
baut hat, ist attraktiv und gerne aufgenommen worden. Sie besteht darin, dass man
sich für die persönliche Entwicklung einen eigentümlich rekursiven Verlauf wünscht: die
Ziele, die einer Person vor Augen stehen, sollen schon ihre Ziele sein; sie ist im Einklang
damit, was sie werden will und hat – im Erfolg – sich gefunden. Das heißt, ihr mit-
gebrachtes Potenzial ausgebaut. Diese Beschreibung gründet auf dem Formalismus des

”Selbst“ im deutschen Idealismus. Er hat ”das Ich“ mittels einer Struktur gedeutet, wel-
che das Verhältnis eines tätigen Ich zu einer zweiten, mobilisierbaren, Ich-Komponente
als dynamische Höherentwicklung begreift. Wir sind die Gefesselten so wie die Befreier.
Die Konzeption hat viel Erfolg (gehabt). Die bereits im Höhlengleichnis angelegte Un-
Stimmigkeit bleibt jedoch auch in der modernen Form erhalten. Wieso gibt es in dieser
Höhle nur den einen Ausgang? Wieso handelt es sich nicht um ein Terrain mit mehreren
möglichen Orientierungen? Woher die Zwangsbeglückung, wo Platon selber damit rech-
net, dass sie unerwünscht sein kann? Im Blick auf die Persönlichkeitsentwicklung gefragt:
Worin besteht und wodurch legitimiert sich das darin operative Weltsystem? Nur wenn
ideale Inhalte in diesen Prozess eingehen, können sie am Ende von den Aufsteigerinnen
erreicht werden.

Wo steht z.B. geschrieben, dass es unzulässig sei, das eigene Leben an den von Gott in der
Bibel niedergelegten Eckpunkten zu orientieren? Es geht nicht darum, ob es zeitgemäß
oder wissenschaftlich vertretbar ist – das liegt außerhalb der Philosophie. Mit welchen
29 [Hegel(1986)] S.31f, S. 72f

48



Instrumentarien soll ein derart gläubiger Mensch zur ”Überwindung“ seiner ”Blindheit“
gebracht werden? Die offizielle Antwort lautet: strikt durch immanente gedankliche Ent-
wicklung, insbesondere durch die dialektische Methode. Die hatte allerdings, so war
zu sehen, ohne vorausgesetzte Ideen zahlreiche Aporien produziert. Die Abqualifikation
der Religion ergibt sich nicht ohne eine keineswegs neutrale Orientierung an modernen
Vernunftvorgaben. Hegel kann im Umgang mit ”Dogmatismen“ ([Hegel(1986)], S.53)
und ”Eitelkeiten“ ([Hegel(1986)], S.75) ganz ungeniert sein. Vom bloßen Zuhören ist in
Passagen wie dieser nichts zu merken:

In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir für den langen Weg der
Bildung, für die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der Geist zum
Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Göttlichen und den gesun-
den Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen noch mit dem
eigentlichen Philosophieren bemüht und gebildet hat, sich unmittelbar als
ein vollkommenes Äquivalent und so gutes Surrogat ansehen, als etwa die
Zichorie ein Surrogat des Kaffees zu sein gerühmt wird. [Hegel(1986)], S.63

Als Schlagzeile heißt das: christliche Fundamentalisten und die öffentliche Meinung set-
zen sich heute an die Stelle fundierten, mühsam erworbenen Wissens. Die Distanzierung
von der ”schaulustigen Menge“ ist aus solchen methodisch wirksamen Polemiken nicht
wegzudenken. Hegels hochraffinierten systematischen Operationen, in denen die eben
skizzierten Grundzüge der Subjektivität nicht bloß das Thema, sondern dazu auch die
methodologische Inspiration sind, verfolgen wir hier nicht. Stattdessen soll ein Blick
auf die Detailarbeit geworfen werden, die er in jenem Kapitel der ”Phänomenologie des
Geistes“ vorlegt, das explizit von Bildung handelt.

Formversessen

In der Vorrede und Einleitung des Buches wird die Gestalt der Philosophie im Ganzen
als Bildungsprozess dargestellt. Doch Hegel sagt auch, dass eine spezielle Stufe die-
ses Ablaufs unter dem Kennwort ”Bildung“ steht. Aus heutiger Sicht denkt man leicht
an das 19. Jahrhundert, das humanistische Gymnasium und die Humboldtsche Univer-
sitätsreform, aber für Hegel, dessen Absichtserklärungen gut zu diesen Assoziationen pas-
sen, liegt das Zeitalter der Bildung anderswo. Er verlegt es zwischen das Spätmittelalter
und das ancien regime, also in die frühe Neuzeit. In seiner Erörterung geht es darum,
dass das selbstbestimmte Subjekt sich nach dem Zerfall der mittelalterlichen Ordnung
einer verwirrendn Vielfalt kultureller Impulse gegenübersieht, die zwar von Menschen, im
Laufe der Geschichte, hervorgebracht, nicht aber in ein konsistentes persönliches Ganzes
integriert sind. Bildung hieße dann, wiederum von heute aus gesehen, die Aneignung
dieser Diversität. Eine Person findet ihren Platz im Zusammenhang der Prioritäten
einer Hochkultur. Diese Vorannahme verfehlt Hegels Absicht. Seine Einschätzung der
Bildung ist kritischer, als die angedeutete idealisierende Homogenisierung. Er läßt ihre
Bemühungen in einem konfusen Selbstverlust scheitern, deutlich bevor seine Entwicklung

49



des Geistes in die entscheidende Phase eingetreten ist.30 Für den gegenwärtigen Umgang
mit dem Thema ergibt sich daraus eine unerwartete Zeitverschiebung. Wir sind gewohnt,
die Polemik gegen Bildung bei Nietzsche beginnen zu lassen und ihren Niedergang im
20. Jahrhundert zu diagnostizieren. In Hegels Geschichte ist das schon längst passiert.
Danach bliebe für die Gegenwart nur die Frage, wie man sich von diesem seit längerem
überholten Projekt verabschiedet.

Hegels Dekonstruktion der Bildung als Produkt des sich entfremdenden Geistes ist eine
virtuose Attacke gegen die Kulturbeflissenheit, welche er der Pariser höfischen Gesell-
schaft vor dem Auftreten der Aufklärer unterstellt. Im Duktus der Phänomenologie liegt
es, das ”Bewusstsein“ in vielfältigen Konstellationen mit der ihm äußerlichen Welt zu
konfrontieren und aus diesem Widerspruch den Schwung zur Weiterentwicklung zu ge-
winnen. Unter dem Terminus ”Bildung“ hat Hegel eine präzis umrissene Instanz dieser
Konfrontation im Blick. Es geht um eine unvermeidliche Bedingung jedes Lernens. Ein
Individuum ist konsolidiert, sonst kann es nichts dazulernen. Und es ist unabgeschlossen,
sonst kann es nichts dazulernen. Es richtet sich auf etwas, das es nicht besitzt; es will
eine Qualität erreichen, zu der es zunächst nur ein äußerliches Verhältnis hat. Lernwillig-
keit ist: Überschreiten der Selbstgenügsamkeit einer Person, neugieriger Ausblick. Dieser
Fremdfaktor ist anfangs eine Formalität. Die ersten nachgesprochenen Phrasen im Un-
terricht einer fremden Sprache sind kaum sachgerecht und peinlich für die Schülerinnen
(m/w). Genau in der fremdinduzierten Bereicherung eines in sich schon vorher hand-
lungsfähigen Individuum liegt aber auch die produktive Irritation des Lernens.

Diese Figur ist eine Variante des platonischen Problemaufrisses. Zur Freisetzung des
Potenzials einer Lebensweise bedarf es einer Intervention von außen. Hegel hat die gro-
be Skizze der παιδεία kunstvoll mit Beobachtungen zur kulturellen Praxis mit Spra-
che unterlegt. Er hat die Pädagogik damit einen entscheidenden Schritt weitergebracht.
Sein Hinweis ist nämlich, dass die Distanz zwischen Belehrten und Lehrerinnen im Be-
reich der Sprache nicht prinzipiell gilt. Jede Person, die ”ich“ sagen kann, ist damit in
ein Verständigungsmedium eingetreten, das sie nicht hervorbringt und nicht dominiert,
das aber umgekehrt jener Selbst-Entäußerung bedarf, um lebendige Mitteilung sein zu
können.

. . . in ihr (sc. der Sprache) tritt die für sich seiende Einzelheit des Selbstbe-
wußtseins als solche in die Existenz, so daß sie für andere ist. [Hegel(1986)],
S.376

Eine Person kommt ”nicht an sich heran“, wenn sie sich nicht der Ähnlichkeit diverser
phonologischer und grammatischer Vorgaben bedient. In dieser Betrachtungsweise ist es
ein Irrtum, die Sache so darzustellen, als müßte ”ein Subjekt“, womöglich auf schwie-
rigen Wegen, ”zur Sprache kommen“. Es hat sich immer schon, anders könnte es nicht
bestehen, mitgeteilt. Die Höhlenbewohnerinnen haben vorweg einen Platz in einer Welt
des Untergrunds und des Tageslichtes.

30Es ist kein Zufall, dass die gänigen Kommentare die Episode
”
Bildung“ gerne aussparen. Siehe zuletzt

[Vieweg/Welsch(2008)]

50



Weil Menschen sprechen sind sie fähig, Einschränkungen ihres Wissens und ihrer Le-
bensführung aus Eigenem zu überwinden. Sie brauchen dazu nicht erlöst zu werden, das
ist die säkulare Botschaft der Emanzipation. Damit ist allerdings noch nicht geklärt, wie
diese Transzendenz im Detail bewerkstelligt wird. Was unterscheidet eine Lehrerin (die
Philosophie) von einem deus ex machina? Die Differenz muss darin liegen, dass dieser

”Gott“ Personen einfach in einen anderen Zustand versetzt, während jene sie dorthin
bringt, wo sie selbst hinwollen und damit kehrt die Frage der Zielperspektive zurück. Wie
werden Personen auf den rechten Weg gesetzt? Auch in der aufklärerischen Variante der
platonischen Fabel ist ein Gefälle zwischen Ausgangspunkt und Soll-Zustand angelegt.
Es ist bezeichnend, dass Hegel an jener Stelle, an der er Sprache als die unhintergehbare
Verbindung der beiden Welten beschreibt, eine Kategorie Platons ins Spiel bringt. In
einem für ihn typischen, begrifflich brillianten, dialektischen Kunststück fokussiert er

”. . . Sprache, welche hier in ihrer eigentümlichen Bedeutung auftritt.“ (a.a.O.). Sie kann
zur Steuerung des menschlichen Verhaltens dienen und erscheint im Normalgebrauch als
Manifestation bestehender Umstände. Im Bildungskapitel erhält sie eine neue Qualifika-
tion:

In der Welt der Sittlichkeit Gesetz und Befehl, in der Welt der Wirklichkeit
erst Rat, hat sie das Wesen zum Inhalte und ist dessen Form; hier aber erhält
sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt als Sprache; es ist die
Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das ausführt, was auszuführen
ist. (a.a.O.)

Um diese in Kürzeln formulierte Problemstellung zu erläutern, ist der Hinweis auf einen
methodologischen Eckpunkt Hegels zweckmäßig.

Er spricht in der ”Vorrede“ von der Selbstbezogenheit Gottes, der völlig mit sich selbst
im Einklang sei – und dennoch: ”Aber dies Ansich ist die abstrakte Allgemeinheit, in
welcher von seiner Natur, für sich zu sein, und damit überhaupt von der Selbstbewegung
der Form abgesehen wird.“ [Hegel(1986)], S.24 Das ”Spiel der Liebe mit sich selbst“
(a.a.O.) ist ein Vorgang, an dem Inhalt und Form zu unterscheiden sind, sonst fehlt die
Spannung. Selbst und gerade wenn gesagt wird, dass beides in Gott zusammenfällt (”Er
ist nichts anderes, als seine Formgebung.“) muss diese Einheit sukzessive ausbuchstabiert
werden.

. . . so ist es eben darum ein Mißverstand, zu meinen, daß das Erkennen sich
mit dem Ansich oder dem Wesen begnügen, die Form aber ersparen könne,
– daß der absolute Grundsatz oder die absolute Anschauung die Ausführung
des ersteren oder die Entwicklung der anderen entbehrlich mache. (a.a.O.)

Das ist als Theologoumenon präsentiert, gilt aber für Hegels System generell: nirgends
reicht ein vorgefundener Inhalt, immer muss er daraufhin untersucht werden, wie er sich
ausdrückt, d.h. wie er den Betrachterinnen als Form erscheint. Von hier aus kann die Rolle
der Sprache im kulturellen Leben verdeutlicht werden. Sie ist nach Hegel eine Form des
Geistes. In ihr treten uns seine Errungenschaften gegenüber. Und an der aktuellen Stelle
der Phänomenologie übernimmt die Sprache eben jene Rolle, die in der Vorrede für Gott

51



angenommen wurde:

. . . hier aber erhält sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt als
Sprache; es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das ausführt,
was auszuführen ist. [Hegel(1986)], S. 376

Plausibel ist an diese Deutung: Sprache ist nicht nur ein Produkt, sie ist zugleich Produk-
tion, das macht gerade ihre pädagogische Vermittlungsrolle aus. Aber man kann auch
technischer hinsehen. Sprache ist Form als Inhalt, Inhalt als Form. Das klingt nach
Spielerei, paßt jedoch gut zu Intuitionen über Bildung.

Wir sind, nach dem Exkurs zu Hegels Methodologie, zurück bei seinem Beitrag zum

”entfremdeten Geist“. Thomas Auinger hat die (überraschende) Diagnose in einem Titel
prägnant zusammengefasst: ”Bildung als Betrug und Selbstbetrug“. [Auinger(2007)]
Worum es in Hegels Dekonstruktion dieses Begriffes geht, kann man in der Form-Inhalt-
Terminologie – eingepasst in den dialektischen Antagonismus – bündig zusammenfassen.
Die Sprache ”transportiert“ Inhalte, welche den Sprechenden zunächst bloß formal ge-
genüberstehen. Sie versuchen, sich diese Vorgaben anzueignen, doch dabei stoßen sie auf
eine systematische Schwierigkeit. Als Anspruch, d.h. als Aufforderung zur Sozialisation
in die Überlieferung einer gegebenen Gesellschaft, sind und bleiben diese Vorgaben for-
mal. ”Bildung“ steht (zumindest primär) nicht für die produktive Auseinandersetzung,
sondern für die akkomodierende Anpassung an die Tradition. Sie prägt der Person eine
bleibende Formalität auf, die sie auf das bereits erreichte Niveau der kulturellen Ent-
wicklung zurückverpflichtet. Hegel, der dem Motiv des inkludierenden Bewahrens der
Überlieferung keineswegs abgeneigt ist, ist dennoch kritisch gegenüber einem Begriff,
der einen Zustand nennt, der zu erreichen und tunlichst nicht zu verlassen ist. Avant
la lettre wäre das ”der Bildungsbürger“. Über das Leben Gottes sagt er ”. . . diese Idee
sinkt zur Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der Schmerz,
die Geduld und Arbeit des Negativen darin fehlt.“ [Hegel(1986)] S.24 Entschiedene
Negativität gehört nicht zu den Charakteristika der Kulturlandschaft.

Bildung ist das Erlernen einer Form als Form, ohne dass sie den Härtetest des Subjekts
durchlaufen hat, das sie in seinem ungehobelten Zustand disqualifiziert. Thomas Auinger
resümiert:

Die Pointe besteht nun darin, dass es (sc. das Bewusstsein) die unbeding-
te Geltung seines Selbst gerade dann am stärksten für sich begreift und
fühlt, wenn es sich seines ursprünglichen Selbst entäußert, also einen Bil-
dungsakt setzt, der für uns als Betrug an seinem ersten bzw. natürlichen
Selbstverständnis erscheint. [Auinger(2007)] S.831

Die Konstellation ist subtil. Der Kritikpunkt liegt darin, dass im gebildeten Verhalten
der gelehrigen Person die Übernahme der Formalitäten als eigene Leistung zugeschrieben
wird, wie die Beherrschung eines Bewegungsablaufes, der künstlich ausgetüftelt wurde.
31Ein Gespräch mit Th. Auinger zu diesem Thema ist unter ftp://audiothek.philo.at/mp3/Hegel_

Bildung_Betrug_1.mp3 und ftp://audiothek.philo.at/mp3/Hegel_Bildung_Betrug_2.mp3 abruf-
bar.

52



Solange es Bildung ist, so lautet der Vorwurf, verliert es den Charakter der Trophäe
nicht. Es ist ein Unterschied zwischen dem Konsum eines Theaterstücks ”weil man es
kennt“ und seiner Verwendung in Eigenregie. Wer nachsichtig auf derartige Verschie-
bungen schaut, kann gegen Hegel einwenden, dass sie genau den Lernprozess darstellen,
in welchem eine Person ihr Verständnis erweitert und vertieft. Doch der Text vertritt
eine harte Linie. Er läßt nicht zu, dass sich eine solche Vermittlung unter dem Termi-
nus ”Bildung“ entwickelt. In unerbittlich expliziten Passagen besteht Hegel darauf, dass
Bildung ein Zustand innerer Diskrepanz sei: ”Die Sprache der Zerrissenheit aber ist die
vollkommene Sprache und der wahre existierende Geist dieser ganzen Welt der Bildung.“
[Hegel(1986)] S.384

Hegel denkt an das sogenannte ”geistreiche“ Verhalten. Wer es beherrscht, hat ge-
lernt, sich der verfügbaren Ergebnisse der Kulturgeschichte zu bedienen, als ob sie ihm
gehörten. Er verfolgt mit fremden Worten seine eigenen Absichten und verfehlt damit
den Kampf zwischen den Generationen, welcher die Entwicklung weiter treibt. Vergleich-
bar ist ein Spiegelkabinett. ”Der Inhalt der Rede des Geistes von und über sich selbst ist
also die Verkehrung aller Begriffe und Realitäten, der allgemeine Betrug seiner selbst und
der anderen; und die Schamlosigkeit, diesen Betrug zu sagen, ist eben darum die größte
Wahrheit.“ [Hegel(1986)], S.386f Bildung ist, so gesehen, geradezu das Scheitern eines
Lernprozesses. Der Intellektuellen, die sich im kulturellen Habitus wiedererkennt, gelingt
es nicht, den Echoeffekt zu überwinden, der darin liegt, dass ihre Worte geborgt sind
und authentisch wirken sollen. Hegel wählt den dialektischen Notausgang, nach dem die
höchste Gefahr das Rettende induziert. Die Dekonstruktion des Bildungsbegriffes bleibt
eine Episode im Fortgang seiner geistigen Formen. Sie passt nicht in den Duktus des 19.
Jahrhunderts und wurde kaum rezipiert. Stattdessen verbreitete sich eine entschärfte
Fassung des Begriffs, in welcher der Akzent auf der Lernentwicklung lag und die irri-
tierende Doppelzüngigkeit keine Rolle spielte. Als Nietzsche dann den Bildungsbegriff
attackierte32, geschah das mit einer Gewaltsamkeit, die Hegel noch in den Entwick-
lungsgang seiner Geistesformen einbeziehen wollte. Für das 20. Jahrhundert ist dadurch
eine zwiespältige Vorgabe entstanden. In der auf Hegel zurückgreifenden, programmati-
schen Fassung des Bildungsbegriffes wurde die wohlgeordnete Chancenauswertung der
Kulturvölker proklamiert. Davon hatte sich die Zerstörungskraft, die in schöpferischen
Aktionen auftritt, abgespalten. Im ersten Abschnitt habe ich ohne historische Zwischen-
stufen eine Strukturanalogie zwischen Plato und dem frühen Wittgenstein dargestellt.
Der zweite Durchgang von Plato aus zur Gegenwart führt zu einem Philosophen, der
explizit beim Höhlengleichnis anknüpft.

Heidegger 1: Die Tatsachen gehören alle nur zur Aufgabe
Tractatus 6.4321

Die Bemerkungen zu Hegel haben ein kleines Segment aus dessen komplexen Ablei-
tungen herausgeschnitten und in ein Verhältnis zum zeitgenössischen Verständnis von
32Erstmals in der 2. Unzeitgemäße Betrachtung: Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben.

53



Bildung gesetzt. Die Erfolgsgeschichte dieses Leitbildes und sein Verblassen im Zeital-
ter des europäischen Faschismus sind davon weit entfernt. Dennoch lassen sich Hegels
Ausführungen als Hintergrund zum Umgang mit dem Bildungsgedanken im 20. Jahrhun-
dert nutzen, gerade weil sie dieses Thema sowohl hervorheben, als auch dekonstruieren.
Sie enthalten einen wirksamen Anstoß für pädagogischen Fortschritt und kritisieren ei-
ne Ausprägung scharf. Damit korrelieren sie mit beiden philosophischen Tendenzen der
Kriegs- und Nachkriegszeit in Deutschland: der Absage an das Bildungsideal im Gefol-
ge der Heideggerschen Platonlektüre und der Bewegung gegen diese Absage, zu der die
Frankfurter Schule auf Hegel (und Marx) zurückgriff. Die zwei Strömungen liefen paral-
lel; heute kann man ihre Auswirkungen beurteilen. Der Impuls der kritischen Dialektik
hat sich weitgehend erschöpft, während die ”Überwindung der Metaphysik“ – in ver-
schiedenen Transformationen – noch immer starke Wirkung zeigt. Ich deute an, welche
innertheoretischen Gründe den Attraktivitätsverlust der Hegelschen Entwürfe erklären
können und wende mich anschließend der Intervention Heideggers zu, welche ”die Erzie-
hung des Menschengeschlechtes“ an der Wurzel abkappt.

Michael Theunissen hat eine Deutung der Hegelschen ”Logik“ ausgearbeitet, der entspre-
chend sie gut mit Heideggers Programm der Rückfrage hinter die abendländische Philoso-
phietradition verträglich ist. Er zitiert dazu Heideggers Schüler Herbert Marcuse: ”Hegel
entlarvt Metaphysik als Positivismus (so wie er umgekehrt positivistisch-empiristische
Ansätze ihrer metaphysischen Positionen überführen wird.“ [Theunissen(1980)], S.24.
Diese doppelte Distanz zu unbedachten Wesensaussagen und zu nicht hinterfrag-
ten Gegebenheiten ist die treibende Kraft in Hegels Entwicklungsdrama. Wie in der
Phänomenologie sieht Theunissen einen spannungsreichen Dialog auch als movens der
Logik. Ein darin denkendes und ein in diesem Denken thematisiertes Denken sind zu
unterscheiden. Die Diskrepanz besteht ”zwischen dem Denken, das Gegenstand der Kri-
tik ist, und demjenigen, das sie übt.“ (a.a.O. S.27) ”Positivistisch denkt die Meta-
physik, sofern sie �nur Seiendes und zwar Ansichseiendes� behauptet.“(a.a.O. S.33)
Bekannt ist Heideggers These, der Sinn des Seins sei – der Metaphysik gemäß –

”ständige Anwesenheit“. Diese Zusammenhänge zwischen divergenten philosophischen
Ansatzpunkten sind in der Fachliteratur durchaus gesehen worden ([Savage(2008)],
[Macdonald/Ziarek(2007)], [Mörchen(1981)]). Dennoch wurde die hegelianisierende
kritische Auseinandersetzung mit den Vorgaben der Tradition durch die ”Dekonstruk-
tion“ im Gefolge Heideggers in den Schatten gestellt. Die systematisch eindrucksvolle
Rekonstruktion des Hegelschen Dialogverfahrens durch Teunissen gibt einen Hinweis auf
mögliche Gründe.

Die Schwierigkeit liegt darin, dass in diesem Dialog, trotz aller neuzeitlichen Rafinesse,
noch immer der konstitutiv platonische Vorsprung der Philosophie maßgeblich ist und
zwar ungeachtet der Tatsache, dass die Demonstration im Ganzen darauf hinausläuft,
letztlich beide Stimmen zusammenzuführen.

Die für den Schein hypostasierter Gegenständlichkeit verantwortliche Ab-
straktion des Denkens von sich selber ist eine Selbstentäußerung, die den
Charakter der Selbstentfremdung hat. [Theunissen(1980)] S.115

54



In diesem Modus unterliegt das Denken, um es mit einer heidggerianischen Wendung zu
beschreiben, dem ”Vergessen des Vergessens“. Anders die Gegenseite. ”Das in der Logik
agierende Denken hingegen entäußert sich zwar auch, aber so, dass es zugleich bei sich
selbst bleibt.“ (a.a.O.) Die aus der Antike überkommene Konstellation einer lichtvertrau-
ten Figur, die sich zu einem Gespräch im Dunkeln herabläßt, ist fortgeschrieben. An der
Wirksamkeit dieses Aufrisses und an Hegels virtuoser Pädagogik der Überwindung des
Vergessens besteht kein Zweifel. Doch das Verfahren impliziert auch, dass es am Ende
ein Einvernehmen gibt, in dem sich die Kandidatin für Erziehung und die Erzieherin mit
ihrem überlegenen Blick auf die verhandelten Themen treffen. Schließlich und endlich ist
ein gemeinsames Optimum zu erreichen. Dass jemand sich dazu der idiosynkratischen
Hegelschen Dialektik mit der Zielvorgabe einer Koinzidenz von Denken und Gedachtem
unterziehen soll, ist aber gar nicht selbstverständlich.

Adorno hat die Dialektik, die Theunissen in ihrem entmystifizierenden Voranschreiten
positiv auffasst, negativ gedreht und dabei auch den Status der Bildung im europäisch-
US-amerikanischen Kulturraum angeprangert.33 Er ist jedoch nicht so weit gegangen,
den Bildungsbegriff, wie sein Gewährsmann Hegel, für ganz zerrüttet zu erklären. Halb-
bildung, die ”Allgegenwart des entfremdeten Geistes“, ist ein Verfallsprodukt, dennoch
läßt sich in ihr noch ”das bessere Potenzial“ erkennen: ”dass der in der bürgerlichen Ge-
sellschaft einmal postulierte Bewußtseinsstand auf die Möglichkeit realer Autonomie des
je eigenen Lebens vorverweist“ (a.a.O. 103) Damit hat er eine Argumentationsfigur ge-
prägt, die in der Folge von deutschen Intellektuellen immer wieder aufgegriffen worden
ist ([Höffe(2005)], [Hörisch(2006)], [Liessmann(2006)]). An den Emanzipationsbil-
dern der Vergangenheit glänzt heute, wo sie in der konsumgeleiteten Mediengesellschaft
überlagert und entkräftet worden sind, der Hoffnungsschimmer. Dieser Umgang mit dem
diagnostizierten Defizit hat eine Voraussetzung, die Adorno unumwunden ausspricht. Es
gibt sie noch, ”die Bildung selber“. An diesem Begriff partizipieren allerdings ”. . . nur
noch, zu ihrem Glück oder Unglück, einzelne Individuen, die nicht ganz in den Schmelz-
tiegel hineingeraten sind, oder personell qualifizierte Gruppen, die sich gern selbst als
Elite feiern.“ [Adorno(2003)] S.103 Die Schwundform der παιδεία verweist also wieder
auf den Anfang zurück, als es um individuelle Schicksale, um Ausnahmen und Privi-
legierung ging. Die Hüter der echten Bildung sind in der Minderheit und halten die
Erinnerung an die Zeit wach in der sie höher geachtet wurden. Diesen Strang im kultur-
pessimistischen Kampf um Anerkennung werde ich nicht weiter verfolgen.

Im Vergleich scheint mir Hegels Demontage des Leitbegriffs ein besserer Ausgangspunkt.
Ein anekdotisches Beispiel soll zeigen, wie ein ”Bildungspapst“ in einer kurzen Zeile die
ganze Pracht der Bildung evozieren und in Grund und Boden versenken kann. Darin

33 [Adorno(2003)].
”
Was aus Bildung wurde und nun als eine Art negativen objektiven Geistes, keines-

wegs bloß in Deutschland, sich sedimentiert, wäre selber aus gesellschaftlichen Bewegungsgesetzen, ja
aus dem Begriff von Bildung abzuleiten. Sie ist zu sozialisierter Halbbildung geworden, der Allgegen-
wart des entfremdeten Geistes. Nach Genesis und Sinn geht sie nicht der Bildung voran, sondern folgt
auf sie. Alles ist darin von den Maschen der Vergesellschaftung eingefangen, nichts mehr ungeformte
Natur; deren Roheit aber, das alte Unwahre, erhält zäh sich am Leben und reproduziert sich erwei-
tert. Inbegriff eines der Selbstbestimmung entäußerten Bewußtseins, klammert sie sich unabdingbar
an approbierte Kulturelemente.“ S.93f

55



folgt er (unbeabsichtigt) der Hegelschen Diagnose, dass sich das Selbstbewusstsein in

”dieser ganzen Welt der Bildung“ durch die ”seine Verworfenheit verwerfende Empörung“
auszeichnet [Hegel(1986)] S.384. Der Ausspruch sammt von Karl Kraus. Er parodiert
den Beginn von Goethes sogenannter ”Marienbader Elegie“:

Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt
Gab mir ein Gott, zu sagen, was ich leide.

Kraus wechselt die Adresse von der verehrten Frau zu den Zeitungsschreibern seiner Tage
und unterwirft sie einem satirischen Doppelschlag von Negation und Kontraposition:

Den Journalisten nahm ein Gott zu leiden, was sie sagen. [Kraus(1908)] S.14

Das Ergebnis ist vernichtend. Jede, die mit Goethes Worten lebt – gebildete Personen der
Zeit – begreift augenblicklich, dass der Weltuntergang beschrieben ist34. Das Geschenk
entzogen, die Sprache entwurzelt. Karl Kraus als Zeuge der definitiven Entleerung des
überlieferten Kulturniveaus. Bündiger läßt sich die Absage an die Praxis einer neuen
Zeit kaum formulieren.

Aber sie steht unter Hegels Verdikt. Kraus, auf der Seite der Bildung, bietet das Drama
einer Empörung, die sich daran entzündet, dass journalistischer Ausdruck und Sache
nicht zueinander passen. Die Schreiber geben vor, gebildet zu sein, doch sie produzieren
Phrasen. Die virtuose Umstülpung einer ”Phrase“ entzieht ihr den Boden. Mit dieser
Bewegung hat sich freilich der Gebildete selbst ebenfalls entleert. Das Goethe-Wort ist
zur Kampfhandlung geworden, die Zeit für Bildung ist vorbei.

Die Aufgabe der Religion, die Menschheit zu trösten, die zum Galgen geht,
die Aufgabe der Politik, sie lebensüberdrüssig zu machen, die Aufgabe der
Humanität, ihr die Galgenfrist abzukürzen und gleich die Henkersmahlzeit
zu liefern. [Kraus(1908)] S.4

Der vereinzelte Intellektuelle wirft der Unkultur die letzten Flüche entgegen und ver-
richtet das makabre Trauerritual. In einem bestimmten Milieu ist es in diesem Stil ein
Jahrhundert lang weitergegangen. Der Argumentationszusammenhang, in dem die pro-
duktive Entfremdung ein Motor für Entwicklung war, und in dem Unzulänglichkeiten
des Fortschritts über die Produktivität des Negativen in den Prozess integriert werden
konnten, ist jedoch erschöpft. Der große Gegenspieler der Unglücksspirale der negativen
Dialektik ist Martin Heidegger.

Gleiches Licht für alle

Eine der wirksamsten Provokationen gegen die ”received opinion“ der akademischen
Philosophie im 20. Jahrhundert war Heideggers These, ”die Wahrheit“ hätte bei Platon

34Der Artikel ist überschrieben:
”
Apokalypse (Offener Brief an das Publikum).“ Er beginnt:

”
Am 1.

April 1909 wird aller menschlichen Voraussicht nach die
”
Fackel“ihr Erscheinen einstellen. Den Welt-

untergang aber datiere ich von der Eröffnung der Luftschiffahrt.“

56



einen ”Wesenswandel“ durchgemacht. Sie sei ursprünglich ”Unverborgenheit“ gewesen
und hätte sich zur ”Richtigkeit“ verengt. Im Gefolge dieses ”Einsturzes“ sei der Blick
der Menschen beeinträchtigt worden. Sie sind seither darauf fixiert, das Verhältnis zwi-
schen Gegebenheiten und Ideen zu sichern, statt sich darauf einzulassen, dass ”das Sein“
von sich aus historische Möglichkeiten des Aufenthaltes im Zusammenhang der Din-
ge eröffnet. [Heidegger(2004b)] Die Rezeption dieser anti-modernen, post-kritischen
Denkfiguren war breit und oftmals enthusiastisch. In strukturalistisch und avantgardis-
tisch wiederaufbereiteter Form sind sie (aus Frankreich) in eine lebendige Auseinander-
setzung mit der analytischen Tradition eingebracht worden. Eine Schlüsselsstelle, von der
Heidegger seine Umorganisation der europäischen Philosophiegeschichte ausgehen läßt,
ist das Höhlengleichnis. Das Ziel ist eine ”Erschütterung der Logik“, insofern diese auf
den Gesetzen der Wahrheit beruht. Der Weg führt über den Abbau des παιδεία-Modells,
welches die Parabel vorstellt.

Um den Impetus zu verstehen, der dazu führt, Platons Pädagogik und im Anschluss ”das
abendländische Menschenbild“ zu verwerfen, ist ein Blick auf Heideggers Kritik der Logik
geraten. Bezeichnend etwa sind die Überlegungen, mit denen er die Vorlesung ”Logik als
die Frage nach dem Wesen der Sprache“ beginnt. Heidegger hatte angekündigt, über ”Der
Staat und die Wissenschaft“ zu lesen und teilte zu Beginn der Veranstaltung ”kategorisch
und demonstrativ“ ([Heidegger(1998b)] S.172) mit: ”Ich lese Logik.“ Der zeit- und
lebensgeschichtliche Hintergrund dieser Änderung ist das nationalsozialistische Regime
und Heideggers kurz zuvor erfolgter Rücktritt vom Rektorat. Unter diesen Umständen
formuliert er ein Programm, das schon im ersten Satz (durch den gedoppelten Gebrauch
von ”Grund“) mit pathetischer Geste auftritt.

Wir stehen vielmehr vor der Grundaufgabe, diese Logik von Grund auf zu
erschüttern, nicht willkürlich oder aus Eigensinn, in der Absicht, nun eine an-
dere Logik zu errichten. Wir stehen vor der Erschütterung der Logik, die wir
nicht etwa 1934 zu Zwecken einer beliebigen �Gleichschaltung� vornehmen,
sondern an der wir seit zehn Jahren arbeiten und die auf einer Wandlung
unseres Daseins selbst gründet, einer Wandlung, die die innerste Notwendig-
keit unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe bedeutet. [Heidegger(1998b)]
S.11

Heidgger verwahrt sich gegen die Vermutung, er sei ein Zuarbeiter der politischen Gleich-
schaltung, die Fremdes aus der Volksgemeinschaft aussondert. Sein Forschungsvorhaben
sei nicht so platt angesetzt, sondern emphatisch begründet in der ”Notwendigkeit unseres
Geschickes“ (a.a.O.) Die Geschicklichkeit (im Doppelsinn), mit der Heidegger in dieser
Phase Nazi-Motive in seine Philosophie einfließen ließ, und dann umgehend wieder, in
indignierter Abwehr, von sich wies, verdient eine eigene Untersuchung.35 Hier ist der
Punkt bloß, dass die ”Überwindung der Metaphysik“ durch neu entwickelte Denkstra-
tegien opportun zum politischen Ziel der ”Bewegung“ passt, die Erfolgsgeschichte der

35Peter Trawny [Trawny(2006)], der
”
die Erschütterung der Logik“ aus [Heidegger(1998b)] evo-

ziert, vermeidet es, sie in ihren Kontext zu stellen. Das gesamte Buch
”
Heidegger und die Logik“

[Denker/Zaborowski(2006)] enthält kein einziges Vorkommnis des Terminus
”
Nationalsozialismus“.

57



aufgeklärten, vernünftigen Person zu entkräften.

In Heideggers Lesart des Höhlengleichnisses wird es zum entscheidenden Fehltritt, der
uns die neuzeitliche Wissenschaft und die globale Verfügungsgewalt des emanzipierten
Menschen gebracht hat, und ihn damit in den Untergang zu treiben droht. Diese In-
terpretation des Platon-Textes ist maßlos überladen, d.h. es ist keine Verbindung nach-
vollziehbar, in der plausibel würde, dass eine Wendung in der Erzählung tatsächlich die
unterstellte Folge haben könnte. (So wie ein Transkriptionsfehler eventuell handfeste
Konsequenzen hat.) Aber das ist auch nicht der Zweck der Übung. Es geht darum, das
Paradigma der Befreiungsbewegung, das in der Selbsterfüllung eines Bildungsromans
kulminiert, zu überschreiben. Dazu verwendet Heidegger dessen eigene Komponenten
und arrangiert sie gegen ihren Duktus. Er provoziert die Apologeten der Emanzipa-
tion, indem er die Formeln, welche sie aus dem Paradigma ableiten, umfunktioniert.

”Wahrheit“, das Ziel des Aufstiegs und der Preis für die einsichtsvollen Philosophinnen,
weist plötzlich auf einen anderen Zusammenhang. Der Drehpunkt der Manipulation ist
Platons Lehre von der Form, die im vorigen Kapitel dargestellt wurde. Dort habe ich
behauptet, dass sich von den Ideen eine direkte Linie zur Konstruktion von Datenban-
ken ziehen läßt. Das Argument beruhte auf der Strukturgleichheit der platonischen Welt
mit jener des Tractatus. Heideggers große, revisionistische Erzählung läuft zum Junk-
tim Platon – Wittgenstein parallel. Sie enthält, im Unterschied zu diesem, suggestive
Motive, die sich entlang der gesamten Philosophiegeschichte einsetzen lassen. Das Fazit
aber ist in beiden vorgestellten Erbschaftsverfahren nach Plato vergleichbar. Er hat uns
das prekäre Junktim eines Modells zur Persönlichkeitsentwicklung mit einem Muster zur
Weltbeherrschung hinterlassen.

Seit Plato vorgegeben hat, dass die Schaulustigen zwar Dinge, aber nicht die Form der
Dinge, sehen, und seit er das damit verglich, dass wir im Traum von etwas sprechen
können, das wir erst in (theoretischer) Erkenntnis wirklich vor uns haben [Horn(2005)],
dreht sich die Selbstdarstellung der Philosophie um die Frage, worin die Auszeichnung
des ”Sehens“ besteht, das uns zu Ideen führt. Das Höhlengleichnis ist eine Hilfskon-
struktion zur Beantwortung dieser Frage. Es stellt eine Konstellation vor, in welcher
nachvollziehbar wird, wie kategorial getrennte Welten, verbunden durch entsprechen-
de Prozeduren, in einem Arrangment zusammenpassen können, das den Fortschritt des
Ganzen verspricht und induziert. Damit diese Suggestion Erfolg hat, ist ein privilegiertes
Sehen festzuhalten, auch wenn es zuletzt mit den erfolgreich nachgezogenen Sichtweisen
koinzidiert. Diese Pointierung unterläuft Heidegger. Seine Nacherzählung folgt nicht, wie
so viele andere, dem pfeilgerichteten Aufstieg ans Tageslicht. Sie stellt die verschiedenen
Lichtquellen zusammen.

Die bildgebende Deutungskraft des ’Gleichnisses‘ sammelt sich für Pla-
ton vielmehr in der Rolle des Feuers, des Feuerscheins und der Schat-
ten, der Tageshelle, des Sonnenlichtes und der Sonne. Alles liegt am
Scheinen des Erscheinenden und an der Ermöglichung seiner Sichtbarkeit.
[Heidegger(2004b)] S.225

Damit ist der Bann der Normativität im Prinzip gebrochen. Das Gesamtensemble aus

58



Unterwelt, Tageswelt und Himmelszelt ist darin homogen, dass sich in ihm – in un-
terschiedlichen Weisen – etwas zeigt. Diese generalisierte Phänomenologie beseitigt die
Stufenleiter. (Man kann – mit Vorsicht – an Wittgensteins Verzicht auf ein solches Gerät
denken.) Die Logik ist eine Lehre von den Formen. ”Erschütterung der Logik“ bedeutet,
dass die Formen ihre unangefochtene Formativität verlieren.

Wenn man – für dieses eine Mal – Gleichschaltung im engen Wortsinn verwendet, wird
deutlich, dass Heidegger tatsächlich mit dem ”mainstream“ der europäischen Geschichte
aufräumen will. Der Hintergrund und das Motiv sind gänzlich anders, als beim frühen
Wittgenstein, aber der Umgang mit dem Kosmos Platons ist funktional vergleichbar.
Wittgenstein hat eine logische Rekonstruktion des ultimativen Ordnungsgefüges ange-
fertigt und es dem Schweigen übergeben. ”Hinter“ den Formen geht es erst richtig los,
doch davon sagen sie uns nichts.36 Heidegger sieht dieselbe Zentralposition des εἶδος und
vollzieht einen ähnlichen Bruch. Er tritt aus dem Zusammenhang der Formen-Welt her-
aus und verliert damit, ebenso wie Wittgenstein, den Rückhalt in der ordnungsgemäßen
Rede. Im Unterschied zu ihm versucht er jedoch in der zweiten Phase seiner Philosophie
mit trickreichen sprachlichen Imaginationen das Ungesagte doch zu Gehör zu bringen.
Mit wechselndem Erfolg. Die Heideggerversion des Höhlengleichnisses ist eine faszinie-
rende Geschichte. Sie beginnt damit, dass Licht ist, bevor etwas erscheint. Vergiss den
Niveauunterschied, wer in dieser Landschaft einen Platz einnimmt, befindet sich in einer

”Lichtung“.

Darin besteht die Gleichschaltung und erst aus dieser Grunddisposition ist weiter zu
denken. Hier treten die Formen auf. Sie sind der Grund dafür, dass etwas auffällt und
als Besonderheit gesehen werden kann. Dass es gesehen werden kann liegt nicht an ihnen.
Sie verbürgen, was gesehen wird.

Die eigentliche Besinnung geht auf das in der Helle des Scheins gewährte
Erscheinen des Aussehens. [Heidegger(2004b)] S.225

Heideger hat sich eine Dimesion hinter den manifesten Erscheinungen freigespielt, die ei-
ne doppelte Tiefe bietet. Seine pädagogische ”Umwendung“ beschränkt sich nicht auf den
klassisch-philosophischen Hinweis, dass die Erfahrungsdinge transzendental-kategorial
konstituiert sind und damit auf eine ”geistige“ Voraussetzung verweisen. Er geht einen
Schritt weiter: diese ”Geistigkeit“, ihre prägenden Charakteristika, sind nicht die letzte
Instanz. Auch was die Ordnung in die Welt bringt, kommt vor. Die Gleichschaltung führt
zu ”unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe“, denn dies ist der Ort, an welchem Heideg-
ger das ”Seinsgeschick“ ansetzt, den Umstand, dass die Bestimmungsmuster historischer
Epochen, die sich post festum vergleichen und vielleicht selbst in eine Abfolge bringen
lassen, von Menschen unverfügbar wirksam werden. Dieser Gedanke re-dimensioniert
das Dass des Weltregimes; er verleiht ihm eine eigene Geschichtlichkeit, an die man von
innerhalb einer Ausprägung nicht mehr herankommt. Ab diesem Punkt ist Heidegger als
Meta-Metaphysiker unterwegs. Diese Bezeichnung würde er vehement ablehnen und das
nicht ganz zu Unrecht. Die Verlagerung der Aufmerksamkeit vom Ansehen einer Sache
36

”
Wir fühlen, dass selbst, wenn alle möglichen wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, unsere Le-

bensprobleme noch gar nicht berührt sind.“ Tracatatus 6.52

59



zu jener Konstellation, die ihr Aussehen verleiht, ist nicht ”more of the same“. Jedoch:
Metaphysik bedeutet immer auch die Artikulation eines imaginativen Überschusses zur
Lokalisierung von Bestimmungsstücken sub specie aeternitatis.

Berühmt ist Heideggers sprachliche Kreation ”Unverborgenheit“, die er aus ἀλήθεια ab-
leitet. Die Etymologie ist nicht das Argument, das liegt im eben vorgestellten – sit venia
verbo – Kameraschwenk vom Abgefilmten zum Set der Aufnahme. Wie ein Exeget, der
die Zuseher davon entwöhnen möchte, gebannt dem Handlungsablauf zu folgen und der
darauf verweist, dass es sich um ein arrangiertes Geschehen handelt, leitet Heidegger
die Szenarios des Weltaufenthaltes aus der ”seinsgeschichtlichen“ Extradimension ab. Er
gibt diesem Vorgang eine besondere Färbung. Für Heidegger (er ist verantwortlich für die
Details der Alternativgeschichte) ist der Übergang vom Set zur Szene nicht neutral. Es
handelt sich um einen Abfall; Inhalte drängen sich vor die Bereitschaft, das Erscheinen
der Inhalte zu gewahren.

Die �Idee� läßt nicht erst noch ein Anderes (hinter ihr) �erscheinen�, sie
selbst ist das Scheinende, dem einzig am Scheinen selbst liegt. Die ἰδέα ist das
Scheinsame. Das Wesen der Idee liegt in der Schein- und Sichtsamkeit. Diese
vollbringt die Anwesung, nämlich die Anwesung dessen, was je ein Seiendes
ist. [Heidegger(2004b)] S.225f

Das Unverborgene wird als ein Ort mit eigener Entwicklungsgeschichte eingeführt, ausge-
stattet mit einer transformierten Version des wahr/falsch-Dualismus namens Verbergung
und Entbergung. Diese beiden Kräfte sind dafür verantwortlich, dem Erscheinen Gestalt
zu geben und sollen – dazu ist diese Phantasie erzählt – diese Wirkung jenseits der
Urteilskontrolle und ohne rationale Aufsicht entfalten. Der Abgesang beginnt:

So wird das Unverborgene zum voraus und einzig begriffen als das im Ver-
nehmen der ἰδέα Vernommene, als das im Erkennen (γιγνώσκειν) Erkannte
(γιγνωσκόμενος). [Heidegger(2004b)] S.226

Diese Entwicklung nennt Heidegger ”Wesenswandel der Wahrheit“. Die generalisierte
Phänomenologie, die Gleichschaltung alles Erscheinenden im Entwurf auf sein Herkunfts-
geschick, hat sich zur Charakterisierung des Schubmoments der abendländischen Denkt-
radition eine suggestive Überschrift einfallen lassen.

Innerhalb dieser Rahmenerzählung, durch welche die Existenzialontologie zu einer Ent-
faltung des Seinsgeschicks umgeschrieben wird, ist Bildung ein markanter Zug im klas-
sischen Profil des Menschen. Heidegger, der in ”Sein und Zeit“ einen Hauptakzent auf
individuelle Haltungen (Angst, Vorlaufen zum Tod, Eigentlichkeit) gelegt hat, wendet
sich in der Folge stärker Strukturmomenten sozialer Tableaus zu, deren Ausformungen
historisch wechseln. Für Bildung hat er einen die Epochen übergreifenden Status vorgese-
hen: ”Wer in einer durch �die Idee� bestimmten Welt handeln soll und will, bedarf allem
zuvor des Ideenblicks. Und darin besteht denn auch das Wesen der παιδεία, den Menschen
frei und fest zu machen für die klare Beständigkeit des Wesensblickes.“ (a.a.O. S.229)
Diese παιδεία ist eine Einrichtung, die höchste Werte voraussetzt, um die Aufsteigerinnen
zu motivieren und ihnen Ziele gibt, mit denen sie sich zuletzt – das ist der glückliche

60



Ausgang aus der Befangenheit – identifizieren. Heidegger findet eine Wendung Platons,
an die er den von ihm selbst entwickelten Vorrang des Sich-Zeigens überhaupt vor al-
lem Gezeigten knüpfen kann. In Politeia 517c heißt es, die Idee des Guten sei ”αὐτὴ
κψρία ἀλήθειας καὶ νοῦν παρασξομένη“. Sie sei die Herrin, welche Wahrheit und Verste-
hen bereitstellt. Heidegger macht aus dieser Form die Okkupation der Offenheit, auf die
seine Ultra-Phänomenologie zusteuert. ”Das Wesen der Wahrheit gibt den Grundzug
der Unverborgenheit preis.“ (a.a.O. 230) Was dann geschieht: die ”Prägung der �sittli-
chen� Haltung, als Erlösung der unsterblichen Seele, als Entfaltung der schöpferischen
Kräfte, als Ausbildung der Vernunft, als Pflege der Persönlichkeit, als Weckung des Ge-
meinsinns, als Züchtung des Leibes oder als geeignete Verkoppelung einiger oder all
dieser �Humanismen�.“ (a.a.O. 236) Im Hegelschen System und dann im Anschluss an
die kritische Theorie hat sich der Bildungsbegriff aufgerieben. Heidegger sieht auf seine
Weise dieselbe Schwierigkeit. Er mobilisiert den vollen Sprachschatz der humanistischen
Tradition, um ihre bestimmenden Figuren zu unterlaufen. Platons Entwurf hat mit der
Rehabilitation Sokrates’ begonnen. Heidegger positioniert sich als ein Vor-Sokratiker.

Die eine Linie, die hier verfolgt wurde, führt von Platos Einrichtung der Formen zu deren
Auftreten in den Datenmodellen, die gegenwärtig wesentliche Bereiche der Welt steuern.
Der andere Entwicklungsstrang beginnt bei Platons prägendem Bild zur Verdeutlichung,
wie seine Ideen-Vorgaben den Lauf der Welt bestimmen und für die Menschen, die ihm
unterliegen, fruchtbar werden können. Das ist vielfach aufgegriffen und über die Zeiten
weg modifiziert und elaboriert worden. Es zeigt sich, dass die intern entwicklungsge-
schichtliche Perspektive, die Heidegger verfolgt, zu einem ähnlichen Ergebnis kommt,
wie der trans-historische Strukturvergleich: Platon war ein mit der Umorientierung von
Lebensplänen operierender Technokrat. Was dann? Der Beitrag der beiden Philosphen,
auf welche ich die Darstellung ausgerichtet habe, ist noch nicht erschöpft. Es empfiehlt
sich, den Überlegungen Heideggers noch etwas zu folgen und zweitens der Frage nachzu-
gehen, was aus Wittgensteins Dass-Kosmos geworden ist, nachdem ihm deutlich wurde,
wie künstlich seine Einteilungsprinzipien die Welt zugerichtet hatten. Die Form der Din-
ge sollte sie bestimmbar und überschaubar machen. Die Meisterschaft im Umgang mit
Form machte Bildung aus. Dieses Konzept steht nun selbst zur Disposition.

61



62



Außer Form

63



Heidegger 2: Sprachspiele zum Umdenken

Eine bemerkenswerte sprachliche Konvention läßt die Vokabel ”menschlich“, bzw. ”hu-
manistisch“ für positive Eigenschaften stehen. Zum Menschen gehören, das ist bekannt,
zahlreiche bestialische Anlagen – und auch die Negativwendung in diesem Adjektiv ist
bemerkenswert. Hier ist nicht der Ort, die Begriffsgeschichte der Menschlichkeit zu re-
kapitulieren. Gehen wir davon aus, dass sich unter dem Leitbild ”Aufklärung“ ein Para-
digma ausgebildet hat, dessen Kern die ”Menschwerdung“ unter dem Primat höchster,
allgemein einsehbarer Werte für diese Gattung ausmacht. Die sogenannte ”humanistische
Bildung“, die sich im 19. Jahrhundert im Gefolge des Aufklärungsschubs entwickelt hat,
ist eine hochkomprimierte Synthese aus divergenten Entwicklungsmodellen gewesen, die
auf das gemeinsame Ziel ”Menschlichkeit“ konvergieren. Sie enthält den Kanon der heid-
nischen Fundierung der europäischen Kultur, zusammen mit den Institutionen, die ihr
die Offenbarungsreligion hinzugefügt hat. Und sie ist ein Vehikel dafür, diese christliche
Wendung, nach einer Rückkoppelungsschleife mit der Antike, in säkularisierter Form
allen Menschen zu öffnen, zumindest wenn sie die Bereitschaft mitbringen, Latein und
Griechisch, Geschichte und Literatur zu studieren. Die Strahlkraft dieser Synthese ist
ein Faktum. Und dennoch betitelt Karl Kraus 1908, bevor noch die unermesslichen ”hu-
manen Katastrophen“ dieser Zeit losgebrochen waren, seine Protestpost ”Apokalypse“.
Spätestens zu diesem Zeitpunkt wurde deutlich, dass ”die Gebildeten“ im alten Stil mit
einem Entwicklungsknick im Bildungsbürgertum zu kämpfen hatten.

Zur Andeutung des Problems, ohne darauf fundiert eingehen zu können, werfe ich einen
zweiten kurzen Blick auf Goethe. Sein Drama ”Iphigenie auf Tauris“ (1787) gilt als
Schaustück für Menschlichkeit. Die griechische Frau wirkt als Priesterin bei den Bar-
baren, suspendiert Menschenopfer und repräsentiert eine überlegene Zivilisation. Die

”Stimme der Wahrheit und der Menschlichkeit“ hört, so sagt sie, ”jeder, geboren unter
jedem Himmel, dem des Lebens Quelle durch den Busen rein und ungehindert fließt.“
([Goethe(1926)] V,3, 1940-42) 1827 schreibt Goethe dem Darsteller des Orest eine
Widmung in ein Iphigenie-Exemplar:

Alle menschlichen Gebrechen
Sühnet reine Menschlichkeit.

Das prägnante Motto pointiert die Erlösungsfunktion, welche dieser Allgemeinbegriff
vom Christentum übernommen hat. Es war für Festreden und als Maturathema aus-
gesprochen populär. Wer den Kontext in Goethes Schauspiel berücksichtigt, findet al-
lerdings keine Parole, sondern tiefgehende Ambivalenzen. Iphigenie ist nahe daran, aus
familiärer Solidarität den König der Taurier zu verraten, bevor sie auf die Gegenseite
kippt und den Fluchtplan ihres Bruders preisgibt. Die beiden Männer, Thoas und Orest,
wollen den Konflikt im Zweikampf lösen; Iphigenie tritt dazwischen.

Sie beruft sich auf den Zusammenhalt ihrer Familie und appelliert an Thoas: ”Du hast
nicht oft zu solcher edlen Tat Gelegenheit.“ (V, 6, 2148-49) Iphigenie will mit dem
Bruder abziehen und spricht dazu den Edelmut des Barbaren an, den sie, solang sie
wehrlos war, möglichst in Distanz gehalten hat. Der König reagiert mit einem souveränen

64



Gnadenakt: ”So geht!“. Er antwortet mit Würde auf die Eindringlinge, die ihn betrügen
und seine Priesterin entführen wollten. Damit endet das Drama aber nicht. Goethe geht
einen Schritt weiter, haarscharf zwischen Großartigkeit und Tränendrüsen. Iphigenie
(”Ich untersuche nicht, ich fühle nur“ IV, 4. 1650) versucht, aus dem königlichen Verzicht
auf Genugtuung eine ”menschliche Lösung“ machen. Sie will sein Herz gewinnen, statt
seinen unverdienten Gnadenerweis in Anspruch nehmen zu müssen.

Leb wohl! O wende dich zu uns und gib
Ein holdes Wort des Abschieds mir zurück!. (V,6.2168f)

Iphigenie will sich die Redlichkeit ihrer Selbstbefreiung von ihrem Kontrahenten, den sie
ausgenutzt und verletzt hat, gegenzeichnen lassen. Dazu dienen die Rührung, das Gast-
recht, die Freundschaft. Es ist ein Geständnis und eine Frechheit. Humanität dient dazu,
beim Verfolgen des Eigeninteresses kein schlechtes Gewissen haben zu müssen. Thoas
spielt mit, ansatzweise. Die letzten Worte des Stücks sind sein ”Lebt wohl!“. Der Aus-
gleich zwischen Zivilisation und ”Barbarei“ bleibt ohne den von Iphigenie gewünschten
Handschlag auf der Kippe.

Derart subtile inter-kulturelle Abläufe lassen sich in herausragenden Texten finden, die
Wirksamkeit des Schlagworts ”Menschlichkeit“ betreffen sie kaum. Goethe hat auch
gesehen, dass die schönen Worte leicht zum Ablenkungsmanöver werden. Thoas erinnert
daran:

Der Grieche wendet oft sein lüstern Auge
Den fernen Schätzen der Barbaren zu,
Dem goldnen Felle, Pferden, schönen Töchtern; (V,6, 2102-2104)

Das ist Ende des 18. Jahrhunderts geschrieben. Kolonialismus und Imperialismus entwi-
ckelten sich anschließend. Sie sind zum Teil dafür verantwortlich, dass sich ”der Huma-
nismus“ ein Jahrhundert später in scharfem Zwielicht darstellte. Einerseits repräsentiert
er ein Ideal der Aufklärung, andererseits die Herrschaftsideologie der (zunächst) eu-
ropäischen Supermächte. Die zweite Option hat ein Gebildeter klassischen Zuschnitts
wie Karl Kraus durchschaut und angeprangert. Er hat sie endzeitlich dramatisiert:

Die Tragik einer gefallenen Menschheit, die für das Leben in der Zivilisa-
tion viel schlechter taugt als eine Jungfer fürs Bordellwesen, und die sich
mit der Moral über die Syphilis trösten möchte, ist verschärft durch den
unaufhörlichen Verzicht auf alle seelische Erneuerung. Ihr Leib ist ethisch
geschmiert und ihr Hirn ist eine camera obscura, die mit Druckerschwärze
ausgepicht ist. [Kraus(1908)], S.3

Heideggers geschichtsübergreifende, tiefschürfende Absatzbewegung ist in solchen nega-
tiven Utopien vorgebildet. Er hat sich nicht auf Karl Kraus bezogen, stattdessen bot
ihm der prophetische Gestus Friedrich Nietzsches die Anknüpfungsgelegenheit zur prin-
zipiellen Demontage des Idols des deutschen Selbstwertgefühls.

Als die Deutschen den anderen Völkern Europa’s anfiengen interessant zu
werden - es ist nicht zu lange her –, geschah es vermöge einer Bildung, die sie

65



jetzt nicht mehr besitzen . . . 37“ “[Nietzsche(1988)], S.163. ”Die ehemalige
deutsche Bildung“.

Das sind nur anekdotische Hinweise. Die Distanzierung werde ich nicht weiter verfolgen.
Offen ist die Frage, was Heidegger und Wittgenstein anstelle des geschichtsmächtigen
Platonismus vorsehen.

Bodenständig oppositionell

Die Konstellationen am Ende des Tractatus und angesichts der Umgestaltung des
Höhlengleichnisses sind einander nicht so fremd, wie es den Anschein haben mag. Witt-
genstein statuiert eine logisch durchkomponierte Sprache und fügt hinzu, dass sie alles
Lebenswichtige verfehlt. Heidegger sieht das Denken unter dem Diktat der Richtigkeit
und öffnet den Ausblick auf eine andere Dimension, die sich mit den gebräuchlichen
sprachlichen Mitteln nicht erfassen läßt. Die Zwangsnormalisierung beschäftigt beide,
ihre Beschränktheit ebenso. Sie haben den Primat der Form zum Denkanstoß genom-
men und sind so weit gegangen, die Rede von den höchsten Formen und die damit ver-
bundenen Motivationsverstärker stillzulegen. Soweit verläuft ihre Stellungnahme zum
Bildungsproblem parallel. Sie diagnostizieren die geheime Koinzidenz der kulturell wirk-
samen Konzepte (”Wahrheit“, ”das Gute“, ”Menschlichkeit“ . . . ) mit den zivilisatorisch
effektiven Steuerungsmechanismen – Richtigkeit, Konformität, Egalität.38 Und sie di-
stanzieren sich von den regulativen Konstruktionen, mittels derer sie die Koinzidenz
vor Augen führen. Dann divergieren die Perspektiven. Heidegger hat eine Denkweise
und das dazugehörige sprachliche Inventar identifiziert (”die Metaphysik“), die er mit
immer neuen, ent-habitualisierenden Redeweisen vergessen machen will. Wittgenstein
dagegen hat den Widerstreit der Sprache, welche ins Jenseits der verbreiteten sprachli-
chen Verständigung ausgreift, nicht weiter verfolgt. Seine Arbeit ab 1929 ist nicht mehr
an der Schnittstelle von Sagbarkeit und Unsagbarkeit angesiedelt.

Ein Beispiel für Heideggers imaginative Revision klassischer Denkfiguren (die ”Dekon-
struktion der Geschichte der Ontologie“) haben wir vorgestellt. Es operiert mit einer aus-
gefeilten Doppelstrategie von Textnähe und spekulativer Überschreitung. Ein Leitmotiv
dieser Deplatzierungen ist die Voraussetzung, das Überlieferte müsse als Herausforde-
rung angenommen werden, um Zukunft haben zu können, und nicht zum Bildungsgut zu
gerinnen. Diese kreative Aneignung durch nachfolgende Generationen gehört selbst zum
37

”
. . . Man sehe sich heute einmal nach Schiller, Wilhelm von Humboldt, Schleiermacher, Hegel, Schelling

um, man lese ihre Briefwechsel und führe sich in den grossen Kreis ihrer Anhänger ein: was ist ihnen
gemeinsam, was an ihnen wirkt auf uns, wie wir jetzt sind, bald so unausstehlich, bald so rührend
und bemitleidenswerth? Einmal die Sucht, um jeden Preis moralisch erregt zu erscheinen; sodann das
Verlangen nach glänzenden knochenlosen Allgemeinheiten, nebst der Absicht auf ein Schöner-sehen-
wollen in Bezug auf Alles (Charaktere, Leidenschaften, Zeiten, Sitten), . . . Es ist ein weicher, gutartiger,
silbern glitzernder Idealismus, welcher vor Allem edel verstellte Gebärden und edel verstellte Stimmen
haben will, ein Ding, ebenso anmaasslich als harmlos, beseelt vom herzlichsten Widerwillen gegen die
kalte oder trockene Wirklichkeit, . . .

38

”
Ein Stein, der Körper eines Tieres, der Körper eines Menschen, mein Körper, stehen alle auf gleicher

Stufe.“ [Wittgenstein(1969b)], Tagebuch 12.10.1916.
”
Alle Sätze sind gleichwertig“ T 6.4

66



Bildungskanon, darin ist Heidegger nicht besonders. Doch seine Schreibweise abgesehen
von dem dargestellten Zwiespalt richtet sich nicht (mehr) nach den Formvorgaben der
neuzeitlichen Philosophie. Heidegger verfasst Abhandlungen, die positiv demonstrieren
wollen, wie eine Fort-Entwicklung bestehender Ausdrucksweisen beschaffen sein soll. Sein

”Brief über der �Humanismus�“ ist ein Beispiel für Ortsbestimmungen, die strecken-
weise ohne das konfrontative Muster auskommen. In ihnen fehlt (teilweise) der schrille
Ton, dessen sich die Sprecher (m/w) der zunehmend bedrängten Bildungsschicht oft be-
dienen. – Im Gegenteil, ist man versucht zu bemerken. Die Abhebung vom sprachliche
Duktus der Subjekt-Objekt-Philosophie ist auch eine negative Wendung, selbst wenn
sie nicht mit den dialektischen Interdependenzen ”der Metaphysik“ verwechselt werden
will. Heidegger schreibt die generalisierte Phänomenologie, die Priorität des Erscheinens
vor Erscheinungen aller Art, in Landwirtschaftsmetaphern um: ”Der Mensch ist nicht
der Herr des Seienden. Der Mensch ist der Hirt des Seins.“ [Heidegger(2004a)], S.342

Heidegger schreckt die Bürger. ”Ein bloß gepflegter Sprachgebrauch beweist noch
nicht, daß wir dieser Wesensgefahr schon entgangen sind“ (a.a.O. 318), nämlich ”ei-
ner Gefährdung des Wesens des Menschen“ (a.a.O.) Bildung verdeckt das Problem. Sie
ist ein Medium der wohlhabenden Stadtbevölkerung. Die demonstrativen Bilder aus dem
Schwarzwald, in denen der Philosoph lokales Ambiente zelebriert, sind nicht bloß Zuga-
be. Er stellt die Entwicklung der gesamten urbanen Zivilisation in Frage und bedient
sich dazu bäuerlicher Topoi. ”Die Lichtung selber aber ist das Sein.“ (a.a.O. 332) Man
kann den Wald- und Wiesenwortschatz (”Der Feldweg“, ”Wegmarken“ . . . ) vielleicht mit
der funktionalen Rolle einer Tracht vergleichen.39 Sie ist – verglichen mit dem Alltags-
gewand der Mehrheit – zurückgeblieben, auffällig und mitunter peinlich. Aber sie steht
auch für eine Lebensweise, in der die Stimmigkeit zwischen Personen und Geschichte
des Landstrichs, in dem sie wohnen, noch nicht durch Konfektionsware oder individuel-
len Stil verdrängt worden ist. Tracht kann, und das trifft Heideggers Strategie genauer,
gezielt in Gegnerschaft zur Konsumgesellschaft eingesetzt werden, als Oposition zweiter
Stufe gegen den Verlust der Heimat. Das Vokabular aus der bäuerlichen Welt verbindet
sich bei Heidegger mit Kunstausdrücken erlesener Rafinesse.

Als der Eksistierende steht der Mensch das Da-sein aus, indem er das Da als
Lichtung des Seins in �die Sorge� nimmt. Das Da-sein selbst aber west als das
�geworfene�. Es west im Wurf des Seins als des schickenden Geschicklichen.
(a.a.O. 327)

Heidegger zwingt der Leserin hochidiosynkratische Satzgebilde auf, die zum Nachspre-
chen einladen. Ich will den Beginn des Humanismusbriefes ohne Preziosität wiedergeben.
Dabei wird deutlich, wieso diese Mischung aus ”Bodenständigkeit“ und Sprachakrobatik
39

”
Deutsche Studenten! Ihr habt Euch für die Universität Freiburg entschieden. Diese Stadt, ihr Land

und ihr Volkstum sind beherrscht und durchstimmt vom Schwarzwald. Aber auch diese hat jetzt unter
der Befehlskraft der neuen deutschen Wirklichkeit für den deutschen Studenten sein Wesen verändert.
Der Schwarzwald ist nicht mehr nur das erregende Wintersportgelände und der herrliche Bereich
für Ausmärsche und Sommerfahrten. Wir von der Universität Freiburg erfahren künftig im Schwarz-
wald zuerst : die Heimatberge, die Heimatwälder und die Heimattäler des Albert Leo Schlageter.“
[Heidegger(2000)], S.207.

”
Heideggers Hütte“ beschreibt [Sharr(2006)]

67



für Generationen deutscher Philosphen (m/w) attraktiv war.

Heidegger spart auch im Humanismusbrief nicht mit Seitenhieben auf den Weltzustand,
die Kollegen und den gesamten Kanon der überlieferten Philosophie. Aber er beginnt
mit einem fulminanten kontrafaktischen Entwurf des versöhnten Einverständnisses von
Menschen im Ganzen ihrer Seinsmöglichkeiten. Handeln, so sagt er, gilt als ”Bewirken ei-
ner Wirkung“ (a.a.O. 313) ”Aber das Wesen des Handelns ist das Vollbringen.“ (a.a.O.)

”Bewirken“ und ”vollbringen“ können als Synonyma für ”handeln“ genannt werden,
doch Heidegger baut zwischen ihnen eine qualitative Differenz auf. Die deutsche Sprache
liefert für den zweiten Teminus die reichhaltigeren Konnotationen. Aus ihnen wird ein
Wesensunteschied: ”Vollbringen heißt: etwas in die Fülle seines Wesens entfalten, in diese
hervorgeleiten, producere.“ (a.a.O.) Aus einer Synonymie und einem Tiefblick wird eine
neue Dimension. ”Vollbringen“ hat in der Normalverwendung nichts mit Wesensfülle und
Entfaltung zu tun. ”Einen Auftrag vollbringen“ bedeutet, ihn sachgemäß zu Ende führen.

”Sie vollbrachte eine Meisterleistung“ hat ein Moment ”über Gebühr“; die Meisterleis-
tung wird als ganzheitlicher Erfolg angesehen. Weder im Auftrag, noch in der Leistung,
ist jedoch impliziert, dass ein ”Wesen“ darauf wartet, in seine Fülle hervorgebracht zu
werden. Was in der Redewendung – im Unterschied zu ”bewirken“ – mitschwingt, ist
eine Vorgabe, die eigens definiert ist und die durch Handlungen er füllt wird. Aus dieser
Nuance macht Heidegger eine ontologische Maximalvoraussetzung. ”Vollbringbar ist des-
halb eigentlich nur das, was schon ist. Was jedoch vor allem �ist�, ist das Sein.“ (a.a.O.)

”Vollbringen“, so viel kann man zugestehen, unterscheidet sich vom einfachen Handeln
dadurch, dass es sich an einer anspruchsvollen Sache bewährt. Daraus folgt keinesfalls,
dass sie ”deshalb eigentlich“ schon ist. Noch weniger folgt, dass vor allen Handlungen,
die man vollbringen kann, das Sein steht.

In sieben Sätzen hat Heidegger eine gängige sprachliche Ausdrucksweise in eine Besin-
nung auf das Sein gedreht. Man kann dem Gedankengang staunend folgen, oder ihn als
waghalsige Extrapolation unakzeptabel finden. Jedenfalls ist er keine Abfolge von Gedan-
ken, die man lernen könnte. Die Initiation, die in Platon Läuterungsprozess integriert ist,
hat hier schon vorweg stattgefunden. Es spricht der Seinskundige ohne Zwischenstufen.

Das Denken vollbringt den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen. Es
macht und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt ihn nur als das,
was ihm selbst vom Sein übergeben ist, dem Sein dar. (a.a.O.)

Die Sätze folgen ohne Übergang. Vom Handeln wechseln sie zum Denken und das Voll-
bringen wird mit dem semantischen Feld des ”Darbringens“ angereichert. Die Aufgabe
ist jetzt die Bereitschaft dafür, ”das Sein“ erscheinen zu lassen und weil es sich um eine
Aufgabe jenseits des definit Erfüllbaren handelt, wird das Zurechtkommen mit einem
Auftrag (”vollbringen“) zur Übergabe der Betroffenheit vom Handelnden zum Sein, das
als die Herkunft dieser Un-Machbarkeit eingeführt worden ist (”darbringen“). ”Vollbrin-
gen“, das habe ich zu Beginn ausgeblendet, kann in moralischen und religiösen Kontexten
bedeutungsschwer verwendet werden. Heideggers Satzfolge abstrahiert und sublimiert
diesen Gebrauch zu einer unüberbietbaren Einlassung auf ”das Sein“.

In dieser Höhenlage läßt sich das Auslassen des vermittelnden Aufstiegs rechtfertigen.

68



Schritt für Schritt nachvollziehbar sind Heideggers Gedanken nicht, darauf lautet seine
Antwort: ”Diese Darbringung besteht darin, daß im Denken das Sein zur Sprache kommt.
Die Sprache ist das Haus des Seins. In dieser Behausung wohnt der Mensch.“ (a.a.O.)
Angesichts dieser Perspektive scheint es beckmesserisch, von einem Sprachverständnis
auszugehen, das an alltäglichen Bedeutungen klebt. Die Inspirationen, denen Heideg-
ger folgt, sind danach nicht seine Erfindungen, sondern Eingebungen des Seins. Das ist
nicht ganz idiosynkratisch. Ein Wort wie ”ausgesetzt“ kann mehreres bedeuten, z.B. (1)
im Ablauf gestoppt, (2) in die Wildnis entfernt, (3) (demonstrativ) in eine Höhenlage
gebracht oder (4) als Belohnung versprochen. Wir sagen ”die Sprache gibt das her“.
Diese Redewendung läßt sich - das Problem ist fraktal beschaffen – in einer ”harmlosen“
und in einer bedeutungstiefen Weise auffassen. Als Sprecherinnen verfügen wir über ein
Medium, das unsere Absichten häufig verwischt, subvertiert und überraschend konter-
kariert. Heidegger bedient sich eben dieser Möglichkeit, um der Wendung einen eigenen
Sinn abzugewinnen. ”Sprache ist lichtend-verbergende Ankunft des Seins selbst.“ (a.a.O.
326) So ist die Aufgabe, den rechten Weg zum ”Vollbringen“ zu finden, auf die Seite der
höchsten Umstände gerückt. Der Mystagoge antwortet auf die Frage, von woher seine
Worte ihre Überzeugungskraft erhalten, mit dem Hinweis auf ihre Überzeugungskraft.

Wer sich auf diesen Duktus einläßt, erhält auch ”Antworten“ auf anfangs ungeklärte
Fragen. Warum wird vom Handeln unkommentiert zum Denken übergegangen? Weil das
Denken selbst ein Handeln ist. ”Das Denken wird nicht erst dadurch zur Aktion, daß von
ihm eine Wirkung ausgeht oder daß es angewendet wird. Das Denken handelt, indem es
denkt.“ (a.a.O. 313) Man muss bloß berücksichtigen, dass ”handeln“ zwischendurch die
Bedeutung gewechselt hat: das ”einfachste und zugleich das höchste“ (a.a.O.) Handeln
ist nämlich das Sein-lassen. Heideggers Entwürfe entwickeln eine gewisse Suggestivkraft.
Aber sie wären nicht so folgenreich geworden, wenn sie nicht eine schicksalshafte Gegner-
schaft aufbauten. Seine Darstellung gleicht in diesem Punkt den einfach konstruierten
Katastrophenfilmen. Es kann kein Zweifel bestehen, das Monster bedroht unsere Kultur.
Es ist offensichtlich, dass ”Denken“ abstirbt.

Wenn das Denken zu Ende geht, indem es aus seinem Element weicht, ersetzt
es diesen Verlust dadurch, daß es sich als τέχνη, als Instrument der Ausbil-
dung und darum als Schulbetrieb und später als Kulturbetrieb eine Geltung
verschafft. Die Philosophie wird allgemach zu einer Technik des Erklärens
aus obersten Ursachen. Man denkt nicht mehr, sondern man beschäftigt sich
mit der �Philosophie�.(a.a.O. 317)

Wir haben gesehen, die Assoziation des griechischen Philosophen mit Ingenieuren (Da-
tenbanken) ist plausibel. Man muss Heideggers Gegenbewegung nicht folgen, um ihm
an diesem Punkt zuzustimmen. Das Problem ergibt sich dort, wo die Besinnung auf
das Sein die ”Auseinandersetzung“ mit der beschriebenen Entwicklung aufnimmt. Im
Humanismusbrief deklariert sie unumwunden, dass in ihr ”das Denken zu Ende geht“.
Das bleibt, mit vielen Kautelen, die ihn vor dem Vorwurf der counter dependence
schützen sollen, in der Folge Heideggers Pointe. Die These hat große Anerkennung ge-
funden [Hrachovec(2004)]. Sie hat Vertreterinnen (m/w) der Human- und Kultur-

69



wissenschaften, die ihre Wirksamkeit durch naturwissenschaftliche, ingenieur-technische
und ökonomische Einflüsse bedroht sahen, zu zahlreichen Heidegger-Paraphrasen veran-
laßt.40

Im Rückblick weiterführend

”Heidegger und die Technik“ ist ein separates Thema. Die Anmerkungen zum Humanis-
musbrief sollten im Vorfeld dieser Problematik deutlich machen, wo, und vor allem wie,
er seine Grenzen zieht. Es handelt sich um ein resolutes Plädoyer für die Missachtung
des herkömmlichen akademischen Betriebs, ein Sentiment, das Heidegger mit Nietzsche
und Wittgenstein gemeinsam hat. Und wie die beiden anderen Positionen hat diese Geg-
nerschaft die Universitätsphilosophie profund getroffen. Für den vorliegenden Essay ist
das von Bedeutung, weil er auf die Frage hinausläuft, wie sich das Kennwort ”Bildung“
nach den massiven Einbrüchen im 20. Jahrhundert gegenwärtig (noch) ansprechen läßt.
Es gibt Heidegger-Epigonen, die seinen unwirschen Abschied resolut überspielen41

Andererseits haben Heideggers Strategien unvorhersehbare und – in bestimmten Teilge-
bieten der Philosophie – revolutionäre Wirkungen hervorgerufen. Auf zwei Gewährsleute
soll kurz verwiesen werden. Peter Sloterdijks ”Regeln für den Menschenpark“ ist
eine Auseinandersetzung mit dem ”Brief über den �Humanismus�“. Sie teilt die
Einschätzung, Plato sei Technokrat, und stellt die Frage nach den Folgen ohne die
ländliche Idylle. Ein zweiter Philosoph hat mehr getan, als Heideggers Esoterik auf den

40

”
Der hier vorgeschlagene Ansatz, Technik zu denken, versteht sich gewissermaßen aus der Heideg-

ger’schen Denktradition heraus, läuft ihr aber darin zuwider, daß nicht vom Seinsgeschick Technik
ausgegangen wird, sondern vom technischen Handeln.“ [Irrgang(2002)], S 149.

”
Für ein Verständnis

des Heideggerschen Spätdenkens bleibt es deshalb unumgänglich, die Abschiedsbewegung Heideggers
nachzuvollziehen. Erst wenn man die Herkunft des späten Denkens aus den frühen Denkversuchen
bedenkt, kann es in die Zukunft eines Weiterdenkens weisen.“ [Margreiter/Leidlmair(1991)], S.
161.

”
Daher kann es uns mit Heidegger in einem ökologischen Denken, das die Schwäche der okziden-

talen Rationalität begreift, nicht um das Wissen (als Argumente, als Grund, als Gesetze) oder um die
Technik (als Mittel, als Herrschaft) gehen, sondern um ein Andenken ... in dem sich die festgestellten
Strukturen der technologischen Rationalisierungstendenzen aufzulösen beginnen.“ [Schönherr(1989)]
S.264)

41Eine Leseprobe:
”’

Jeder Denker denkt nur einen einzigen Gedanken.‘ Dies schreibt Martin Heidegger
in seinem Werk über den griechischen Philosophen Heraklit. Obwohl der Satz im wesentlichen auf
Nietzsche bezogen ist, meint Heidegger damit jedoch auch sich selber. Denn sein Werk ist ebenfalls
von einem einzigen, alles fundierenden Gedanken durchzogen, den er den

’
Philosophischen Gedanken‘

nennt. Fast jeder Satz oder jede Aussage des umfangreichen Werkes Heideggers stehen, wenn man es
genauer betrachtet, in einem direkten oder indirekten Bezug zu diesem Gedanken. Der Sonne gleich,
befindet er sich im Mittelpunkt seiner Philosophie. Ohne die profunde Kenntnis dieses zentralen Punk-
tes muß dem Leser das Werk Heideggers letztlich verschlossen bleiben. Das hinreichende Verständnis
jenes Grundgedankens gibt ihm gleichsam erst den Schlüssel in die Hand, mit welchem er das Tor
zur geistigen Welt dieses Denkers zu öffnen vermag. Um welchen Gedanken handelt es sich hier? Es
ist der Gedanke der

’
Ontologischen Differenz‘ – nämlich, daß Sein nicht Seiendes ist. Er ist nach

Heideggers eigenem Bekunden weder besonders verwickelt noch für den gemeinen Verstand schwer
begreiflich. Trotzdem ist er seiner Ansicht zufolge dem modernen Denken das Fremdeste und Fernste.
Und das, obwohl er zugleich der tiefste und fundamentalste Gedanke unserer abendländischen Kultur
ist.“ [Nielandt(2006)]

70



Befund des prekären Status der Menschengattung zurückzudrehen. Jacques Derrida be-
dient sich aller Finessen avantgardistischer und heteromorpher Schreibweisen, um die
gedankliche Weltgeschichte seines Meistes zu reformulieren, zu pointieren – und zum
kulturellen Primat zu verhelfen.latex-bildung

Peter Sloterdijks Text zum Humanismusbrief versucht nicht, der Sprachimagination Hei-
deggers zu folgen und ihre Stimmigkeit abzuschätzen. Er konzentriert sich auf den zen-
tralen Zusammenhang zwischen der seit den Griechen definierten Aufgabe, ”das Tier
im Menschen“ zu domestizieren und den Auswirkungen, welche dieses Jahrtausenpro-
jekt hervorgebracht hat. Heidegger hat in dieser Hinsicht die unumgängliche Frage auf-
geworfen: ”Was zähmt den Menschen, wenn nach allen bisherigen Experimenten mit
der Erziehung des Menschengeschlechts unklar geblieben ist, wer oder was die Erzieher
wozu erzieht [Sloterdijk(1999)] S.32 Im Bild des Höhlenaufstiegs ist konstitutiv ein
Antriebsmoment nach oben eingebaut, häufig verkörpert durch eine aufklärende Stim-
me/Person/Instanz. Erziehung, nach diesem Modell gedacht, braucht befugte Agenten.
Auch im Brückenkonzept ”Selbst-Aufklärung“ verschwindet diese Spannung nicht. Dann
ist die Beobachtung nicht von der Hand zu weisen, dass heutzutage das Vertrauen auf
solche befugten Vorsprecherinnen fehlt. Die Bissigkeiten Heideggers gegen die Schulphi-
losophie sollten in einem allgemeineren Zusammenhang gesehen werden: wir suchen von
dieser Berufsgruppe keine Erleuchtung. Sie hat auf weite Strecken die Auszeichnung ver-
loren, im Aufstieg einen Vorsprung zu verkörpern. In dieser Lage wechselt Heidegger die
Termini und koppelt Denken vom Philosophieren ab, um die Beziehung mit der früheren
Aufgabenstellung aufrecht zu erhalten. Wir haben einen Blick auf das Ergebnis geworfen.
Sloterdijk ist davon nicht besonders angetan, aber er unterstreicht das Anliegen.

”Heideggers ontologische Hirtenspiele“ (a.a.O. S.31), die amüsierte und etwas abfällige
Charakterisierung ist typisch. Es ist schwer, versehen mit einer konventionellen Hoch-
schulausbildung, nicht ähnlich zu reagieren. Heideggers Vorgehen polarisiert, darum
sollte man sich nicht provozieren lassen. Ich schlage vor, diesem Seinsdenken die fol-
gende Deutung zu geben: in Wort- und Satzgebilden, die quasi instinktiv als Gegenzug
zum herrschenden soziale Konsens gelesen werden müssen, soll nicht das überholte, al-
tertümliche Gehaben wirken, sondern dies als Surrogat für eine verrückte Fragestellung.
Das ist kein Eintreten für ”Seinshörigkeit“, aber das Zugeständnis, dass bestimmte ent-
scheidende Fragen nicht mit alltäglichen Mitteln gestellt, geschweige denn gelöst werden
können. Dass sich die Emanzipation der europäisch-US-amerikanischen Kultur zu ei-
ner tiefgehenden Weltbedrohung entwickelt hat, kann kaum bezweifelt werden; um diese
Schärfe der heideggerschen Sprachkastenspiele kommt man nicht herum. Sloterdijks Re-
de hat Aufregung ausgelöst ([Nennen(2003)], [Schmidt-Salomon()], [Fleig(o.J.)]),
weil er die Globalperspektive Heideggers, abgetrennt von ihrer betulichen Explosivität,
für zeitgenössische Intellektuelle in Erinnerung rief. Der wunde Punkt, den seine Inter-
vention getroffen hat, liegt darin, dass die Kulturgemeinschaft – anders als Heidegger –
die Berufung auf Platon nicht abwehren kann – und damit vor die Untiefen der eigenen
Situation geführt wird.

Die gesellschaftspolitischen Passagen aus dem ”Politikos“ und der ”Politeia“ gelten als
Utopien, die mit moderner, demokratischer Staatsbildung nicht zu tun haben. Unter

71



der Voraussetzung, dass auch (und gerade) in Demokratien das Erziehungsideal un-
umgänglich ist, schlägt allerdings sein Verblassen direkt auf die gegenwärtige Staatsform
durch.

”Was sich (sc bei Plato) als Nachdenken über Politik präsentiert, ist in Wahr-
heit eine Grundlagenreflexion über Regeln für den Betrieb von Menschen-
parks. Wenn es eine Würde des Menschen gibt, die es verdient, in philosophi-
scher Besinnung zur Sprache gebracht zu werden, dann vor allem deswegen,
weil Menschen in den politischen Themenparks nicht nur gehalten werden,
sondern sich selbst darin halten.“ ([Sloterdijk(1999)] S.48)

Der Befund ist einfach, dass ausschließlich Menschen die Entwicklung des Menschen-
geschlechts planvoll gestalten können und dass Platons prinzipien-gestützte Komplett-
Regulation aller gesellschaftlichen Transaktionen die andere Seite seiner Ideenlehre ist.
Sloterdijk diskutiert es nicht am Beispiel von Datenbanken, aber sein Hinweis trifft sich
mit der Argumentation dieses Buches. Platon hat mit ein- und derselben philosophischen
Bewegung der Menschheit eine Bestimmung vorgeschrieben und diese Vorschrift ultima-
tiven Expertinnen anvertraut, damit sie darauf achten, sie zu verwirklichen. Philosophen
(m/w) können sich nicht ”das Gute“ nehmen und die Herrschaftstechnik von sich wei-
sen. Sie sind Komplizen des Steuerungsapparates, der in den Händen der Machteliten
liegt. Soweit korrespondieren Sloterdijks im Detail abweichende Ausführungen mit dem
Bezugstext. ”Platos gefährlicher Sinn für gefährliche Themen trifft den blinden Fleck al-
ler hochkultureller Pädagogiken und Politiken – die aktuelle Ungleichheit der Menschen
vor dem Wissen, das Macht gibt.“ (a.a.O. S.49) Die reißerische Perspektive, dass sich in
dieser Konstellation die ”genetische Reform der Gattungseigenschaften“ (a.a.O. 46) als
Zukunftsperspektive stellt, ist dazu bloß ein Korollarium.

Sloterdijk hat Heideggers Aufriss dazu genutzt, den europäischen Humanismus, der in sei-
ner Geschichte ein doppelbödiges Entwicklungsmodell gewesen ist, damit zu konfrontie-
ren, dass die Erfüllung des Planungsauftrags an Menschen über Menschen einen schlim-
men Mangel hervorgebracht hat. ”Ohne das Leitbild des Weisen bleibt die Pflege des
Menschen durch den Menschen eine vergebliche Leidenschaft.“ (a.a.O. S.55) Die Götter
und die Weisen haben sich zurückgezogen ”und uns mit unserer Unweisheit und unse-
ren halben Kenntnissen in allem allein gelassen.“ (a.a.O.) Hier wird die widerstrebende
Lektüre Sloterdijks von der heideggerschen Abschiedsstimmung tangiert. Die Aktuali-
sierung des Humanismusbriefs streicht die Rettungsabsichten und macht die Diagnose
zum Denkanstoß. Fast zeitgleich, 1998, hat Jacques Derrida , der ungleich tiefer mit Hei-
deggers Philosophie identifiziert ist, eine Rede gehalten, die es unternimmt, die Position
des weltgeschichtlichen Beobachters, die Sloterdijk einnimmt, aus dem vermeintlichen
Gleichgewicht zu bringen. Er spricht über die ”humanities“, also über jene Wissenschafts-
disziplinen, die an den problematisierten Universitäten genau die Aufgabe verfolgen,
welche der inkriminierte ”Humanismus“ vorgezeichnet hat. Der Vortrag ist ein Muster-
beispiel dafür, wie jemand Heideggers extra-institutionellen Revisionismus con brio in
der Festveranstaltung einer Eliteuniversität (der Stanford University) einsetzen kann.

Der erste Schachzug der Rhetorik Derridas besteht darin, Passagen, die wie der Be-

72



ginn des Humanismusbriefs fungieren, eigens als Deklarationen persönlicher Betroffen-
heit einzuführen. Er nennt seine Rede zu Beginn ”la profession de foi d’un professeur“
([Derrida(2001)] S.9), ”ein Engagement in Gestalt einer öffentlichen Erklärung, ein
Appell in Gestalt eines Glaubensbekenntnisses“ (a.a.O.) Es geht um die Zukunft der
Geistes- und Kulturwissenschaften an den Universitäten und hier greift ein zweiter
Schachzug. Wo Heidegger eine Erneuerung der Bildungsinstitutionen blockierte, zeich-
net Derrida den Horizont ”neuer Humanities“. (a.a.O. S.11) Er sieht die Möglichkeit,
den alten Namen mit frischem Inhalt zu beleben, das ist eine altehrwürdige Wendung
in feierlichen Ansprachen. Jedoch, und das ist der dritte Schachzug, die persönlich
gefärbte, fortschrittsfreundliche Aussage ist doppelbödig. Im Rahmen der versöhnlichen
Ankündigungen taucht Heideggers unerbittliche Bohrkunst auf. ”Ich berufe mich auf das
Recht auf Dekonstruktion, als unbedingtes Recht“ (a.a.O. S.12). Ein solches Recht be-
sagt: alle in der Geschichte auftretenden Sprachbestimmungen dürfen ”gestellt“ und auf
einen ereignisartigen Seinshorizont hin betrachtet werden. Das heißt auch ”den Begriff
des Menschen neu zu denken“. (a.a.O. S.19) Derrida hat aus Heideggers ”onotologischer
Destruktion“ eine verbreitete philosophische Schule gemacht und bietet eine Kooperati-
on an. Die Bedingungslosigkeit der Denkfigur passt in die ”unbedingte Universität“, die
ihr Platz einräumt.

Heidegger ist in die akademische Umgebung zurückgekehrt. ”Vollbringen heißt: etwas
in die Fülle seines Wesens entfalten . . .“ [Heidegger(2004a)], Derrida appliziert die-
sen Sinnspruch auf die Hochschulen: ”Ich beziehe mich also auf eine Universität, die
wäre, was sie stets hätte sein sollen oder stets zu sein beanspruchte, nämlich seit ih-
rer Gründung und grundsätzlich mit einer souveränen Autonomie, einer unbedingten
Freiheit ihrer Einrichtungen ausgestattet, souverän in ihrer Rede, ihrem Denken, ih-
rer Schrift.“ (a.a.O. S.33) Wie kommt man diesem Wesen näher? Durch wirkungsvoll
ausgenutzte Worte. Ein ”Professor“ ist ein Profi und – im ursprünglichen Sinn – ein Be-
kenner. ”Professer heißt sich verpflichten, indem man sich erklärt, indem man sich für
etwas ausgibt – etwas hingibt, indem man verspricht, dieses oder jenes zu sein.“ (a.a.O.
S.35) Im Namen des Universitätsprofessors ist angelegt, dass ihn ein Unbedingtes, ”eine
Art absoluter Immunität“ (a.a.O. S.45) in die Pflicht nimmt. Die Rückbindung des Uni-
versitätsbetriebs an eine ”Idee“ von der Universität hat Heidegger in den 30-er Jahren
immer wieder beschäftigt. Sie ist nicht mehr argumentativ zu leisten. Wie Heidegger
verlegt sich Derrida darauf, Motive zu evozieren und in eine Fabel zu fassen.

Verändert hat sich, dass anstelle der Schroffheit des Deutschen der weltgewandte Fran-
zose die großen Worte sagt und hinzufügt, dass es ganz anders sein kann.

Es ist, als ob ich ein Gelübde ablegen wollte. Mancher wird vielleicht sagen,
daß ich laut träume, während ich bereits ein Glaubensbekenntnis ablege.
[Derrida(2001)] S.33

Die Idee der Profession setzt voraus, daß jenseits des Wissens . . . daß
zusätzlich zu alldem eine beglaubigte Verpflichtung, eine Bezeugung, eine
Freiheit, ein Verantwortungsschwur, ein Gelübde das Subjekt dazu verpflich-
tet, von einer noch zu definierenden Instanz Rechenschaft abzulegen. (a.a.O.

73



S.50f)

Die Sprache schlägt hier, würde Wittgenstein sagen, hohe Wellen. Ausgestattet mit dem
gesamten Arsenal Heideggerscher Subversion betritt Derrida das Feld, von dem sich sein
Gewährsmann endgültig verabschieden wollte. Die Dekonstruktion hat sich von der einen
Endzeit losgemacht, die Heidegger gebannt hielt, und erweist sich als Mittel zur Entschla-
ckung allenthalben verhärteter kultureller Vorgaben. Die Überlieferung der europäischen
Gedankengeschichte steht ihr offen. Sie dient keinem, sondern arbeitet Bildungsgüter ab
und rückt sie in eine vielversprechende Perspektive: ”Ich werde also von einem Ereignis
sprechen, das, ohne darum zwangsläufig morgen auch schon einzutreten, vielleicht, und
ich betone vielleicht noch kommt, vielleicht im Kommen bleibt.“ (a.a.O. S.32) Keine An-
kunft in der Oberwelt, wo sich das Versprechen des Aufbruchs erfüllt, sondern eventuell
ein messianischer Moment.

Wittgenstein 2: Sprachspiele, um zu denken

Das Thema ”Menschwerdung“, daran erinnern die Reaktionen auf den ”Humanismus-
brief“, bewirkt Philosophie in den höchsten Tönen. Zuletzt gewinnt das Wort im post-
modernen Gebrauch sogar die Konnotation der Zuwendung eines Gottes zurück. Das ist
die Aussicht der einen Entwicklungslinie, die wir verfolgt haben. Zweitens sind wir Pla-
tons Anstoß bis zur zur Theorie der Datenbanken nachgegangen. Hier fehlt ein Nachspiel
wie im Fall Heideggers. Die Formeln, die vom Unsagbaren, von einer Dimension jenseits
der kontrollierbaren Sprache handeln, bleiben Paradoxa am Rand der Verständlichkeit.
Heidegger zufolge hat sich die Form der Wahrheit bemächtigt; freizukommen bedeu-
tet, der Formenwelt abzusagen und sich auf das Terrain der Sugggestionen zu bege-
ben, welche die Sprache bereit hält. Die ”logische Form“ aus Wittgensteins Buch ist
ebenfalls zurückgenommen worden, wenn auch in einem kürzeren Prozess. Doch es fällt
schwer, in den Arbeiten des späten Wittgenstein Erbauliches zu finden, mit welcher er
begonnen hat. Seine Philosophie wird, wenn es um Erziehung geht, allenfalls wegen des
Spracherwerbs von Kindern zitiert. Damit scheint Wittgenstein für die Distanznahme
von Technokratie und Datenbankstrukturen wenig herzugeben. Seine Aufzeichnungen
ab 1929 stehen offensichtlich nicht unter deren Bann. Doch sie bieten auch keine (kriti-
sche, konstruktive, imaginative) Verhältnisbestimmung zwischen Weltordnung und den
gegenwärtigen Überlebensfragen der Menschheit.

Wittgenstein hat nach dem Tractatus nichts über die geschichtsbestimmende Wirksam-
keit höchster Formen und das Nachlassen ihrer Anziehungskraft zu sagen. Er spielt
keine Rolle bei Versuchen, die europäisch-US-amerikanische Lebensweise auf eine (un-
)mögliche Zukunft hin zu orientieren. Das heißt nicht, dass seine Philosophie für das
Thema unergiebig ist. Die folgenden Hinweise sollen zeigen, dass sich in seiner 2. Ar-
beitsperiode Gedanken finden, welche die Vorgabe der platonischen Betrachtungswei-
se aufnehmen, abwandeln und stellenweise neu aneignen. Diese Überlegungen suchen
nicht nach einem Ort zwischen der ”ganzen“ Vergangenheit und einer prekären ”Zu-
kunft“, sie zeigen im Gesprächszusammenhang der Gegenwart Orte, für die der Faktor

74



”Form“, auch in platonisierender Fassung, unerläßlich ist. Das ganze Drama, das die

”Überwindung der Metaphysik“ rund um diese begriffliche Konstruktion aufbaut, ist
unter diesem Aspekt überzogen. Formen haben einen legitimen und sicher auch einen
fehlgeleiteten Gebrauch. ”Das Schicksal des Abendlandes“ in einer großen Erzählung zu
fassen, welche den Rückbezug auf die Griechen, die Deprivilegierung einer Bildungselite
und eine kairologische Wartestellung zur Überlebensstrategie für Kulturwissenschaften
komprimiert, ist die eine Option. Sehen wir zu, was Wittgenstein zur Prägung von In-
halten durch eine Form zu sagen hat.

Das Verhältnis von Tractatus und Datenbanken zeichnet Heinz Zemanek präzise. Er
hat auf ”die merkwürdige Entsprechung zwischen Tractatus und Computer“ hingewie-
sen [Zemanek(1993)] S.86. Ich habe gezeigt, dass die in Elementarsätzen manifeste
Struktur in einem Vertiefungs- und einem Ausweitungsschritt (über Urbilder und mole-
kulare Sätze) zur Beschreibung des Weltganzen erweitert werden kann. Auch Zemanek
bemerkt, ”die erträumte Zuspitzung der Wahrheit auf eine Sammlung von einfachen
Elementarsätzen und ihren logischen Verknüpfungen . . .“ (a.a.O. S.97), legt den Ak-
zent aber nicht auf die damit induzierte Datenbankstruktur. Er gibt den Entwurf eines

”Tractatus informatico-philosophicus“ (a.a.O. 110ff), in dem er Tractatus-Zitaten infor-
matische Paraphrasen gegenüberstellt. ”Das logisch-mathematische Bild der Tatsache ist
der Gedanke.“ (T 3) In diese kurze Sentenz hat Wittgenstein den Umstand komprimiert,
dass die Gestalt, welche unsere Sprache dem Denken gibt, modellhaft für die Beschaf-
fenheit der Welt steht. Die wahren Sätze der Sprache erfüllen ihr intendiertes Modell.
Zemanek formuliert es im Hinblick auf die operationale Anwendung von Computern zur
Modellmanipulation.

3Z Die Computer-Darstellung der Tatsachen hat die Form von Program-
men, Eingaben und Resultaten.

3.Z1 Der Computer ist das ideale Werkzeug für den Entwurf —
Betrieb von Modellen.

3.Z2 Der Computer wirkt zurück auf die Modellgestaltung.

3.Z3 Für den Computer werden die jeweils gültigen oder modischen
Modelle benutzt.

[Zemanek(1993)], S.113

Die systematische Verbindung zwischen Tractatus und Informatik besteht darin, dass in
Wittgensteins Buch exemplarisch eine Darstellung der Welt präsentiert wird, die durch
die digitale Maschine ”in Betrieb genommen“ und als universales Werkzeug eingesetzt
werden konnte. Zemanek deutet in seiner Paraphrase aber auch schon die Grenze dieser
Parallelisierung an. Anders als in der unbedenklichen Totale zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts erfolgt die Modelllierung durch Computer aufgabenspezifisch. Sie bedenkt (mit ein
wenig Selbstkritik), dass Modelle – modisch induziert sein können.

Wittgensteins Abkehr von der großen Weltordnung wird von Heinz Zemanek aus der
Praxis der Computerwissenschaft plausibel gemacht:

75



Die Tatsache nämlich, daß der Elementarsatz (das Lochkarten-Bit) zutrifft,
ist von der idealen Klarheit nur, wenn man vom Kontext absehen kann. Nun
ist es denkbar, einen Teil des Kontextes wieder durch Elementarsätze zu
erfassen. Diese Vorgangsweise hat aber keinen Abschluss – der Kontext ist
da, ehe die Arbeit beginnt, und er ist immer noch da und teilweise offen,
wenn die logische Arbeit zu Ende ist. [Zemanek(1993)] S.97

Diese wechselseitige Abhängigkeit zwischen der Analyse und dem Feld, aus welchem
der Untersuchungsgegenstand herausgeschnitten werden muss, ist eine nicht hinter-
gehbare Voraussetzung für jeden Versuch, in Verständigungsprozessen ”auf einen ge-
meinsamen Nenner zu kommen“. Personen, die eine Umwelt teilen, artikulieren einen
Teil von ihr, präzisieren die interne Kohärenz dieser Artikulation und bieten sie Ge-
sprächspartnerinnen zur Prüfung und zur Reaktion an. Das gilt nicht alleine für die
logische Sprachanalyse. Heideggers Vorgehen im ”Humanismusbrief“ folgt demselben
Muster. Besonderheiten treten dort auf, wo solche artikulierten Angebote sich vorweg
gegen bestimmte Rezeptionen zur Wehr setzen, wenn etwa Heidegger gleich zu Beginn
betont, dass seine Worte nicht ”metaphysisch“ zu verstehen sind. Unter diesen Vor-
zeichen wird die Unterscheidung zwischen Artikulation und Umfeld leicht eine Kippe
zwischen thematischer Fixierung und dem Fehlgehen der Thematisierung (des Kontexts
dieser Fixierung). 42 Abgesehen von diesem groben Raster stellt sich die Frage: Wie läßt
sich die Diskrepanz zwischen dem ”herausgeschnittenen“ (Sprach-)Segment und seinem

”Sitz im Leben“ im Einzelfall – spannungsreich – vereinbaren?

Eine Lebensform

Es scheint, als hätte Wittgenstein das Große, Ganze einfach fallengelassen. Die kom-
prehensiven Formeln waren: ”Die Welt und das Leben sind eins.“ (T 5.621), ”Ich bin
meine Welt.“ (T 5.63) Die Sprache bestimmt, welche Form diese Welt besitzt. Kein
Überschuss zur offenliegenden Erkennbarkeit der Umstände, die wir erfassen können, ist
vorgesehen. (Damit ist auch der Prozess der Bildung endgültig abgeschlossen.) Solche
Töne sind im späteren Œuvre verschwunden. Es liefert keine markanten Formulierungen
zur Bestimmung des Menschen. Und doch besteht in diesem Punkt eine Verbindung
zwischen dem Tractatus und den Philosophischen Untersuchungen; man ist versucht,
es einen ”Wink der Sprache“ zu nennen. An den Anfang der Untersuchungen stellt
Wittgenstein ein künstlich vereinfachtes Sprachsegment. Ein Baumeister kommuniziert
mit seinen Gehilfen. Simple Muster herrschen vor, doch das ist nur der Anfang. Rasch
bemerkt Wittgenstein, dass eine Sprache einer alten Stadt gleicht.

Unsere Sprache kann man ansehen als eine alte Stadt: Ein Gewinkel von
Gässchen und Plätzen, alten und neuen Häusern, und Häusern mit Zubauten
aus verschiedenen Zeiten; und dies umgeben von einer Menge neuer Vororte
mit geraden und regelmäßigen Straßen und mit einförmigen Häusern. PU §18

42Dann heißt es:
”
Die Ontologie kann nicht mit einem ontischen Instrumentarium arbeiten.“

76



Die einfache Befehlssprache ist nur ein kleiner Winkel im umfassenderen Zusammenhang.
Sie operiert mit Imperativen. ”Würfel“ heißt: ”Bring mir einen Würfel“. Das ist ein gutes
Beispiel dafür, wie ein Sprachausdruck aus dem Gebrauchszusammenhang herausgegrif-
fen und auf seine Funktionalität hin untersucht wird. Ein Segment steht alleine, getrennt
von seinem Umfeld, nämlich der Sprache, der es angehören soll. ”Und eine Sprache vor-
stellen heißt, sich eine Lebensform vorstellen.“ (PU §19) Das Wort ist wiedergekehrt;
das Leben besitzt eine Form.

David Kishik hat eine direkte Linie zwischen den großflächigen Behauptungen im Trac-
tatus und der unauffälligen Bemerkung in den Untersuchungen gezogen.

This is the reason why the only expression for the existence of language,
though it is nothing that can be said in language, is the very existence of life
itself. Or, as he puts it in Philosophical Investigations, “To imagine a language
means to imagine a form of life (Wittgenstein 1958, § 19) [Kishik(2008)],
S.112

Es ist tatsächlich so, dass unter der Voraussetzung ”Das Leben ist die Welt“
([Wittgenstein(1969b)] Tagebücher 24.7.16) Sprachlogik und Sprachgebrauch im
Leben-in-der-Welt begründet sein müssen. Allerdings übersieht Kishik ein entscheidendes
Detail. Im Tractatus steht ”die Grenze der Sprache (der Sprache, die allein ich verste-
he) . . .“ (T 5.62), in den Untersuchungen ”eine Sprache“ und ”eine“ Lebensform. Das
Wiederauftauchen der Form ist heruntermoduliert. Es lohnt sich, das Gefälle genau zu
bestimmen. Erstens hat sich um den Terminus ”Lebensform“ eine engagierte Diskussion
unter Wittgenstein-Interpreten entwickelt43. Zweitens läßt sich zeigen, dass es in die-
ser Auseinandersetzung – sozusagen als hermeneutische Streitfrage verkleidet – um ein
zentrales Thema des postmodernen Denkens geht. Drittens führt die Beschäftigung mit
diesem Ausdruck auf die erst seit wenigen Jahren verfügbare, für die Arbeit mit Witt-
genstein unerlässliche, komplette Ausgabe seines Nachlasses. Seine Verfügbarkeit bedeu-
tet nicht bloß eine Erweiterung des Textbestandes. Sie macht Denkprozesse zugänglich,
die aus den vorliegenden Büchern nicht ersichtlich sind und darum keinen Niederschlag
in der öffentlichen Wahrnehmung der Wittgensteinschen Philosophie gefunden haben.
[Hrachovec(2005)]; [Hrachovec(2001)]; [Hrachovec(2000)] Viertens werde ich ar-
gumentieren, dass sich in Wittgensteins Arbeitspapieren ein Umgang mit dem Thema

”Form“ findet, der den Dekonstruktionen dieses Begriffes an die Seite und gegenüber
gestellt werden kann.

Die vergleichsweise Unscheinbarkeit des Hinweises auf ”eine Lebensform“ kommt daher,
dass ”eine“ im Normalfall als unbestimmter Artikel gelesen wird. Wir können uns, so
führt es der §19 aus, ”unzählige“ Sprachen vorstellen und in diesen Fällen imaginieren
wir jeweils eine Lebensform. Aus dem Blickwinkel des Tractatus gibt es jedoch eine
zweite, weniger selbstverständliche, Lesart. ”Eine“ kann auch ein Zahlwort sein, dann
würde Wittgenstein sagen wollen: die eine Sprache gehört zur einen Lebensform. Offen-
bar passt das ausgezeichnet zum frühen Buch, im Kontext der Untersuchungen §19 wirkt
43Eine Auswahl: [Lütterfelds(1999)]; [Luetterfelds(2000)]; [Hrachovec(2009b)]; [Haller(1988)];

[Glock(2000)]; [Ferber(1992)]

77



die Deutung allerdings etwas aufgesetzt. Newton Garver hat es dennoch unternommen,
für den Singular zu plädieren. Nach seiner Überlegung gibt es für Wittgenstein zwei-
fellos zahlreiche Sprachspiele, doch alle beruhen auf der einen Lebensform, die allen
Menschen gemeinsam ist. Isolierte Sprachfragmente müssen auf den Handlungszusam-
menhang zurückbezogen werden.

I cannot understand the words without understanding the activity, I cannot
understand the activity without seeing how it fits into the life of the speaker,
and I cannot do that without knowing what general form the life of the
speaker has. Now it is a very general fact that speakers all have the same
form of life. They are all human. What determines this form of live is the
capacity to use language. [Garver(1994)] S.246

In einer Fußnote auf der zitierten Seite empfiehlt Garver ausdrücklich, Lebensform mit
dem Gesamtraum der Logik aus dem Tractatus in Verbindung zu setzen. Er listet die
fünf Stellen auf, in denen ”Lebensform“ in den Untersuchungen vorkommt (die §§ 19,
23 und S. 241, 174, 226) und bemerkt, dass vier davon in der Einzahl stehen. Garver
findet ein starkes Indiz dafür, dass es um eine heikle Stelle geht: mehrere Philosophen,
darunter so prominente Kolleginnen (m/w) wie Stanley Cavell, Petra v. Morstein und
George Pitcher, zitieren Wittgensteins Belegstelle fälschlich im Plural. (a.a.O. S.242ff,
251ff)

postmodern?

Folgt man Garvers Interpretation, so gleicht sich Wittgensteins Aussage der Problem-
stellung an, die Peter Sloterdijk aus Heideggers Humanismusbrief gewonnen hat. Für
die historischen und global verteilten Ausprägungen sprachlicher Kommunikation be-
steht ein Hintergrund, die menschliche Art. Das ist ein Faktum der Naturgeschichte.
Die menschliche Lebensform bewirkt, dass wir uns miteinander verständigen können,
wie groß auch die Differenzen im Einzelnen sein mögen. ”Our form of life is disthinguis-
hed from the multitude of animal forms of life by mastery of the use of language, in
which it is unique in the natural world.“ (a.a.O. S.263) Wenn wir nach der Bestimmung
fragen, die sich in Sprachsequenzen ausdrückt, gelangen wir letztlich zur Gattungsge-
schichte. Diese Determinante ersetzt die Transparenz der allgewaltigen Logik. Wittgen-
stein hätte deren Wirksamkeit durch einen naturalistischen Pragmatismus ersetzt. Die
Frage nach der Auszeichnung des Menschen verläuft entlang den Bahnen, welche das
Formdenken vorschreibt. Und Newton Garver macht die polemische Pointe seiner In-
terpretation unmißverständlich deutlich. Sie wendet sich gegen Versuche, Wittgenstein
zum Postmodernisten zu machen. ”The identification of forms of life with life-styles or
cultures has no basis whatever in the text, and it is particularly antithetical to Witt-
genstein’s thought.“ (a.a.O. 266) Der Terminus ”Sprachspiel“ lädt dazu ein, die Sprache
in beschränkte und ausgedehnte Bezugssysteme zerfallen zu lassen und sich nicht mehr
um den Zusammenhalt zu kümmern. Das ist ein Verzicht auf die Problemstellung des
Segments in seinem Umfeld. Zwar läßt sich jedes Segment re-kontextualisieren, aber die

78



Agglomeration findet kein Ende. So entgeht man dem Eindruck einer prägenden Macht,
in welchem Stadium der Zu- oder Abwendung sie sich auch befinden möge. N. Garver
hat an der alten Fragestellung festgehalten; viele Reaktionen zeichneten dagegen eine
variablere Situation.

Garvers Schlussfolgerung, es gäbe viele Sprachspiele, aber nur eine menschliche Lebens-
form, ist schon als Interpretation des § 19 äußerst künstlich. Sie impliziert, dass die
Parallele ”eine Sprache vorstellen . . . eine Lebensform vorstellen“ genau genommen so
gelesen werden muss: ”eine Sprache vorstellen heißt, sich die eine Lebensform vorstellen.“
Die Partikel ”eine“ wäre asymmetrisch im ersten Gebrauch ein unbestimmter Artikel, im
zweiten ein Zahlwort. Weniger gezwungen ist die Annahme, es gäbe auch eine Pluralität
von Lebensformen. Rudolf Haller hat N. Garver in diesem Sinn widersprochen. Wer die
Lebensform des Menschen auf die Naturgeschichte gründet, macht aus ihr eine Über-
Form und zwar im Gegensatz zu Wittgenstein’s ”Tatsachen des Lebens“, die vielfältig
und unabsehbar sind [Haller(1988)] S.132. Die Kontroverse ist vielstimmig geführt
worden [Lütterfelds(1999)]. Sie hat Wittgenstein für die inter-kulturelle Philosophie
entdeckt.

Es herrscht Einvernehmen darüber, dass die Belegstellen keine eindeutige Antwort zulas-
sen. ”Form of life and its cognates occur only half a dozen times in Wittgenstein’s publis-
hed work.“ [Glock(2000)] S.6544 Man kann daraus ”monistische“, aber auch (moderate
bzw. extreme) pluralistische Folgerungen ziehen (a.a.O. 69ff). In Verbindung mit den
Thesen über das Regelfolgen ergeben sich starke Gründe dafür, Wittgensteins Sprach-
spiele als situativ bedingte, in keiner höheren (Gattungs-)Vernunft fundierte Praktiken
anzusehen. [Barry(1996)]

Wittgensteins Anti-Platonismus ist leicht zu demonstrieren. Sprachspiele variieren, aber
mit diesem Ausdruck wird auch suggeriert, dass sie etwas miteinander gemeinsam hätten.
Alles sind Spiele. (Das wäre ihre logische Form.) Wittgenstein antwortet, dass es kein
Gemeinsames gibt. Sie sind einander ähnlich. ”Ich kann diese Ähnlichkeiten nicht bes-
ser charakterisieren, als durch das Wort �Familienähnlichkeiten�; denn so übergreifen
und überkreuzen sich die verschiedenen Ähnlichkeiten, die zwischen den Gliedern einer
Familie bestehen: Wuchs, Gesichtszüge, Augenfarbe, Gang, Temperament, etc. etc. Und
ich werde sagen: die >Spiele< bilden eine Familie.“ (PU §67) Begriffe entstehen nicht
dadurch, dass Expertinnen – maßgeblich für das Volk – aus der Vielfalt der Phänomene
durch Urteilskompetenz scharfe Konturen herauspräparieren. Die Umstände, ein jeweili-
ges Geflecht von Erinnerungen, Praktiken und Antizipationen, bestimmen, was mit den
zu analysierenden Sprachsegmenten geschieht. Eben die Lebensformen. Und was den
Terminus ”Form“ betrifft gilt das Gesagte nochmals. Auch Lebensformen zeigen Fami-
lienähnlichkeiten. In dieser Argumentationslinie hat sich der Anspruch des Tractatus
verflüchtigt.

Wittgenstein steht in zahlreichen Interpretationen dafür, das totalisierende Ordnungs-
denken aufzugeben und sich Detailfragen zu widmen. Ich denke, dass das Potenzial

44Glock hat die weiter oben angeführten, semantisch ähnlichen Ausdrücke
”
Lebensmuster“ etc. nicht

einbezogen.

79



der wittgensteinschen Philosophie mit diesem Resumee nicht ausgeschöpft ist. Um die-
se Ansicht zu entwickeln, muss eine Restriktion beseitigt werden, unter welcher die
Lebensform-Debatte der 80-er und 90-er Jahre des vergangenen Jahrhunderts leidet.
Sie hatte keinen Zugang zum gesamten corpus des Wittgensteinschen Nachlasses und
war auf das mehr oder weniger zufällige Auftreten des diskutierten Terminus in den
publizierten Kompilationen angewiesen. Das Bild, das sich daraus ergab, war notge-
drungen unterbestimmt. Im Folgenden wird auf den vollen Bestand zurückgegriffen. Die
Ausführungen gehen, im Vergleich zu den vorangegangenen Kapiteln, stärker ins De-
tail. Einerseits weil die philosophische Fundgrube des Nachlasses noch wenig bekannt
und noch weniger genutzt ist. Andererseits aber auch aus einem strategischen Grund.
Es ist kein Zufall, dass sich der Umriss der angekündigten vierten Option nicht in pro-
grammatischen Publikationen, sondern in unveröffentlichten, lange Zeit unzugänglichen
Arbeitsnotizen findet. Diese Art, mit Formen umzugehen, erregt wenig Aufsehen. Sie
zeigt einen Weg, wie sich der Bezug auf eine Gestalt kategorisch verstehen läßt, ohne in
der Form-Inhalt-Falle zu landen. Letztendlich wird es dadurch möglich, Behauptungen
unter Benutzung vorausgesetzter Formen aufzustellen. So etwas erinnert an die platoni-
sche Tradition. Wittgenstein erlaubt es – so möchte ich zeigen – dies ohne Warnhinweise
und innere Vorbehalte zu tun.

Provisorische Haltestellen

Wittgenstein war kein Postmodernist. Diese These soll, gestützt auf Texte aus dem
Nachlass, plausibel gemacht werden. Dazu behandle ich vier Themenkomplexe. (1) Es
kann kein Zweifel darüber bestehen, dass Wittgenstein sich mit dem Zusammenhang zwi-
schen Sprachausschnitten und unterschiedlichen Lebensformen auseinandergesetzt hat.
Ein unverfänglicher Ausdruck für die Problemstellung ist (2) ”Lebensmuster“. Sie inter-
ferieren mit – sprachlich artikulierten – Einzelsituationen. Wer diese adäquat verstehen
will, muss sich darauf einlassen, die Muster als den Hintergrund der Vorfälle zu sehen.
Das ist Wittgensteins Version der Einbettung der Phänomene in ein Umfeld. Dabei ist
zu berücksichtigen, dass die Muster ihrererseits keine Bestandgarantie besitzen. Der (3)
Lebensstrom, der sie trägt, läßt sie bei Gelegenheit verblassen oder die Gestalt wech-
seln. Wir operieren mit Schablonen, die uns zur mittelfristigen Orientierung im Un-
absehbaren helfen sollen. Dennoch ist die Plastizität auch der vergleichsweise stabilen
Muster nicht das letzte Wort. Zum Leben gehört auch eine Gegenwart, die den Lebens-
strom gleichsam vertikal durchschneidet. Wir müssen, um Stellung in der Welt beziehen
zu können, jedenfalls Gegebenheiten hinnehmen. (4) Leben ist eine Koproduktion von
Formvorgaben und Variabilität. Sozusagen eine Folge von Tanzschritten, die ein Stand-
bein und ein Spielbein verlangen. Um den Gesichtsausdruck zu ändern, braucht man
ein Gesicht. ([Wittgenstein(2000)] Ms 124, S.148), das heißt: eine physiologische Ord-
nungskategorie als Schauplatz der Veränderung. Wir können Artikulation nur kooperativ
zwischen einem Sprachausschnitt und festgehaltenen Umgebungsbedingungen (die sich
wieder ändern können) denken. Soviel extra-zeitliche Konstanz ist nötig, solange wir uns
mit Sätzen verständigen.

80



Die Auseinandersetzungen über den Singular oder Plural von ”Lebensform“ verdecken
den größeren Zusammenhang des Problems. Er liegt darin, dass die Isolation von Sprach-
spielen die Frage aufwirft, wozu und wie diese künstlchen Segmente gut sein können.

”Indem man das Sprachspiel anzeigt, zeigt man die Verbindung der Sprache mit dem
Leben. D.h. die Verwendung der Sprache mit den anderen Lebensvorgängen . . .“ (Ms
137, S.61b), ”. . . wie die Sprache in ihr Leben eingreift.“ (Ms 140 S.21) Das ist zunächst
eine platte Opposition, auf der einen Seite ein Modell, auf der anderen ein unspezifi-
scher Ausdruck, der alles und nichts bedeuten kann. Terminologisch präzise unterscheidet
Wittgenstein in einer anderen Bemerkung.

Kämen wir in ein fremdes Land mit fremder Sprache und fremden Sitten,
so wäre es manchmal leicht eine Sprach- und Lebensform zu finden die wir
Befehlen und Befolgen zu nennen hätten, vielleicht aber besäßen sie keine
Sprach- und Lebensform die ganz unsern Befehlen etc. entsprächen. So wie
es vielleicht ein Volk gibt, das keine unserm Gruß entsprechende Lebensform
besitzt [Wittgenstein(2000)] Ms. 165, S.110

Sprache und Lebensform sind in diesen Sätzen strikt parallelisiert. Befehlen oder Grüßen
sind Lebensformen. Wenn wir auf eine Gesellschaft stoßen, die grün und rot in der Natur
so wahrnimmt, wie wir im Herbst manche Blätter, können wir erwarten, dass sie ein Wort
für diese Farbe haben und es allenfalls mit Adverben modifizieren.

Denke Dir etwa, Menschen nähmen in der sie umgebenden Natur ein
ständiges Übergehen von roten Färbungen in grüne und von grünen in rote
wahr, und zwar so wie wir es im Herbst an manchen Blättern sehen, die
nicht zuerst gelb und dann rot werden, sondern die durch einen dunkel schil-
lernden Ton vom Grünen ins Rote übergehen. Für diese Menschen gehören
rot und grün immer zusammen. Es sind zwei Pole des Gleichen. Wollen sie
in ihrer Sprache rot und grün unterscheiden, so fügen sie dem gemeinsamen
Wort eines von zwei Adverben bei, wie wir dem Wort ”Rot“ die Worte ”hell“
oder ”dunkel“. Auf die Frage, ob diese beiden Färbungen (eine rote und eine
grüne) etwas mit einander gemeinsam haben, sind sie geneigt zu antworten:
ja, beide seien . . . [Wittgenstein(2000)], Ms 115, S.238

Durch diese Präzisierung wird der konturlose Ausdruck ”Leben“ geschärft. Er dient als
Gegenbegriff zum Sprachspiel und kann ähnlich spezifiziert werden. Das ”Leben“ der
grün-rot-Integralisten kann an den entsprechenden Punkten festgemacht werden. Dann
sind auch die Lebensformen nicht ”natürlich“, sondern in analytischer Absicht festgelegt.
Dann kann man fragen, worauf diese Gestaltprinzipien beruhen.

Genau diese Herausforderung nimmt Wittgenstein auf. Er überlegt, wie sich eine Lebens-
form zu ihren unterschiedlichen Ausprägungen und andererseits zur Frage ihrer eigenen
Definitheit verhält. Die Farbbezeichnungen ”grün“ und ”rot“ tauchen in diversen Sprach-
spielen auf. (”So grün war mein Tal.“, ”Es grünt so grün . . .“.) Diese Vorkommen kor-
respondieren und differieren, bezogen auf die Lebensform der Durchschnittseuropäerin.

”Herbstlaub ist grün“ passt nicht zu unserer Wahrnehmung und Praxis, es gehört in

81



eine andere Lebensform. Wir können uns solche Alternativen vorstellen. Manche sind
offensichtlich realisiert. Auch für diese Eventualitäten benötigen wir Begriffe. Wittgen-
stein hat ein erstaunliches Repertoire an Stichworten für diesen Umstand. Er spricht
von ”Lebensmuster“ (Ms 137, S.59b, S.100a; Ms 167; S.16r; MS 232, S.650, S.759), ”Le-
bensteppich“ (Ms 142, S.13, Ms 169, S.68v) und ”Lebensschablone“ (Ms 137, S.99a) Der
darin enthaltene Formbegriff ist nach zwei Seiten orientiert, gegenüber einzelnen Vor-
kommnissen eines Lebens und gegenüber der Erwägung, dass er selbst ein Vorkommnis
darstellt.

”Wir reden also über Muster im Lebensteppich.“ (Ms 169, S.68v) Eine wiederkehrende
Gestalt dient dazu, Singularitäten zu verorten. ”grün“ alleine sagt gar nichts, man muss
Gelegenheit haben, diese Vokabel in ein Sprachspiel einzupassen, das in einer Lebensart
verankert ist. Wittgenstein betrachtet ein Sprachspiel, das wir it dem Terminus ”Muster“
spielen.

Dabei denke ich so: wir hätten auf einem Streifen ein regelmäßig fortlaufen-
des Bandmuster und auf diesem Muster also einen Grund eine Zeichnung
oder Malerei die wir mit Beziehung auf das Muster beschreiben da uns diese
Beziehung das Wichtige ist. Wenn das Muster liefe a b c a b c a b c, so hätte
ich z.B. einen besonderen Begriff dafür, daß etwas Rotes auf ein c fällt und
etwas Grünes auf das nächste e. [Wittgenstein(2000)], Ms 137, S.98b

Die Beziehung auf das Muster ist das Wichtige. Ein Farbklecks kann für sich alleine
stehen, Bedeutung kommt ihm nur in einem Rahmen zu. Solche Rahmen denkt Witt-
genstein nicht starr. Es handelt sich um ”ein sehr kompliziertes, filigranes Muster, das
wir zwar nicht nachzeichnen könnten, aber nach einem allgemeinen Eindruck wiederer-
kennen.“ (Ms 137, S. 53b) Das ist der Formenreichtum des Lebens. Er bewirkt, dass
wir nicht sicher sein können, ob Einzelheiten tatsächlich dem gewählten Muster unter-
liegen. Am Beispiel des Regelfolgens – Regeln sind ausformulierte Handlungsmuster –
hat Wittgenstein diskutiert, dass es unmöglich ist, die Praxis mit einer Schablone so fix
zu determinieren, dass zwischen der Mustervorgabe und der Zuordnung der spezifischen
Ausführung keine Lücke entstehen kann. ”Könnte also Bestimmtheit nur dort sein, wo
regelmäßige Lebensläufe sind? Was tun sie aber, wenn ihnen ein unregelmäßiger Fall un-
terläuft?“ (Ms. 137, S.59b). Drei Alternativen stehen zur Verfügung. Erstens bestehen

”regelmäßige Lebensläufe“, bezüglich derer Sprachspiele präzise definiert sind. Zweitens
ist es öfters schwierig, innerhalb eines Lebenslaufes über seine Regelmäßigkeit klar zu
kommen. Dann fällt die Zuordnung eines Sprachspiels zu einem der angebotenen Muster
schwer. Und mit der dritten Möglichkeit gelangen wir im Kontext der Vorstellung vom

”Sprachmuster“ in den Bereich des Vor-Definiten. ”Ein Lebensmuster ist die Basis einer
Wortverwendung. Das Muster ändert sich. Das Sprachspiel kommt ins Wanken.“ (Ms
167, S.16r) Der Stabilisierungsfaktor, dessen sich Menschen gerne bedienen, ist zeitweise
instabil. ”Mir fehlen die Worte.“

Eindrucksvoll formulierende Philosophen (m/w) sprechen von ”Sein und Zeit“. In Witt-
gensteins Bild zur Verständigung über die Begriffsverwendung ist der Zeitfaktor vorgese-
hen. Ein Band, dem ein Muster aufgeprägt ist, läuft regelmäßig fort. ”Das Band zieht an

82



mir vorbei.“ (Ms. 169, S.68v) Die Abläufe, die uns Gelegenheit geben, an ihnen Muster
zu erkennen, enthalten Brüche. Das ist die Seite, an welcher die Formen in Richtung
Unbestimmtheit weisen. Wir können uns ”den Hintergrund“ als ”kompliziertes filigranes
Muster vorstellen“, aber auch als weniger organisiert. ”Der Hintergrund ist das Getriebe
des Lebens. Und unser Begriff bezeichnet etwas in diesem Getriebe.“ (Ms. 137, S.53b)
Das ist der springende Punkt. Begriffe stehen doppelt auf dem Prüfstand. Sie sind –
unvollkommen – mit Lebensmustern korreliert und sie bleiben ”im Trockenen“ zurück,
wenn sich diese Muster ändern. Wenn die vorläufige Orientierung in den ”Handlungen
der verschiedenen Menschen, wie sie durcheinanderwimmeln“ (Ms. 137, S.54b) verlo-
rengeht, ”Wenn nun einmal Anomalien in dem Muster auftreten . . .“ (Ms. 137, S.98a),
verschwimmen die Bezugsebenen für Sprachausdrücke. Es ist nicht mehr entscheidbar, ob
sie relativ auf ein anderes, bereitstehendes Muster zu verstehen sind, oder ob überhaupt
die Sicherheit eines Musters fehlt. Die misslungene Einrichtung der Netzwerkkarte ei-
nes Computers [Hrachovec(1996)] kann durch eine Fehlkonfiguration verursacht sein
– oder die Karte ist defekt. Hierauf ist Otto Neuraths Spruch gemünzt, wir seien wie
Seeleute, die ihr Schiff ” auf offener See umbauen müssen, ohne es jemals in einem Dock
zerlegen und aus besten Bestandteilen neu errichten zu können.“ [Neurath(1932/1933)],
S.206

Unentbehrliche Formsachen

Die Abstufungen von der Präzision zum Gewimmel sind dargestellt. Die Lebensformen
unterliegen ihrerseits dem ”Strom der Welt“ (Ms. 209, S.18) Worin liegt nun der Halt,
den wir unter diesen Umständen erwarten können? Kommt diese Analyse nicht letztlich
darauf hinaus, dass keine festen Anhaltpunkte für eine Weltordnung angegeben werden
können?

Sowohl der Entwurf dser Seinsgeschichte, als auch das Bild des fortlaufenden Bandmus-
ters, implizieren, dass es in der Welt für Menschen keine definitiv sicheren Haltestellen
gibt und dass auch Formkonventionen wie Bildung sie nicht herbeizaubern können. Die
Frage an Wittgenstein ist darum: Was bietet sein Modell zur Erläuterung der Gestaltan-
teile, die unser Leben mit bestimmen. Eine Überlegung aus 1930 gibt eine einprägsame
Auskunft. Es handelt sich um eine allgemeine These, die in Verbindung mit einem Bei-
spiel expliziert wird. Den Anfang macht eine Frage, die direkt in das Umfeld von Da-
tenbanken passt. Ihr Bezugsfeld sind tote, d.h. aus dem menschlichen Zeitverlauf herau-
sextrahierte Daten. ”Wenn die Welt der Daten zeitlos ist, wie kann man dann über sie
reden?“ (Ms. 209, S.18) Die Nähe zum Tractatus ist in dieser Stelle noch zu spüren. Es
geht darum, zu verstehen, wie sich die logische Form für Menschen bemerkbar machen
kann. Diese Menschen stehen (mittlerweile) im ”Strom des Lebens“; sie unterliegen dem
Gewimmel. Die abgehobene Ordnung trifft auf den Lauf der Dinge.

Der Schnittpunkt liegt im Aussagesatz. Er ist ein zeichenartiger Sprachextrakt mit ei-
ner entscheidenden Eigenschaft: dieser Gegenstand unterliegt der Meinungsbildung und
dem Urteil. Menschen einigen sich darauf, diese Wortkombination zur Befestigung ge-
meinsamer Verhaltensweisen zu verwenden. ”Unsere Sätze werden von der Gegenwart

83



verifiziert.“ (a.a.O.) Die Übereinstimmung, mit zwischen Personen, die in einer Welt
verbunden sind, geschieht in der gelebten Gegenwart. Sie produziert die checkpoints, an
denen einander das Leben der Sprachgruppe und die Datenstrukturen treffen. Allgemein
betrachtet ist das eine Variation der dreigliedrigen Abstufung ”Einzelfall – Lebensform –
Unergründlichkeit“. Aber Wittgenstein illustriert sein These. Die angesprochene Struk-
tur findet sich in alltäglichen Beispieln wieder. Ein Maßstab ist ein Kompositum, ein
physisches Ding, das eine bestimmte Länge hat. Ein Weltbestandteil, den wir als Mess-
gerät verwenden. Aus dieser Verwendung bezieht es seine Form; sie ist ein Muster, dessen
wir uns bedienen, um Einzelvorkommen zu kategorisieren.

In diesem Falle kann man auch nicht sagen: Ja, der Maßstab mißt die Länge
trotz seiner Körperlichkeit, freilich, ein Maßstab, der nur Länge hätte wäre
das Ideal, wäre quasi der reine Maßstab. Nein, wenn ein Körper Länge hat,
so kann es keine Länge ohne einen Körper geben [Wittgenstein(2000)],
Ms.209, S.18

Die Schablone macht nur Sinn im Zusammenspiel mit den Aufgaben (der
Längenmessung), für welche wir sie entworfen haben. Die Hinweise sind in gewisser
Weise banal, man könnte paraphrasieren: Form besteht nicht ohne Inhalt.

Doch das Beispiel enthält eine prinzipiellere Lehre. ”Die Länge“ ist zwar abstrakt,
aber nicht so entrückt, dass sie nicht auf dieses Messding abgestimmt wäre. Faktische
Maßstäbe nehmen an dieser Vorausbestimmung innerhalb der Praxis des Messens teil.
Unsere Sätze sind nicht irgendwelche Zusammenstellungen von Wörtern. ”Sie müssen das
Zeug haben, um von ihr (der Gegenwart h.h.) verifiziert werden zu können.“ (a.a.O.)
Wenn diese Abstimmung zwischen der Materialität und der Formvorgabe das entschei-
dende Moment ist, steht und fällt das menschliche Verhalten in der Welt mit ihr. Einen
Maßstab zu verwenden heißt, über eine Praxis zu verfügen, die eine ”Form des Maßstabs“
(die Länge) mit einer Singularität (diesem Stock) synthetisiert. Wittgenstein weiß wohl,
dass Gummibänder dieser Aufgabe kaum gewachsen sind und dass es keine universal
einheitliche Lebensform des Messens gibt. Aber das ist unbezweifelbar: Damit jemand
messen (und einen Beitrag zur Diskussion des Messens liefern) kann, muss er sich auf
diesen Typ der Synthesis einlassen. Es ist nicht möglich, Materialität und Formenreich-
tum separat nebeneinanderlaufen zu lassen und zu verstehen, was eine Messung ist. Für
Sätze gilt dann, dass sie in einem Gebrauch ”beheimatet“ sind, der ihre Gestalt mit einer
Situation verbindet. So erhalten sie die Spannug, die sie der Welt gegenüber ausüben.
Sie geht verloren, wenn man die Kooperation der beteiligten Faktoren auseinanderdivi-
diert. ”Grammatische Tatsachen“ sind sprachlich-praktische Dispositive des Überlebens.
Sie sind nicht unerschüttelich und können verblassen, überlagert werden, zerfallen. Und
dennoch: ohne sie geht es nicht. In ihnen hat sich eine Form im Gewimmel festgesetzt.

Der Bus hält an provisorischen Haltestellen nicht provisorisch.

84



Reformulierungen, Reformen, Refugien

85



Die Nachzeichnung einiger Entwicklungslinien der europäischen Philosophie hat, was Bil-
dung angeht, zu einem zwiespältigen Ergebnis geführt. Theoretikerinnen (m/w), die sich
dieser Sache annehmen, sind (verkürzt gesagt) Nostalgiker ubd/oder Eklektikerinnen.
Nostalgisch ist die Klage über die vergangene Blüte, eklektisch kann man in doppel-
ter Weise sein. Eine Variante besteht darin, unter dem Generalvorbehalt des verlorenen
Zustands einzelne Gedanken herauszugreifen und auf Sachgehalt und Brauchbarkeit ab-
zuklopfen. Diese Option ist oft mit umfassenden Transformationsansprüchen verbunden.
Zur Dekonstruktion passt der Glaube an eine andere Welt. Weniger anspruchsvoll ist die
zweite Art des Eklektizismus, die nach der Feststellung des Verblassens abendländischer
Perspektiven die bestehenden Sachverhalte prüft und sich zu orientieren sucht. Die Vari-
anten lassen sich nicht sauber trennen. Bestehende Sachverhalte haben eine Geschichte,
die ihrerseits (in der Regel) in fortschrittsfreundlichem, oder aber verlustgeprägtem,
Ton, auf Sachverhalte zurückgreift. Die Diagnose des vorliegenden Buches belässt es bei
diesem Resultat.

Für die gesellschaftliche Debatte über den Stellenwert von Bildung ist das nur beschränkt
hilfreich. In ihr spielen die innerphilosophischen Perspektiven keine zentrale Rolle. Die
Zugänglichkeit des Bildungssystems eines Staates, seine Kosten und sein Erfolg in der
Beförderung persönlicher Ambitionen und des Gemeinwohls stehen im Vordergrund.
Diesbezügliche Auseinandersetzungen beziehen sich wohl auf generelle theoretische Po-
sitionen, doch die Verbindung zwischen politischen Programmen und gedanklicher Fun-
dierung ist lose geknüpft. Nach Prüfung der vorgelegten Quellen ist nicht ersichtlich,
wie dieser Umstand seitens der Philosophie zu ändern wäre. Gleichzeitig ist allerdings
deutlich, dass ihre historischen und systematischen Überlegungen an einigen Stellen von
den umstrittenen Verhältnissen beeinflusst und durch Kritik an ihnen motiviert werden.
Universitäten als Institutionen unterliegen wechselnden politischen Zugriffen, gegen die
sich ihre Mitglieder bisweilen heftig zur Wehr setzen. Als starker Einfluss hat sich im
letzten Jahrzehnt die Deregulierung dieser staatlich etablierten Bildungsanstalten nach
Marktprinzipien erwiesen.

Davon war bis jetzt in diesem Buch kaum die Rede. In Jacques Derridas Festrede ist
die Opposition gegen die Zweckwidmung der akademischen Tätigkeit sichtbar gewor-
den. Die Aufrisse dieses Kapitels verfolgen eine andere Strategie. Eine Opposition zwi-
schen Kulturwissenschaften und Wirtschaftsinteressen aufzubauen ist nicht schwierig.
Die Mangager bieten reichlich Anlass zur Kritik. Verdeckt bleibt dabei die Möglichkeit,
aus einer solchen Konfrontation auch zu lernen. Im Folgenden werden beide Optio-
nen demonstriert. Eine zwischenzeitlich populäre Kombination zwischen Bildung und
Datenbanken sind ”Wissensbilanzen“. Hier wird, so suggeriert der Ausdruck, mit Bil-
dungsgütern Rechnung gemacht. Die Erkundigung über die externen Bedingungen, in
denen universitäre Abläufe sizio-ökonomisch geregelt werden, beginnt mit einer Glosse
zu diesen Zwischensummen ”intellektuellen Kapitals“. Der Begriff ist dubios, das heißt
aber nicht, es sei nutzlos, produktive Beziehungen zwischen wirtschaftlichen Interessen
und theoriegeleiteter Forschung herzustellen. Als Beispiel skizziere ich Grundgedanken
der ”Wachstumstheorie“. Sie widmet sich der Frage, wie ”geistige“ Impulse. die einen
bedeutenden Beitrag zur Produktivität moderner Gesellschaften leisten, konzeptuell ein-

86



zuordnen sind. Es zeigt sich: sie erinnern an Platon.

Konkreter als diese zwei Seitenblicke werden die beiden abschließenden Segmente. Eine
greifbare Reorganisation des Hochschulwesens im Hinblick auf internationale Vergleich-
barkeit und deregulierte Konkurrenz ist die Bolognareform, welche österreichischen Uni-
versitäten per Gesetz verordnet wurde. Ein Rückblick auf diesen Vorgang an der Univer-
sität Wien, verbunden mit einer Mängelliste, fasst die Erfahrungen des AUtors als des
Vorsitzenden der zuständigen Curricularkommission zusammen. Diese Tätigkeit war weit
entfernt von den hier dargestellten Überlegungen zu Bildung. Der Bericht markiert einen
politisch-organisatorischen Gegenpol zu ihnen; die Frage der Vermittlung bleibt offen.
Auf einem Umweg wird zuletzt dennoch versucht, einen Gesamteindruck wiederzugeben.
Als Reaktion auf die Bolognareform, und inspiriert vom idealistischen Bildungsbegriff
(”Bildung statt Ausbildung“), kam es im Spätherbst 2010 zu massiven Protesten der Stu-
dierenden an Österreichs Hochschulen. Das Auditorium Maximum der Universität Wien
war wochenlang besetzt. In diesem Kontext hielt ich eine Anfängerübung, die ein Wi-
ki begleitete.45 Eine Montage aus Beiträgen in dieser kooperativen Plattform vermittelt
einen Eindruck vom Geschehen. Die Demontage des emphatischen Begriffes, zugleich sei-
ne Wiederinbetriebnahme, und die Erschließung eines neuen Mediums zur Unterstützung
geteilter Lernvorgänge finden gleichzeitig statt. Einfacher ist der Problemstand nicht zu
präsentieren.

45Erste Ansätze einer Wiki-Pädagogik bieten [Pentzold(2006)], [Rafaeli(2006)], [Hrachovec(2006b)],
[Hrachovec(2006a)], [Hrachovec(2007)].

87



Wissensbilanzen

Ein ehemaliger Trainer der österreichischen Fußballnationalmannschaft sagt in einem In-
terview über seine Tochter: ”Die Michaela hat immerhin einen Doktor-Titel, und der ist
mehr wert als alle meine Fußball-Titel zusammen.“46 So sieht die Rangordnung der eu-
ropäischen Kulturstaaten aus. Expertise am Fußballfeld ist eine profitable, aber letztlich
eingeschränkte Sache. Wirklich wertvoll ist die akademische Ausbildung. Das Doktorat
verbürgt nicht einfach gut dotierte Posten, sondern eine Befriedigung höherer Art. Die
Auskopplung vom direkten Umsetzungsdruck des handwerklichen oder firmengesteuerten
Tagesgeschäftes verleiht Souveränität und Sozialprestige. In dieser Linie liegt auch die
Auffassung, dass die Beschäftigung mit Wissen für sich alleine wertvoll ist, sei es wegen
der sachlichen Attraktivität, sei es, weil sie ins Bild des Menschen als eines vernünftigen
Akteurs passt.

Die Einschätzung Josef Hickersbergers ist zunehmend antiquiert. Am Organisationswan-
del der Universitäten läßt sich die Erschütterung der konventionellen Reihenfolge des Bil-
dungssystems gut verdeutlichen. Die Wiener Situation, in der das Universitätsgebäude
ähnliche Repräsentationsaufgaben erfüllt, wie das Parlament, zwei große Museen und das
Burgtheater, ist ein Extrem, doch sachlich spiegelt sie die Rolle der Hochschule als einer
staatlichen Schlüsselinstitution schräg vis á vis vom Regierungssitz. Vom Kaiser bis zu
den Wissenschaftsministern (m/w) der 90-er Jahre des vergangenen Jahrhunderts stand
das österreichische Universitätswesen unter der Führung einer Bürokratie, die – fachlich
offenbar unbefugt – das Protektorat des Staates über seinen tertiären Bildungssektor
ausübte.

Akademisches Wissen wurde in dieser politischen Konstellation durch eine Behörde vor
der Vermischung mit zweckorientierten kognitiven Kompetenzen geschützt. Die Univer-
sitäten haben, so wenig wie die Post oder die Energieversorger, als nationale Monopole
Zukunft. Zu eklatant ist der Widerspruch zwischen der großen Geste, mit welcher die Re-
gierung direkte Verantwortung für die Wissenschaftsentwicklung der Nation übernahm,
und ihrer Unzuständigkeit in allen Detailfragen, die faktisch dazu führte, dass eine kleine
Gruppe akademischer Funktionäre die Vorgänge in dieser Reservation bestimmte. An-
stelle des Modells von Staatsbeamten (m/w) im universitären Sondereinsatz trat das
Vorbild der Firmenorganisation mit Vorstand, Aufsichtsrat und Betriebsrat. Die Hoch-
schulen sind selbst verantwortlich für ihr Auftreten am Bildungsmarkt. Sie verhandeln
mit dem Ministerium um die Ressourcen, die sie zur Erfüllung der akkordierten Ziel-
vorgabe benötigen. Der Paradigmenwechsel provoziert einen Identitätskonflikt, der sich
in den betroffenen Institutionen in unterschiedlicher Stärke bemerkbar macht. Hans N.
Weiler hat konstitutive Ambivalenzen der deutschen Universitäten beschrieben. Sie be-
treffen Autonomie, Reformen, Hochschulzugang, (Inter-)Nationalität und die Rolle der
Studierenden. Letztlich deuten sie darauf hin, dass sich zwei Auffassungen von Wissen
gegenüberstehen:

Here there reigns, on the one hand, the time-honored notion of the academy
46Österreich, 12.11.2006, S.15

88



as the place where knowledge is pursued for its own sake. On the other
hand there prevails – in its crassest form – what has come to be known
as the notion of shareholder value. In this kind of ambivalent perspective,
scholars are at once seen as independent high priests of knowledge, or as
public servants of whom certain outcomes are expected. [[Weiler(2005)] S.
15f (online-Version)]

Die Phrase ”hohe Priester der Wissenschaft“ kommt nicht von ungefähr. Zweifellos ist
das moderne Leben durchgängig von Ergebnissen wissenschaftlicher Arbeit geprägt, doch
die ”angewandte Forschung“ erreichte selten das Prestige der Grunddisziplinen. Darwin,
Einstein, Freud und Foucault konnten im Windschatten des alten akademischen Systems
unterkommen, ohne den Geldgebern die Nützlichkeit ihrer Untersuchungen vorweg nach-
weisen zu müssen. Ein Unternehmen, das den Erfordernissen von Nachfrage und Angebot
von ”Bildungsgütern“ zu genügen hat, wird nur beschränkten Wert auf Prinzipienwissen
legen.

Die ”university of culture“ (Bill Reading47) repräsentierte einigermaßen homogene na-
tionale Traditionen und berief sich auf ein simples Modell des Wissenstransfers, dem
gemäß sich die Ergebnisse ihrer Grundlagenforschung sukzessive in den Anwendungs-
bereichen, insbesondere der Wirtschaft, ausbreiteten. ”The university of culture is no
more.“[Cowan(2005)] S.3 Einen lebhaften Eindruck der Hoffnungslosigkeit akademi-
scher Würde bietet die kleine Schrift Jacques Derridas über die Universität, die schon
im vorigen Kapitel kommentiert wurde und in welcher der Meister der Dekonstruktion
die von ihm selbst unablässig zerlegten Traditionszusammenhänge um das suggestive
Wort ”Professor“ (Bekenner) neu zu bündeln versucht.[Derrida(2001)] Und die Proli-
feration von Expertise in Innovationssystemen erweist sich bei näherem Zusehen auch
als kompliziert zwischen diversen gesellschaftlichen Akteuren verschaltet.

Universitäten partizipieren in einer multivalenten Kooperationsumgebung und werden
darauf angesehen, was sie zur ökonomischen Entwicklung beitragen. Ihre innovati-
ve Kapazität ist ein geteilter Segen, sofern sie dazu eingesetzt wird, die relative Ei-
genständigkeit der Hochschulen vom Tagesgeschäft auszuhebeln.

Weil sie gänzlich unabhängig, ganz auf sich gestellt ist, bleibt die Universität
auch eine schutzlos preisgegebene, einzunehmende, zuweilen zur bedingungs-
losen Kapitulation verurteilte Festung. Wohin sie sich auch begibt, sie sthet
kurz davor, sich preiszugeben. Weil sie es nicht duldet, daß man ihr Bedin-
gungen aufzwingt, ist sie, blutleer und abstrakt, manchmal gezwungen, sich
bedingungslos zu ergeben. [Derrida(2001)] S.17

Paradigmatisch nennt Robin Cowan die Beispiele zweier kanadischer Mediziner (m/w),
deren Laborarbeit mit den Interessen von Pharmakonzernen kollidierte, welche die

47 [Readings(1997)]. Zur Auseinandersetzung mit Readings Thesen vgl. u.a. [Waks(2002)], der
”
corpo-

rate universities“ als
”
shadows“ der traditionellen Bildungseinrichtungen versteht: als Institutionen in

ihrem Schatten, als ihre Schattenbilder, aber auch als Antizipationen (
”
foreshadowing“) ihrer Zukunft.

Über Industrie und Hochschulen in Europa und den USA schreibt [Ramirez(2002)]

89



betreffende Forschungsinstitution subventionierten.48 Der Typus des Hochschullehrers
(m/w) war bisher von jenem der Unternehmerin (m/w) deutlich unterschieden. Die Fra-
ge, ob eine Behauptung zutrifft, wurde von ihrer Nützlichkeit meist getrennt gehal-
ten. ”Die Forschung und ihre Lehre ist frei“ bedeutete ein staatlich verbrieftes Privileg
zur Wahrheitssuche. Die Geisteswissenschaften, die derart klischeehafte Vorgaben selbst
energisch demontiert haben, sind nicht die besten Advokaten eines geschichts-enthobenen
Standards für die eigene Tätigkeit. Als neue Richtschnur bietet sich die Wirtschaft an.

Die Universitäten geraten in den Sog betriebswirtschaftlicher Betrachtungen. Natürlich
sind sie schon lange Unternehmen (sui generis), die Veränderung betrifft die Legitimation
und damit auch das Selbstverständnis der Institution, darum auch ihre Existenzberech-
tigung. So prognostiziert der Soziologe Stefan Titscher, als Sprecher einer Steuerungs-
gruppe des österreichischen Wissenschaftministeriums:

In den kommenden Jahren wird sich die Einstellung der universitären Haupt-
akteure dahingehend verändert haben, dass zwei Stufen der Transformation
als selbstverständlich angesehen werden: Zunächst wird Kapital in Wissen
transformiert, und in einem zweiten Schritt wird (neues) Wissen in Kapital
umgwandelt. Dass diese zwei Stufen als selbstverständlich angesehen wer-
den, meint, dass sie als die Kernprozesse universitärer Produktion begriffen
werden. werden.[Titscher(2004)] S.123

Der Staat investiert in die wissenschaftliche Tätigkeit, die sich in der Folge in Renditen
umsetzen läßt. Das ist der grobe Kern, der gleich anschließend durch eine Modifikation
adaptiert wird. Titscher beruft sich auf den erweiterten Kapitalbegriff Pierre Bourdieus,
der aus der Analyse der Hegemonialstrukturen sozialer Systeme stammt.

Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass hier der Kapitalbegriff – analog zu
Pierre Bourdieu – weiter gefasst wird und nicht nur ökonomisches, son-
dern auch kulturelles Kapital (wie Fähigkeiten, Qulifikationen), soziales Ka-
pital (das sich in Beziehungen, Verpflichtungen niederschlägt) und sym-
bolisches Kapital (manifestiert in Rankings und anderen Prestigewerten)
meint.[Titscher(2004)] a.a.O.

Das flache ökonomische und das differenzierte soziologische Verständnis von Kapital
verschränken sich in einer aufschlussreichen Hybridform. Das eine ist eine Finanztrans-
aktion, das andere ein Entwicklungsprozess innerhalb einer Organisation. Es ist ein Un-
terschied, ob jemand den Gehalt einer Professorin zahlt, oder ob die Professorin in
eine Berufungskommission nominiert wird. Bourdieus Analogie der Wertschöpfung ist
sicherlich suggestiv, doch sie wird bedenklich, wenn die analogisierten Bereiche in ei-
ne gemeinsame Konstruktion gepackt werden. Das Kapital1 des Ministeriums induziert
Kapital2 der Universitäten, die ihrerseits aus Kapital2 Kapital1 und Kapital2 generieren.
Geld macht wissenschaftliche Qualität und diese Qualität macht Geld. Schließlich zählen
beide Faktoren als ”Kapital“. Zur politischen Rechtfertigung des Universitätsbudgets ist
48Die Fälle von David Healy und Nancy Olivieri werden auf einer Webseite der Canadian Federation of

Students dargestellt: http://www.cfsmb.ca/index.php?section_id=24 (16.2.2010)

90



diese Formel gut genug. (Österreichs berüchtigte ”Weltklasseuniversitäten“.) Für den
feineren Geschmack steht die Differenzierung im Kapitalbegriff bereit. Sie ist in diesem
Kontext strategisch doppelbödig.

Ein blendender Terminus für diese Doppelbödigkeit ist Wissensbilanz. Titscher kom-
mentiert seine Anleihen an Bourdieu mit einem Querverweis auf das österreichische Uni-
versitätsgesetz 2002. ”In dürrer Gesetzeslogik kommt dies in der ’Wissensbilanz‘ zum
Ausdruck, die Universitäten dem neuen Gesetz zufolge legen müssen.“[Titscher(2004)]
a.a.O. Die Modifikation des Kapitalbegriffs greift auf die Konzeption des Wissens über.
Sofern er in Bilanzen erfasst wird, handelt es sich um einen quantitativen Faktor im
betrieblichen Rechnungswesen. So einfach ist es auch hier nicht (immer) gemeint. Da
Wissen eine Ressource eigener Art ist (kulturelles Kapital), bedarf es einer neuen Vari-
ante von Bilanz. Die Anverwandlung des Hochschulbereiches an die Marktwirtschaft be-
dient sich einer semantischen good cop/bad cop Strategie. Die beinharten ökonomischen
Kategorien wechseln mit der konzilianten Position: ”Das sind keine konventionellen Rech-
nungsabschlüsse.“

Um die Bedeutung dieser begrifflichen Doppelperspektive richtig zu ermessen, ist ein
weiterer Argumentationsstrang zu beachten. Die Universitätsreformer haben auf eine
skandinavische Entwicklung zurückgegriffen, die auf Anomalien des Aktienmarktes rea-
giert. Vgl. [Daum(2003)], [Grübel et al.(2004)Grübel, Klaus/Szogs] Firmen wie
Microsoft oder Oracle erreichen Börsennotierungen, die hundertfach über den materiel-
len Kennzahlen liegen, die nach herkömmlicher Methode ihren Wert bestimmen. Intuitiv
liegt das daran, das ihre Erfolgsaussichten nicht darin begründet sind, dass sie Immo-
bilien oder Zugang zu Rohstoffen besitzen. Ihr know how zählt, das Ensemble an Ideen
und Fertigkeiten, welches ihnen die Erschließung der Zukunftsmärkte der Informations-
gesellschaft erlaubt.

Ein Faktor, der zu derart eklatanten Erfolgen führt, verdient sorgfältige Prüfung. Eine
Angestellte weiss, wie sich die Entscheidungsabläufe besser organisieren lassen; sie weiss,
wo zusätzliche Ersatzteile zu beschaffen sind und kennt die Experten für Steuerfragen.
Firmen setzen sich aus mannigfaltigen derartigen Kompetenzen zusammen, sie besitzen,
nimmt man die jüngst erweiterte Terminologie zu Hilfe, soziales Kapital. Die Wortwahl
hat einen gezielten Effekt. Was früher eine diffuse Mischung aus – unter anderem –
Personalpolitik, Sachkompetenz, Routine, hierarchischen Traditionen, Aussenkontakten
und Mitarbeitermotivation gewesen ist, wird in ein Mess-System normalisiert. Kapital
muss schließlich auf irgend eine Weise quantifizierbar sein. Sieht man die Literatur zur
Einführung von Wissensbilanzen durch, findet man gute Gründe dafür, Interna moderner
Unternehmen auf diese Weise darzustellen.

Bei der Planung, Steuerung und Kontrolle von Intangibles steht für die Un-
ternehmen, die zunehmend von immateriellen Vermögenswerten abhängen,
nicht die Frage im Vordergrund, wie hoch der monetäre Wert des intel-
lektuellen Kapitals einer Organisation ist. Eine objektive Ermittlung ist
kaum möglich und deren Nutzen unter dem Gesichtspunkt der Unterneh-
mensführung ohnehin fraglich. Viel wichtiger ist doch die zielgerichtete Ge-

91



staltung des intellektuellen Kapitals zur Steigerung des Unternehmenswertes
und damit im Endeffekt die Transformation von Intangibles in monetäre Re-
sultate! [Stoi(2004)] S.14

Zu diesem steuerungstechnischen Ansatz gibt es das mitarbeiterinnen-freundliche Pen-
dent:

Weiters wird eine verbesserte Orientierung der Mitarbeiter über die Wissens-
bestände in der Organisation erreicht. Zentral aber ist die Entwicklung einer
gemeinsamen Sprache über das Wissen innerhalb des Unternehmens sowie
Transparenz über Zugang zu Wissen: Wie reden wir über Wissen? Wer kann
bei spezifischen Problemen (etwa der Produktionsplanung oder der Materi-
alauswahl) gefragt werden?

Die gemeinsame Sprache zu einem spezifischen Thema wie Wissensmanage-
ment zu entwickeln, erfordert die Teilnahme aller betroffenen Gruppen und
Abteilungen.[Bornemann(2004)]

Ein weiterer Faktor ist die verbesserte Aussendarstellung des Unternehmens, das durch
derartige Rechenschaftsberichte aussagekräftiger auftritt, als in den gängigen Informa-
tionsbroschüren. Consulting Büros nehmen sich dieser neuen Entwicklung an. Für den
Bereich der Universitäten lohnt sich jedoch die Frage, welches Licht diese Betrachtungs-
weise auf ihre Tätigkeiten wirft.

Das österreichische Wissenschaftsministerium ist vorgeprescht. Während in ganz
Deutschland, glaubt man dem ”Wissensbilanz-Blog“, noch im Sommer 2008 einzig der
Stiftungslehrstuhl Tourismus an der katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt eine
Wissensbilanz veröffentlicht hatte49, ist sie für alle österreichischen Hochschulen ab 2006
verpflichtend. Per Verordnung ist festgelegt, wie das Sozialkapital und die Produkti-
onsprozesse der Lehranstalten zu erheben sind. Unter ”Humankapital“ fallen das Per-
sonal, die Habilitations- und Berufungszahlen, Auslandsaufenthalte, Gastforscherinnen
und ”Anzahl der Personen, die an Weiterbildungs- und Personalentwicklungsprogram-
men teilnehmen.“50

”Strukturkapital“ enthält Großgeräte und die Nutzfläche pro Uni-
versität, überraschender Weise aber auch Aufwendungen zur Frauenförderung und für
Studierende mit Behinderungen. ”Beziehungskapital“ umfasst Gutachtertätigkeit, Funk-
tion in wissenschaftlichen Gremien und – ohne Scherz – die ”Anzahl der Entlehnungen an
Universitätsbibliotheken“ (Ziffer II.3.5). Auf 30 Seiten wird in einem Anhang spezifiziert,
welchem Datenformat die einzelnen Angaben zu genügen haben.

Für Wissensbilanzen läßt sich ins Treffen führen, dass sie die Transparenz immateri-
eller Arbeitsabläufe in und zwischen Teams fördert und damit – es muss sich rechnen
49http://www.wissensbilanz.de/blog/archives/196-Veroeffentlichte-Wissensbilanzen-in-

Deutschland.html. Die Dokumentation ist mittlerweile nicht mehr zugänglich.
50Die Verordnung findet sich unter http://archiv.bmbwk.gv.at/universitaeten/recht/gesetze/wbv/
wbv.xml (16.2.2010) Die Wissensbilanz der Universität Wien für 2007 ist unter http://www.univie.

ac.at/mtbl02/02_pdf/20080714.pdf (16.2.2010) veröffentlicht. Eine Zusammenstellung für Inns-
bruck findet sich hier: http://www.uibk.ac.at/fakten/leitung/rektor/sim/wissensbilanz/wibi-
andere.html (16.2.2010)

92



- auch den Wert der Produkte steigert. Was das Ministerium vorschreibt ist dagegen
die Erhebung ausgesprochen inhomogener Kennzahlen. Personalstand und Habilitati-
onsquoten und die Anzahl von Kursbesuchen zur Personalentwicklung charakterisieren
(unter anderem) das ”Humankapital“. Offen bleibt, ob ”geschenkte“ Habilitationen und
die Teilnahme an Brandschutzübungen dieses ”Kapital“ erhöhen und wer entscheidet,
ob eine hohe Quote negativer Leistungsbeurteilungen in Lehrveranstaltungen als Zeichen
für Qualitätsanspruch oder mangelnde Didaktik zu nehmen ist.

Das Anschauungsbeispiel der Verordnung aus dem Wissenschaftsministerium macht
deutlich, dass die humanistische Gänsehaut, die bei Ausdrücken wie ”Beziehungskapital“
entstehen mag, einen sentimentalen Nebeneffekt darstellt. Wenn die ”Anzahl von Akti-
vitäten an Universitätsbibliotheken“ als so eine Beziehungsgröße angegeben wird, macht
es wenig Unterschied, was jemand sonst noch als eine Art Kapital bewertet. Abgesandte
e-Mails, affichierte Plakate. Deutlich ist eine Fehl-Passung zwischen dem griffigen Namen

”Wissensbilanz“ und der Realität des akademischen Lebens. Staatliche Kontrollorgane
benötigen eine checklist für politische Entscheidungen, das wird die Diskussion über sol-
che Rechenschaftsberichte nicht weiterbringen. Instruktiver ist es, sich anzusehen, wie
Forschungseinheiten die Vorgabe verwenden, um sich der Öffentlichkeit im rechten Licht
zu präsentieren. Dort grenzt die Universität an Marktabläufe.

Es bedarf nur geringer Phantasie, um sich das Aussehen der Schriftstücke vorzustellen,
die von trendbewußten akademischen Einrichtungen vorgelegt werden.51 In ansprechen-
dem graphischen Design versichert der Vorstand eingangs mit Foto und faksimilierter
Unterschrift, dass die Entwicklung des vergangenen Jahres sehr positiv verlaufen sei. Es
folgen – eventuell nach einem ”mission statement“ – Neuigkeiten aus dem Betrieb, die
Aufstellung der Mitarbeiterinnen (m/w) und Projekt-, Publikations- sowie Reiselisten.
Tabellen mit Kennzahlen, wie sie das Ministerium verlangt, sind dezent eingefügt. Ein
Ausblick schließt mit Dank an die Mitarbeiterinnen (m/w) und der Bitte, dem Rech-
nungsleger weiterhin das Vertrauen zu bewahren. Aus Sicht der alten Wissenselite sind
diese Broschüren überflüssige Verpackung. Sie konnte sich auf die Selbstverständlichkeit
des Fächerkanons und die Bestandsgarantie durch die nationale Bildungsaufsicht stützen.

Qualitiativ hochwertiges Wissen boten die dazu designierten Institutionen kraft ihrer
Tradition und ihres Auftrags. Genau diese Befähigung versuchen nun kleinere, kompakte
Ausbildungs- und Forschungsgruppen für sich zu reklamieren. Die Ironie eines Gesetzes,
das Wissensbilanzen für Universitäten vorschreibt, liegt darin, dass diese Verstaatlichung
sich auf einem Abstraktionsniveau bewegt, das den Zweck der Übung, nämlich die Do-
kumentation wissenschaftsspezifischer Verläufe, annuliert. Die neo-liberalen Planungs-
agenturen sitzen einem Phantom von ”Wissen“ auf, ausgerechnet dort, wo sie Wissen
besser handhaben wollen.

Diese Tätigkeitsberichte wenden sich an Teilnehmerinnen (m/w) am deregulierten Bil-
dungsmarkt, welche den alten Prestige-Regeln nicht mehr vertrauen. Die Rhetorik des
Fortschritts, der Kooperation und sozialen Verantwortung, welche die Informationen zum

51Zur Illustration kann die Bilanz des
”
Instituts für Internationales Management, Abteilung für Inter-

nationale Unternehmensführung“ dienen. http://www.imgmt.jku.at/generalstuff/wb_2006.pdf

93



Ausbildungsangebot umrahmen, gehören ebenso zum öffentlichen Auftritt, wie das ge-
diegene Layout auf Hochglanz. An der Tatsache, dass in den reichen Konsumdemokratien
das Aussehen der Produkte einen maßgeblichen Erfolgsfaktor darstellt, führt kaum ein
Weg vorbei. Und insofern ”das Produkt Wissen“ zunehmend nach wirtschaftsnahen Kri-
terien gesehen und beurteilt wird, ist die dargestellte Entwicklung weder überraschend,
noch verwerflich.

94



Ökonomie

Ein nach wie vor wirksames Paradigma in der Nationalökonomie ist Adam Smith’ Er-
klärung des ”Reichtums der Nationen“, ausgehend von den Faktoren Grundbesitz, Ar-
beitskraft und Kapital. Die Logik der Arbeitsteilung und der Kapitalakkumulation stei-
gert die Produktivität und wirft die Frage auf, in welchen sozialen Verhältnissen sich
dieser Wachstumsschub konsolidiert. Mit dem Scheitern der kommunistischen Planwirt-
schaften ist Smith’ Metapher von der ”unsichtbaren Hand“ des Marktes, die für eine opti-
male Verteilung der Ressourcen sorgt, anscheinend bekräftigt worden. Die ”neoklassische
Schule“ setzt auf die erfolgreiche Selbstregulierung des liberalen Wirtschaftssystems.

Die Konkurrenz gewährleistet demnach, dass sich Preise, die sich aus Arbeitslohn und
Gewinn berechnen, auf einem niedrigen Niveau einpendeln. Sie entwickelt sich in einem
operativen Kontext, der durch das formale Hilfsmittel von ”Produktionsfunktionen“ be-
schrieben werden kann. Die Beobachtungen von Adam Smith stellen eine Beziehung
zwischen den Faktoren (Grundbesitz, Kapital, Arbeit) fest. Aus ihrem Zusammenwirken
erklärt er die Wertschöpfung einer Volkswirtschaft. Die mathematische Blaupause dazu
gibt das Schema Q = f(X1, X2, X3 . . .), das in den aktuellen Lehrbüchern für das Brut-
tonationalprodukt (BNP), sowie die Produktionsfaktoren Arbeit (A), Kapital (K) und
Technologie (T) spezifiziert wird:

BNP = f(A, K, T)

Der Faktor ”Technologie“ ist um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts in die
Gleichung aufgenommen worden. Robert Solow hatte festgestellt, dass der Produk-
tivitätszuwachs der Nachkriegswirtschaft sich aus der Expansion des Arbeitsmarktes
und erhöhten Investitionen nicht hinreichend erklären ließ.52 Eine Variable zur Erfas-
sung des technischen Wissens und der damit (eventuell) verbundenen Effizienzsteige-
rung der Arbeitskraft erwies sich als notwendig. Ein ”Solow residual“53 ist der durch
die herkömmlichen Faktoren nicht abgedeckte Rest an Produktivität. Auf diese Zusam-
menhänge greift die Empfehlung von ”Wissensbilanzen“ zurück. Aktien geben einen
berechenbaren Wert wieder, der bei bestimmten Unternehmenstypen weit über dem Be-
triebsbesitz und dem geschätzten Beitrag der Arbeitsleistung liegt. Die Börsennotierung
enthält einen Geldanteil, der auf das firmenspezifische Wissen zurückgreift.54

52

”
In summary, the Solow residual is that part of output growth that cannot be attributed to the

accumulation of capital and labor. There is a variety of factors that may contribute to output growth
and hence the residual may be sizable. Quantifying the main determinants of the Solow residual may be
instrumental in comparisons of growth experiences across countries and in testing theories of economic
growth.“ http://www.encyclopedia.com/doc/1G2-3045302550.html (18.2.2010).

53Robert Solow stellt seine Forschung in der Nobelpreisrede allgemeinverständlich dar: http:

//nobelprize.org/nobel_prizes/economics/laureates/1987/solow-lecture.html (18.2.2010).

”
Gross output per hour of work in the U. S. economy doubled between 1909 and 1949; and some

seven-eighths of that increase could be attributed to ”technical change in the broadest senseänd only
the remaining eight could be attributed to conventional increase in capital intensity.“

54 [Lavezzi(2001)] gibt einen guten Überblick über die hier angesprochene
”
Wachstumstheorie“.

95



Die Konstellation ist nicht ungewöhnlich. Auf die Frage, warum dieses Buch so teuer
sei, kann als Antwort kommen: ”Die Autorin hat soeben den Nobelpreis erhalten.“ Ein
Gebrauchtwagen aus dem Besitz des jetzigen Papstes erzielt einen hohen Erlös. Quan-
titativ messbare Tauschwerte sind in vielfacher Hinsicht mit Qualitäten verflochten, die
sich der rechnerischen Erfassung auf den ersten Blick widersetzen. ”Von Treue allein
kann man sich einiges kaufen“ verkündet die Werbung einer Supermarktkette, die Teile
des durch Kundenbindung und Aquisition von Planungsdaten an die Klientele als ”Treu-
ebonus“ zurückgibt. Hier kann nicht diskutiert werden, nach welchen Kriterien sich die
Bedeutung sprachlicher Ausdrücke normieren läßt [Hrachovec(1993)], interessant ist
ein Effekt der Einbeziehung kognitiver Ressourcen in den ökonomischen Kalkül. Das Ver-
fahren bewirkt nämlich nicht nur – wie die Humanisten (m/w) häufig beklagen – eine
Verrechnung menschlicher Werte, sondern auch umgekehrt einen Perspektivenwechsel im
Funktionszusammenhang. Wissen ist nicht nur etwas prinzipiell anderes, als Grundbesitz
und Arbeitskraft, es verhält sich auch in den wirtschaftlichen Zusammenhängen, welche
die moderne Ökonomie durch komplizirte Formelsysteme modelliert, auf unterschiedliche
Weise.

Die Feststellung ist ambivalent. Aus der Sicht der Humanwissenschaften ist Wissen
selbstverständlich kein Quantum, von ökonomischer Seite ist seine Besonderheit der An-
stoß zur begrifflichen Korrektur vorhandener Theorien. Den fachinternen Effekt kann
man im Wechsel zwischen zwei Repräsentationen des ”Technologiefaktors“ der Pro-
duktionsfunktion beobachten. Wachstumstheorie nach R. Solow betrachtete ihn als au-
ßerökonomische Größe. Ein jeweils vorgegebener Entwicklungsstand wirkt sich auf das
Ergebnis der Kalkulation des BNP aus. Über wirtschaftliche Zusammenhänge hat diese
Konstruktion nichts zu sagen. Die Berücksichtigung der spezifischen Qualität kogniti-
ver Leistungen durch Paul M. Romer greift dagegen auf extra-ökonomische Intuitionen
zurück und baut sie in ein neuartiges Modell ein.

But there are other stages in the development of ideas. Think about the basic
science that led to the discovery of the structure of DNA. There are some
kinds of ideas where, once those ideas are uncovered, you’d like to make them
as broadly available as possible, so everybody in the world can put them to
good use. There we find it efficient to give those ideas away for free and
encourage everybody to use them. If you’re going to be giving things away
for free, you’re going to have to find some system to finance them, and that’s
where government support typically comes in.

In the next century we’re going to be moving back and forth, experimenting
with where to draw the line between institutions of science and institutions of
the market. People used to assign different types of problems to each institu-
tion. ’Basic research‘ got government support; for ’applied product develop-
ment,‘ we’d rely on the market. Over time, people have recognized that that’s
a pretty artificial distinction. What’s becoming more clear is that it’s actual-
ly the combined energies of those two sets of institutions, often working on
the same problem, that lead to the best outcomes. [Romer/Bailey(2001)]

96



Romer kritisiert die Auffassung, wirtschaftliches Wachstum könnte – gegeben eine Tech-
nologiekonstante – durch höhere Kapitalinvestitionen erreicht werden.55 (Das war jahr-
zehntelang die Politik der Weltbank.) Er ”ökonomisiert“ die Umstände, welche hin-
ter einer solchen Konstante stehen, indem Eigenschaften der geistigen Produktion
berücksichtigt, die in der Wirtschaftswissenschaft bisher eine nachgeordnete Rolle ge-
spielt haben. Wieviel ist ein Nobelpreis für Literatur wert? Einerseits handelt es sich
um eine unmessbare Größe, andererseits geht aus Verlagsabrechnungen klar hervor, um
welchen Faktor der Buchverkauf und der Marktwert der Preisträgerin gestiegen sind. Die
Welten der ”Kulturnationen“ und der Marktforschung prallen an derartigen Schnittstel-
len hart aufeinander. Dennoch können die Human- und Sozialwissenschaften aus Romers
Modell auf dem Umweg über Wachstumstheorie etwas über ihr eigenes Untersuchungs-
gebiet lernen.

Ökonomische Analysen basieren in der Regel auf der Voraussetzung materieller Konkur-
renz bei abnehmendem Grenznutzen. Ein Baum kann entweder für Möbel, oder Papierer-
zeugung, oder als Heizmaterial verwendet werden und mit der Höhe der Investitionen in
einen dieser Bereiche sinkt die Ertragsrate. Ein gesättigter Markt reagiert schwächer auf
zusätzliche Mittel. Gedanken allgemein, und speziell Formeln, technische Anweisungen
und Verfahrensweisen, sind von anderer Art. Nicht umsonst hat R. Solow sie als einen
Fundus betrachtet, welcher der gesamten Wirtschaft zur Verfügung steht. Der Fachaus-
druck für Güter, die beliebig viele Personen benutzen können, ohne einander etwas weg-
zunehmen, ist ”nichtrivalisierend“. Zedernholz hilft gegen Motten, diesen Rat kann jeder
Haushalt kostenfrei anwenden. Das heißt zugleich, dass er in wirtschaftlicher Hinsicht
keine Rolle spielt, so ist die Rede vom ”exogenen“ Charakter des technischen Fortschritts
zu verstehen. Faktoren, die dem Kalkül des Mangels nicht unterworfen werden können,
wirken auf ökonomische Zusammenhänge allenfalls von aussen.

Diese säuberliche Trennung der Domänen könnte von der geisteswissenschaftlichen Frak-
tion durchaus gutgeheißen werden. Doch sie ist offenbar wirklichkeitsfremd. Es ist kein
Übergriff des ökonomischen Verhaltens auf ”geistige Werte“, wenn man der Beobachtung
nachgeht, dass Gedanken sich bisweilen zu Geld machen lassen und dass richtig plat-
ziertes Wissen darum einen endogenen Wachstumseffekt bewirken kann. Paul Romer
fasst das als die schwer widerlegbare Voraussetzung, dass die wirtschaftliche Entwick-
lung unter anderem an strategischen Entscheidungen von Unternehmerinnen hängt, die
auf Forschung und Entwicklung achten. Die Zweckfreiheit der Wissenschaft spielt dabei
kaum eine Rolle, insofern ist ”endogenes Wachstum“ Beispiel für eine ”ökonomisierte“
Sichtweise. Es ist allerdings instruktiv zu sehen, wie diese Perspektive den fachhinternen
ökonomischen Diskurs vor unerwartete Schwierigkeiten stellt. Nichtrivalisierende Güter
entziehen sich dem Konkurrenzkampf zwischen Firmen, niemand kann aus ihnen einen
privaten Vorteil konstruieren. Wie soll man dann erklären, dass Unternehmen Wissen
produzieren, das sich zunehmend schneller und ohne die Beschränkungen materiell fass-
barer Produkte ausbreitet? Die Effektivität der weltweit verteilten Forschungsprozesse
hängt an der freien Distribution und wechselseitigen Korrektur ihrer Ergebnisse. Je wich-
55Zwei Beiträge, in denen Romer diese Intuitionen mit den Instrumenten der mathematischen Modell-

bildung untersucht sind [Romer(1990)] und [Romer(1994)].

97



tiger sie für die Wirtschaftsleistung werden, desto brisanter wird die Frage, wie aus ihnen
Unternehmensgewinn destilliert werden kann.

Die Antwort ist natürlich das Patentwesen. Seit der frühen Neuzeit haben Stadtregierun-
gen (Venedig) und Landesfürsten Erfindern und Konstrukteuren obrigkeitlichen Schutz
für ihre Innovationen zugesichert. [May/Sell(2005)], [Deazley(2006)] Ihr Wissen, das
mit der Veröffentlichung notgedrungen diffundierte, wurde für einen Zeitraum zu ihren
Gunsten monopolisiert. Der Staat bietet gesetzliche Protektion und lukriert ökonomische
Impulse. Im Jargon ist Wissen ein ”teilweise ausschließbares“ Gut. Es kann nicht strikt
zurückgehalten werden. Ein Silberbesteck, im Safe verwahrt, ist für den Rest der Welt
unzugänglich. Nach diesem Muster wird ”geheimes Wissen“ vorgestellt, gleichsam als be-
wachter Kodex im Besitz einer Elite. Aber so verhält es sich mit Wissen nicht. Erstens
verlangt der Umgang mit ”Geheimwissen“ bereits Wissen, sonst gäbe es keinen Unter-
schied zwischen Betrug und Erkenntniserweiterung. Die Öffentlichkeit muss in der Lage
sein, die vorgelegten Geltungsansprüche beurteilen zu können. Und zweitens ist damit
ein irreversibler Verbreitungsprozess eingeleitet. Wissen, das nicht angewandt wird, ist
kein Wissen.

In pointierten Anekdoten läßt ein Fürst den Architekten seines Palastes umbringen,
damit seine Fähigkeiten sich nicht verbreiten können. Das gelingt schon in der An-
ekdote nicht, noch weniger im Kontext des modernen Marktes, wo jede Neuerung
sofort analysiert und reproduziert werden kann. ”Ausschließbar“ ist Wissen nur in-
sofern sozio-ökonomische Regelungen den Akteuren zur Hilfe kommen. Paul Romers
Überlegungen zum endogen verursachten Wirtschaftswachstum führen direkt zur Frage,
wie das Verhältnis zwischen den Anreizen zu privaten (und privatisierbaren) Forschungs-
leistungen und der Öffentlichkeit, die solche Vorstöße sowohl privilegiert, als auch von
ihnen profitiert, weltweit gestaltet werden soll.

In einer Reihe von Interviews hat P. Romer die skizzierten fachspezifischen Überlegungen
in griffiger dualistischer Terminologie ausgedrückt. Er spricht vom Verhältnis zwischen
Rezepten und Zutaten, Bits und Atomen, allgemein zwischen Ideen und materiellen
Gegebenheiten.

Now, where do ideas come in? Quite simply, ideas are the recipes we use
to rearrange things to create more value and wealth. For example, we have
ideas about ways to make steel by combining iron with carbon and a few
other elements. We have ideas about how to take silicon – an abundant
element that was almost worthless to us until recently – and make it into
semiconductor chips.

So we have physical materials to work with – raw ingredients – which are
finite and scarce, and we have ideas or knowledge, which tell us how to use
those raw materials. [Romer/Kurtzman(2008)], S.1

Als Philosophin (m/w) ist man etwas verblüfft, die glatte platonische Gegenüberstellung
als jüngste Weisheit eines Wirtschaftswissenschafters angeboten zu bekommen, doch zur
Entrüstung besteht kein Anlass. Einerseits beleuchtet die Analyse von Wissen als nicht-

98



rivalisierendem, teilweise ausschließbarem Gut die Motive des traditionsreichen griechi-
schen Paradigmas. Sie gibt einen Anstoß, den populären gegenwärtigen Anti-Platonismus
zu prüfen. Andererseits wirft die Unterscheidung zwischen einer ”economy of material
things“ und einer ”economy of ideas“ neuartige Fragen in der Ökonomie auf. Ein schönes
Beispiel Romers ist eine WHO-Trinklösung zur Eindämmung möglicherweise lebensbe-
drohenden Durchfalls. Nach Adam Smith erfüllt ein Preis für konventionelle Güter zwei
unterschiedliche Aufgaben. Er führt dazu, dass ein Gut in ”richtigen“ Mengen produziert
wird und dass es die ”richtigen“ Personen konsumieren.

Now it turns out that doesn’t work with an idea. Take some really valuable
idea. My favorite really valuable idea is something called oral rehydration
therapy which is this formula, this insight, for how to save the lives of kids
who get diarrhea. Many of them will die of dehydration if you don’t give
them fluids. If you just give them water or even give them just water plus a
little salt in it, they’ll actually get an electrolyte imbalance and die. But it
turns out if you mix in a little bit of glucose, a little bit of sugar, along with
the salt and the water, you can save millions of lives—from figuring out just
a simple formula to mix some sugar in with the salt and a few minerals with
the water.

Now what’s the right price for a discovery like that? Well, society should be
willing to pay a huge amount to have somebody go discover something like
that because it can save so many lives. But then what’s the right price for
deciding who gets to use it?

Once that idea is discovered, the efficient price for that idea is zero because
there’s no cost associated with using the idea. Another way to say it is there’s
no congestion. [Romer/Roberts(2007)]

Das Getränk aus Zucker, Kochsalz, Orangensaft und Mineralwasser ist billigst herzustel-
len, das Wichtige ist die Idee (das Rezept) – und die kann ökonomisch nicht verwertet
werden. Während ein Preis für materielle Güter die Produzentinnen entschädigt und die
Verteilung knapper Ressourcen für eine Population regelt, versagt dieses Instrument im
Beispielfall. Die Anwendung des Rezepts steht allen frei, daraus ergibt sich keine finan-
zielle Unterstützung für die Idee, die zweifellos einen riesigen praktischen Wert darstellt.

Zur Vermittlung zwischen dem Potenzial kognitiver Tätigkeiten einer Gesellschaft und
der Warenerzeugung der Marktwirtschaft diente traditionell die Universität. Ihr ist die
Aufgabe zugeschrieben worden, Ideen zu produzieren, die nicht in Modellberechnungen
quantitativ repräsentiert werden; sei es, dass sie (noch) keinen ökonomischen Nutzen
haben, sei es, dass ihre Wirksamkeit die konventionelle Nutzenrechnung sprengt. (Was
kostet die Erfindung des Kunstdüngers?) Unter ”exogenen“ Gesichtspunkten sind solche
Forschungen – wie sie es selbst meist darstellen – autonom. Unternehmer (m/w) haben
das regelmäßig im Universitätssystem produzierte Wissen aufgegriffen und verwertet.
Dem Solow-Modell, das diese Voraussetzungen formalisiert, ist entgegengehalten worden,
dass es bestenfalls Tatsachen feststellt und sie nicht erklärt.

99



Für die akademische Praxis ist das durchaus bequem. Sie erscheint als eine Betätigung,
die der Staat aus prinzipiellen Gründen budgetieren sollte. Die endogene Wachstums-
theorie ist dem status quo weniger förderlich. Der Preis für ihre Anerkennung des
Wissens als entscheidendem Produktivitätsfaktor ist seine Einbindung in ökonomische
Erklärungszusammenhänge, d.h. auch Kosten-Nutzen-Rechnungen für Universitäten.
Natürlich gab es für sie immer schon Budgets und Legitimationsbedarf, aber die Wis-
sensgesellschaft spitzt die Situation zu. Das Bildungssystem wird wichtiger und es wird
unter das Vorzeichen der projektorientierten Umsetzbarkeit gestellt. Ein Beispiel aus den
Kulturwissenschaften sind die luxuriösen Kataloge, die in Verbindung mit großen Aus-
stellungen herausgegeben werden. Verglichen mit dem hohen Publikumsinteresse richten
sich diese oft wissenschaftlich hochwertigen Publikationen an eine verschwindend kleine
Leserschicht. Aber sie signalisieren der Öffentlichkeit die Profundität des Unternehmens
– und fallen beim Gesamtaufwand offenbar kaum ins Gewicht. So entsteht eine neue
Symbiose zwischen einem Mäzen und dem Prestige, das Kunst und Wissenschaft zu
verleihen vermögen.

Diese Entwicklung wird hier nicht verteidigt. Zwei Punkte sind jedoch nach diesem kur-
zen Blick auf die fachinterne ökonomische Debatte festzuhalten. Erstens wird sich das
Verständnis von ”Wirtschaft“ durch die zunehmende Wertschöpfung durch ”geistige Ar-
beit“ ebenso verändern, wie das Verständnis dieser Arbeit selbst. Das Szenario, in dem
ein übermächtiges Kapital- und Ressourcendiktat die freie Forschungstätigkeit austrock-
net, wird durch die Konstruktion der diskutierten Wachstumsmodelle nicht unterstützt.
Sie kennen den steigenden Grenznutzen innovativer Verfahren und sehen vor, dass sich
Wissen, soll es dem erwünschten gesellschaftlichen Zweck dienen, gerade nicht nachhaltig
appropriieren läßt. Das Ergebnis wäre ein quasi-monarchisches, regulatives Regime, dem
der Liberalismus seit Adam Smith widerspricht.

Paul Romer unterstreicht die Unverzichtbarkeit freier Forschung genau an einer Stelle,
an der die Logik des wissensbasierten Unternehmens gegen den neoliberalistischen Main-
stream ein Monopol zu rechtfertigen scheint, nämlich im Fall eines Softwareproduzenten
(Microsoft), dessen Marktbeherrschung darauf beruht, dass hohe Einstiegsinvestitionen,
verbunden mit geringen Vervielfältigungskosten des einmal fertiggestellten Produktes,
die Konkurrenz ausschalten. Um unter diesen Bedingungen den Prinzipien der liberalen
Marktwirtschaft zu folgen – so deponierte Romer in einem Gutachten im Anti-Trust-
Verfahren gegen Microsoft – müssen Gelegenheiten geschaffen werden, dem Zwang des
Faktischen Alternativen entgegenzustellen.56

Solche Interventionen, das ist der zweite Punkt, verlangen eine Überprüfung des insti-
tutionellen Rahmens, in dem unsere Gesellschaft Eigentumsrechte an Dingen, Ideen und
Artikulationen regelt. Die ”partielle Ausschließbarkeit“ kognitiver Leistungen (Paten-

56

”
In any assessment of the net costs and benefits associated with this proposed remedy (i.e. die Trennung

des Betriebssystem von Anwendungen für Windows. h.h.), one simple fact stands out. Because it will
raise the rate of innovation for the economy as a whole, the remedy creates a stream of benefits that
will persist and grow far into the future. There is genuine uncertainty about the exact magnitudes of
the benefits and any costs. But any reasonable calculation shows that the expected benefits overwhelm
the costs.“ [Romer(2000)]

100



te, Copyright) hat als Kehrseite einen Multiplikationseffekt dieser Güter. Die Aufgabe
besteht nicht darin, sie unter Kontrolle zu halten, sondern ihre Entstehung und Ver-
breitung zu fördern. ”We invented non-market institutions like universities to aid us in
the production and distribution of ideas.“ [Romer/Kurtzman(2008)] Wie sieht das
für die Zukunft aus? ”Perhaps the most important ideas of all are meta-ideas. The-
se are ideas about how to support the production and transmission of other ideas.“
[Romer(2007)]. Die dazu passenden Antworten fehlen noch. ”What’s interesting about
the knowledge-economy is that we haven’t figured out what the optimal institutions are.
That’s still a wide-open question. What is the best way to structure our economic world?“
[Romer/Kurtzman(2008)] Das klingt nicht nach dem Gespenst der ”Ökonomisierung“,
wie es die Standesvertretungen oft an die Wand malen.57

57Zur Einführung in den Diskussionsstand eignen sich gut [Heinrich/Kirstein(2006)],
[Scholz/Stein(2009)]

101



Reform

Die Reform, durch welche von 2005 bis 2008 die Europäische Studienarchitektur an
der Universität Wien realisiert wurde, kann durch drei Themenbereiche charakterisiert
werden. (1) Die politischen Voraussetzungen im Hochschulbereich haben sich im letzten
Jahrzehnt einschneidend geändert. Der Vorgang ist ohne Beispiel in der Geschichte des
kontinentalen Bildungswesens. Dieser Umstand erforderte (2) eine Reaktion seitens der
Universität, die nicht auf Vorbilder zurückgreifen konnte. Sie macht es (3) notwendig, eine
Zwischenbilanz zu versuchen, welche die gegenwärtig sichtbaren Chancen und Probleme
der Entwicklung notiert.58

Rahmenbedingungen

Im traditionell selbstbewussten, tendentiell gegen die Tagespolitik abgeschirmten, aka-
demischen Bereich sind elementare Prinzipien der EU-Kommission und anderer gesam-
teuropäisch agierender Gremien selten wahrgenommen und noch seltener in ihrer Be-
deutung für Universitäten diskutiert worden. Die Deklarationen aus Bologna, Lissabon,
Bergen und London59 wurden als Bekräftigung der Bedeutung des tertiären Bildungssek-
tors gelesen und — entsprechend der humanistischen Tradition -– auch als unerwünscht
wirtschaftsfreundlich kritisiert. Dabei ist die entscheidende Umstellung, soweit ich sehe,
kaum beachtet worden. Die Europäische Union basiert auf der Aufhebung von Zoll- und
Handelsschranken, auf der (auch prospektiv) gemeinsamen Währung und einem zuneh-
mend homogenen Rechts- und Verfassungsrahmen. Das hat in der Praxis zu erheblichen
sozialen und ökonomischen Vorteilen geführt, und andererseits für zunehmenden Wi-
derstand gesorgt. Transitregeln, Anonymität der Spareinlagen und die Überbelegung
mancher Studien durch Ausländerinnen (m/w) sind drei aus österreichischer Sicht pro-
minente Streitfälle. Der unbeachtete Aspekt besteht darin: die Bologna-Initiative ist
eine Homogenisierung ähnlichen Kalibers, wie die Europäisierung der Ausschreibungen
von Bauprojekten oder die Reglementierung der Buchführung in Landwirtschaftsbetrie-
ben.60 Eine zentrale Funktion der Universitäten unterliegt der Gestaltung europaweit
agierender Initiativgruppen.

Die vorige Behauptung ist, das sei zugestanden, überzeichnet. Ein entscheidender Unter-
schied liegt darin, dass die Gestaltung des Bildungswesens in nationaler Verantwortung
bleibt und nicht von der Kommission direkt bestimmt wird. Die Teilnahme an der Eu-
ropäischen Studienarchitektur steht den Mitgliedsstaaten frei; die einschlägigen Regeln
übernehmen sie aus eigenem Interesse. Der Effekt für die betroffenen Institutionen, die

58Dieser Abschnitt ist eine leicht überarbeitete Version von [Hrachovec(2009a)]. Der Text wurde vor der
Protestbewegung im Herbst 2009 verfasst. Es schien Zeit für eine kritische Rückschau. Kurz darauf sah
sich die skeptische Befürwortung mit massiver Kritik am Bolognaprozess konfrontiert. Diese Verläufe
dokumentiert der anschließende Digest.

59Einen allgemeinen Überblick gibt http://is.gd/7VEER (18.2.2020).
60Die

”
Bologna-Initiative“ wird von der

”
Bologna-Followup-Gruppe“ getragen. http://www.ond.

vlaanderen.be/hogeronderwijs/bologna/ (18.2.2010)

102



über den Beitritt zur Bologna-Erklärung nicht zu entscheiden hatten, ist dennoch eine
egalisierende Fremdbestimmung. Auch bisher sind die Eckpunkte des Ausbildungssys-
tems europäischer Nationen nicht an den Universitäten, sondern in Parlamenten festge-
legt worden; an ihrer gesellschaftspolitischen Aussensteuerung ändert sich also im Prin-
zip nichts. Doch eine zweite maßgebliche Strukturveränderung hat in Österreich zu einer
historisch einzigartigen Konstellation geführt.

Zeitgleich mit der Entscheidung zur Teilnahme am Bologna-Prozess hat die
österreichische Regierung die Rechtsgrundlage für die Universitäten des Landes drama-
tisch umgestaltet.61 Für das vorliegende Thema ist eine Neuerung entscheidend: die
Einrichtung und Gestaltung von Studiengängen liegt nun bei den einzelnen Univer-
sitäten; die bisherige nationale Einheitlichkeit entfällt. Der Staat greift nurmehr durch
globale Leistungsvereinbarungen in die akademischen Abläufe ein. Dadurch entsteht ei-
ne eigentümliche Schere. Die Hochschulen erhalten eine Gestaltungsautonomie, die nicht
mehr in Vorgaben auf staatlicher Ebene eingebettet, sondern auf Regeln verwiesen ist,
die in ganz Europa gelten (sollen). Der Staat zieht sich aus dem ”Alltagsgeschäft“ des
Studienwesens zurück und trägt den Universitäten – gestützt auf seine Finanzhoheit –
auf, sich am transnationalen Projekt zu beteiligen. Das hat zur Folge, dass diese Ein-
richtungen einen schwierigen Doppelschritt zu bewältigen haben. Einerseits werden sie
von zahlreichen, mit der Bundesgesetzgebung verbundenen, Restriktionen befreit, an-
dererseits haben sie sich an einem Regelwerk zu orientieren, das von noch entlegeneren
Entscheidungsinstanzen definiert wird.

In dieser Perspektive erscheint die oben angedeutete Parallelisierung der allgemei-
nen strukturpolitischen Entwicklungen im ökonomischen Bereich und den neuen Uni-
versitätscurricula trotz der genannten Differenzen plausibel. So wie die Energie- und
Telekommunikationssparten dereguliert, d.h. aus nationaler Oberhoheit in einen eu-
ropäischen Binnenmarkt überführt werden, fungiert auch auf dem tertiären Bildungssek-
tor der Staat als Relais eines überstaatlichen Regimes. Betriebliche Unruhen (vgl. Bahn
und Post) anläßlich der Studienreform sind ausgeblieben. Akademische Gepflogenheiten
hatten immer schon einen starken Anteil internationaler Vernetzung. Nichtsdestoweniger
finden sich die Universitäten in einer Position wieder, die an ent-staatlichte Industrie-
betriebe erinnert. Der Auftrag lautet, sich im europäischen (und globalen) Wettbewerb
um ”Exzellenz“, ”impact“ und Prestige zu behaupten.

Bootstrapping

Zwei Fixpunkte waren für die Umstellung auf die europäische Studienarchitektur vor-
gegeben: die Kosten für die 2+3-jährigen Bachelor- und Mastercurricula durften jene
der geltenden 4-jährigen Magisterprogramme nicht übersteigen, und die Beschlussfas-
sung über die Materie liegt beim Senat.62 Der Rest wurde im Zeitraum von 2005 –

61Das Universitätsgesetz 2002 ist nachzulesen unter http://is.gd/7VFe8. (18.2.2010)
62Zur Funktionsbeschreibung: http://is.gd/7VFOd (18.2.2010).

103



2008 ohne Präzedenzerfahrung entwickelt.63 Für die ”curricularen Arbeitsgruppen“, bei
denen die sachliche Kompetenz lag, wurden Orientierungsdokumente verfasst; eine Ko-
operation zwischen dem Rektorat und dem Senat wurde festgeschrieben; die Rolle des
Controlling im Prozess formuliert. Die Realisierung der an entscheidenden Stellen unver-
trauten Gestaltungsprinzipien (Modularisierung, ECTS-Punkte, Lernzentriertheit, Be-
rufsbefähigung) musste in erläuternden Papieren vorgedacht werden, ohne dass jemand
die Folgen dieser Reorganisation mit der erwünschten Genauigkeit antizipieren konn-
te. ”Learning by doing“ war unvermeidlich und erwies sich als zweischneidige Devise.
Während es nämlich in konsensuell geprägten Verhältnissen eine Inspiration sein kann,
sorgt das Prinzip in weniger günstigen Kontexten für Ärger. Wenn ein Team, das an ei-
ner ungeliebten Aufgabe arbeitet, in ihrem Verlauf wechselnde Vorgaben beachten muss,
steigt der Unwille. Und diese Änderungen – das war eine Art Münchhausenkunststück
– erwiesen sich bisweilen als unvermeidlich. Die Detailstruktur der bolognakonformen
Curricula wurde im Verfahren ihrer Festlegung selbst erfunden.

Sieht man auf die Konzepte der Bologna-Promotoren ist deutlich, dass die Studienbedin-
gungen durch sie einschneidend verändert werden.64 Ich nenne nur ein Beispiel. Seit der
Entstehung der Universitäten war der Vortrag, oder das Seminar, akademischer Lehrer
(m/w) die Orientierungseinheit. An ihre Stelle tritt die (idealtypisch bestimmte) Stu-
dienleistung. Es ist ein revolutionärer Bruch – zumindest am Papier. Curricula, die eine
solche Neuorientierung ernst nehmen, müßten von Überzeugung getragen und mit erheb-
lichen Mitteln unterstützt werden. Sie würden ein hohes Maß an Unsicherheit erzeugen
und Fehlertoleranz voraussetzen. Davon kann angesichts der verordneten Umstellung,
die in vielen Fällen erst kurz etablierte Magisterstudien ablöste, nicht die Rede sein.
Verwunderlich ist eher, mit wieviel gutem Willen wenig diskutierte Prinzipien in eine
nominell korrekte Fassung gebracht wurden, quasi als Vorgriff auf spätere, tiefergehen-
de Umgestaltungen. Unter der terminologischen Oberfläche vieler Studienprogramme
werden – wie könnte es unter diesen Bedingungen anders sein – die bisherigen Abläufe
fortgesetzt.

Die Ergebnisse sind uneinheitlich.65 Bis zum UG 2002 lag es beim Palament, die Rah-
menpläne der diversen Studienrichtungen festzulegen. Die Implementierung an einzelnen
Hochschulorten wurde zwischen dem lokalen Lehrkörper und dem Ministerium abge-
stimmt. Den ”Studienkommissionen“ kam dabei eine relativ autonome Rolle zu. Ihre
Tätigkeit wurde von einem inhaltlich unkompetenten externen Amt kontrolliert. Die
neu eingerichtete Hochschulautonomie hat dieses Muster geändert. Die verbindliche
Entscheidung über die Curricula liegt nun bei den Peers (im Senat) und das bedeu-
tet nicht unbedingt eine Verbesserung. Einerseits ist offensichtlich, dass die Verkürzung
der ”Behördenwege“ und die akademisch-fachliche Affinität der Entscheidungsinstanz
63Die maßgeblichen Dokumente zur Umsetzung der Reform finden sich unter http://bologna.univie.

ac.at/index.php?id=dokumente (18.2.2010).
64Ein Glossar des

”
newsspeak“: http://bologna.univie.ac.at/index.php?id=glossar (18.2.2010).

65Videomitschnitt einer von der
”
Plattform Universitäre Mitbestimmung“ veranstalteten Podiums-

diskussion: http://is.gd/7VJmk und http://is.gd/7VH2H. Ein Vortrag von h.h. zum Thema Bil-
dung und Bologna ist unter http://is.gd/7VDXR abrufbar. Weitere audiovisuelle Quellen: http:

//ctl.univie.ac.at/index.php?id=62801. (18.2.2010)

104



das Verfahren erleichtern und die Chancen spezifisch abgestimmter Programme stei-
gern. Andererseits wird damit auch ein Feld für institutsinterne und verteilungspolitische
Konflikte geschaffen, das bisher fehlte. Man kann das als eine unvermeidliche Folge der
Autonomie betrachten. Dennoch ist festzuhalten, dass die Desiderate einer universitär
ausgeglichenen Ressourcenverteilung und eines funktionsfähigen Kooperationsmechanis-
mus zwischen fachlich benachbarten oder innovativ verschränkten Studien unbearbeitet
im Raum stehen.66

Im Ergebnis: Eine großflächige Aktion zur Sprachregelung, die ein neues Referenzvo-
kabular eingeführt hat und demonstriert, dass die Universität Wien im Stand ist, ihr
Studienangebot in eigener Verantwortung zu gestalten. Die Weichenstellung bedeutet
allerdings nicht, dass sich die Richtung auch tatsächlich ändert. Gerade die vergleichs-
weise Leichtigkeit, mit der Terminologien ausgetauscht wurden, läßt Skepsis über den
Tiefgang der Maßnahmen aufkommen. Nutzniesser der Aktion sind also weniger die
gesammelten Lehrangebote, denen ein neues Aussehen verpasst wurde, sondern diejeni-
gen Studienprogramme, welche die Herausforderung des Umdenkens angenommen haben
und daraus Zusatzimpulse beziehen. Das betrifft einerseits jene Disziplinen, in denen die
Internationalisierung des Lehrbetriebs weit entwickelt ist und welche darum bereitwil-
lig an die Vorgaben der Bologna-Architektur anknüpfen, und andererseits ausgesuchte
Curricula im Bereich der Human- und Geisteswissenschaften, in denen die Bereitschaft
zu erkennen ist, die vertrauten Standards mit der neuen Konzeption zu konfrontieren.
Die Umstellung war kein großer Wurf, aber auch keine nutzlose Übung. Sie hat Be-
dingungen geschaffen, im ersten Durchgang ausgesparte Diskussions- und Lernprozesse
weiterzuführen.

Aussichten

Ohne Anspruch auf systematische und methodische Vollständigkeit nenne ich vier Ge-
sichtspunkte zur Zukunft des Bologna-Prozesses, wie er sich nach den Erfahrungen an
der Universität Wien darstellt. Das vermutlich beste Beispiel der Ambivalenz zwischen
gut motiviertem Neuansatz und Etikettentausch ist die Modularisierung. Es ist ein at-
traktives Konzept, das darauf aufbaut, dass sich komplexe Sachverhalte und Zusam-
menhänge besser in themenzentrierten Lernpaketen vermitteln lassen, die unterschied-
liches pädagogisches Format besitzen und allenfalls durch ein abgestimmtes Team von
Hochschullehrerinnen (m/w) betreut wird. (”Vorlesung mit Übung“ ist ein Vorläufer
eines solchen Konstruktes.) In diesem Rahmen haben auch Qualifikationen Platz, die
nicht direkt an Lehrveranstaltungen hängen (Selbststudium, eLearning, externe Kurse
und Praktika). Module erlauben einen flexiblen Studienaufbau jenseits der Akkumulati-
on von Semesterstunden. Sie gestatten die elektronisch administrierbare Definition von
Voraussetzungsketten und alternativen Schwerpunkten. Doch alle diese Vorteile stoßen
auf Hindernisse. Häufig ist die Bewahrung des bestehenden Lehrkontingents, entlang der

66Ein Beispiel eindringlicher Kritik: http://slawistik.univie.ac.at/studium/didaktische-

plattform/ (18.2.2010).

105



eingerichteten Professuren, ein bestimmendes Motiv. Die Zulassung neuartiger Qualifika-
tionsformen ist heikel. Es mag attraktiv sein, die Selbstverantwortung der Studierenden
in den Kalkül aufzunehmen – aber das kann auch heißen, dass die Lehrenden sich aus
dem Prozess verabschieden. Ein Studium in diesem Sinn zu rhythmisieren verlangt mehr,
als die tabellarische Zusammenstellung mehrerer Lehrveranstaltungen in einer Rubrik.
Ob sich etwas in diese Richtung entwickelt, ist momentan nicht voraussehbar.

Eng verbunden mit der Modularisierung sind die Vorkehrungen des ECTS (European
Credit Transfer System). Seine ”credits“ sind, nach der nun realisierten Ordnung, der
Maßstab, an dem die Studienangebote und als Konsequenz die Studienleistungen zu
messen sind. Zur Gliederung eines Curriculums wird die für Studierende veranschlagte
Semesterarbeitszeit in sinnvolle Segmente (die Module) unterteilt. Die Grundidee besteht
darin, dass der Arbeitsaufwnad der Studierenden und nicht die Zeit der Anwesenheit ei-
ner Lehrperson, das adäquate Gliederungsprinzip für pädagogische Prozesse ist. Das ist
eine ziemlich plausible Idee, die allerdings, wie die Modularisierung, enorme Sprengkraft
besitzt, sofern man sie ernst nimmt. Der Akzent auf dem Zeitbudget der Rezipienten
verlangt eine solide Kenntnis der Kapazitäten und eine nachvollziehbare, kontinuierliche
Kalibrierung der anfangs notgedrungen grob geschätzten Richtwerte für Zeiterfordernis
pro Lehrveranstaltung. Die Zusammenfassung bezahlter Lehrstunden zu einem Studien-
plan ist bedeutend einfacher. Und damit ergibt sich ein schwerwiegendes Dilemma.

Die Budgetierung des Lehraufkommens hat es immer schon gegeben. Sie ist ein Haupt-
grund für das Gliederungsprinzip ”Semesterwochenstunden“ und sie wird auch durch die
Einführung des ECTS nicht obsolet. Die ”credit points“ sind ein zweites Mess-System,
das mit dem älteren in Einklang gebracht werden muss. Deutlicher: In der Curricularent-
wicklung mussten die aus historischen und hochschulpolitischen Gründen unterschiedlich
dotierten Studienrichtungen ihr jeweiliges Budget nach präsumtiven Arbeitszeiten der
Studierenden aufschlüsseln. ”Eine 2-stündige Vorlesung gibt 3 ECTS-Punkte“. Darf es
ein wenig mehr (oder weniger) sein? Das war die Gretchenfrage an die Curricularkom-
mission, welche die einzelnen Entwürfe zu koordinieren hatte. Allgemein ausgedrückt:
Nach welchem Schlüssel soll der Finanzaufwand, den die Universität zur Durchführung
eines Studiums aufbringt, mit dem Zeitaufwand korreliert werden, den es für Studie-
rende bedeutet? Zur Lösung dieser Aufgabe standen zwei in gleicher Weise ungeeignete
Strategien zur Verfügung. Die eine bestand darin, universitätsweit eine fixe Korrelation
zu vereinbaren und damit massiv in die Gepflogenheiten der einzelnen Studienrichtun-
gen einzugreifen. (Niedrige ECTS-Werte verteuern das Studium, hohe Ansätze sparen
Kosten.) Die ”reicheren“ und die weniger gut ausgestatteten Kolleginnen würden unter
diesen Umständen sehr unterschiedliche Curricula entwickeln. Die Alternative besteht
darin, die ECTS-Zuordnung flexibel variieren zu lassen. Das gleicht die curricularen
Strukturunterschiede (einigermaßen) aus, bedeutet aber auch, dass Lehrveranstaltungs-
typen an der Universität kein gemeinsames Arbeitszeit-Äquivalent besitzen.

Die Curricularkommission entschied sich für die 2. Option. Es scheint sich um ein techni-
sches Detail zu handeln, ist aber, bei näherem Hinsehen, der Indikator eines prinzipiellen
Problems. Die ECTS-Punkte wurden in aller Regel im letzten Schritt, abhängig von den
bisher verfügbaren Lehrstunden und der (damit junktimierten) Einflussverteilung an den

106



Instituten festgelegt. Mit Abschätzungen oder gar Erhebungen des Aufwands, den die
Studierenden de facto betreiben, haben sie in den meisten Fällen nichts zu tun. Das
wird sich auch nicht so schnell ändern, denn es existieren derzeit keine Strukturen, um
die ECTS-Zuteilungen zu prüfen oder zu revidieren. Damit ist ein im wesentlichen auf
kreativer Extrapolation beruhendes Zahlengerüst geschaffen worden, eine Potemkinsche
Fassade, um Bologna-orientierte Emissäre zufriedenzustellen. Es ist schwer zu sagen, wie
das zu beurteilen ist: als Fehlschlag eines wichtigen Punkts im Reformprogramm, oder als
ein instruktives Beispiel dafür, wie Institutionen sich einfallsreich gegen überkomplexe
Anfoderungen schützen.

Zu den Aufgaben, die sich nicht durch Fachgremien in einem 3-jährigen Projekt lösen
lassen, gehört auch die Auseinandersetzung mit der politischen Forderung an die Univer-
sitäten, stärkeres Augenmerk auf die Befähigung für den Arbeitsmarkt (”employability“)
zu richten. Der Punkt trifft das traditionelle Selbstverständnis der Universitäten, die
ihr akademisches Ambiente seit langem als ein Feld betrachten, das dem ökonomischen
Zweckprinzip nur bedingt unterliegt. Die in diesem Zusammenhang oft zitierte Freiheit
der Forschung schlägt sich auch in der Lehre nieder und paßt schlecht zur Erwartung,
die Universität möge direkt arbeitsplatz-relevante Qualifikationen anbieten. Umgekehrt
kann sie Studierende nicht abgelöst von der Nachfrage nach Absolventinnen (m/w) in
den betreffenden Bereichen ausbilden.

Der Gleichgewichtszustand, der sich zwischen dem 4+2-Modell (Diplom, Doktorat) und
den Erwartungen der Wirtschaft eingependelt hatte, wird durch die 3+2+3 Gliederung
gestört. An die Universitäten richtet sich die Erwartung, speziell im Bachelor-Studium
zusätzliche Schritte in Richtung Berufsbefähigung vorzusehen. Das trifft nicht nur auf die
erwähnte Frage des Selbstverständnisses. Ein zusätzliches Problem ist der Umstand, dass
der Universität ein neuer Typ Studienabschluss aufgetragen wird, der volkswirtschaftlich
unerprobt ist. Während sich einigermaßen sicher prognostizieren läßt, dass Bachelors die
hohe Zahl der Studienabbrecher (m/w) senken werden, ist nur undeutlich vorhersehbar,
wie diese Abschlüsse letztlich im Arbeitsleben Platz finden. Auch hier steht das Bologna-
Projekt, wie im vorigen Punkt, an einem Anfang, dessen Fortsetzung ungewiss bleibt.

Zuletzt eine positive Aussicht. Der Einschnitt nach 3 Jahren bietet Gelegenheit zur Ziel-
korrektur, zu zeitversetzten Anschluss-Studien und zu einem möglichen Ortswechsel.
Hier ist die europäische Perspektive passend. Wissenschaftliche Tätigkeit ist (beinahe
per definitionem) transnational und profitiert von mehrfachen Perspektiven ebenso, wie
von unterschiedlichen Szenerien. Die gemeinsame Terminologie, die – zumindest grob
gesehen – gleich bemessenen Abschnitte der Studienkarrieren und die vorhandenen Mo-
bilitätsprogramme sind dazu geeignet, eine Phase intensiveren internationalen Austau-
sches einzuleiten. Auch hier besteht die Schwierigkeit, dass die Nomenklatur von den
faktischen Verhältnissen abgehoben bleibt. Solange die Lehrinhalte in Europa nicht ad-
ministrativ vereinheitlicht werden (eine Horrovorstellung), wird die Einzelprüfung der
erforderlichen Qualifikationen unerläßlich bleiben. Die nationalen Fahrpläne werden in
vergleichsweise wenigen Fällen aufeinander abgestimmt werden. Aber es gibt zumindest,
vergleichbar der Eisenbahn, übergreifende technische Spezifikationen für das Schienen-
netz.

107



Bildung: Eine Wiki-Diskussion

Wie viel Ausbildung ist zu Bildung nötig?

von Arabella Burian, (simpkin)

In unserer Diskussion haben wir den Gegensatz zwischen zwei verschiedenen Philoso-
phien entdeckt: die eine Denkweise hält es für notwendig, dem Lernenden ein Werkzeug
mit auf den Weg zu geben, mit dem er arbeiten kann. Die andere Denkweise spricht sich
nur dafür aus, dem Schüler soviel wie möglich an Freiraum zu bieten, damit er selbst
das Wissen entdecken und sich so Bildung aneignen kann.

Dazu ist ein hohes Maß an Freiheit und Eigenverantwortung von beiden Seiten (Lehrende
und Lernende) notwendig, dass im Moment auf recht wackeligen Füßen steht: einem
Studenten muss die Möglichkeit gegeben werden, sich über ein Thema ausreichend zu
informieren wenn er es wünscht.

Dies war am 23. Dezember am NIG nicht der Fall, als ich, Student der Philosophie, von
einem eigens engagierten Sicherheitsdienst am Betreten ”meines“ Institutes und damit

”meiner“ Bibliothek gehindert wurde, da ”die Gefahr bestehe, ich könnte die Uni neu
besetzen“.

Wenn mir niemand beibringt, eine Sprache zu sprechen und ein Alphabet zu lernen, kann
ich mich später nicht darüber aufregen, wenn mir Zutritt in eine Bibliothek verweigert
wird.

Obwohl man zwischen Bildung und Ausbildung differenzieren muss, stehen sie doch
in einem Spannungsverhältnis zueinander, denn ich glaube, ich brauche eine gewisse
Ausbildung zur Bildung, damit Bildung überhaupt möglich wird.

Wenn ich das Werkzeug (in diesem Fall meinen Verstand, meine Vernunft, meinen Logos,
. . . ) irgendwie in die Hand bekommen habe (von einem Lehrer oder durch mich selbst)
inwieweit erfolgt dann die Adaption der Wirklichkeit (im Beispiel ist das die Außenwelt)
an mich?

Wäre es nicht möglich, dass es viele verschiedene Arten von Bildung gibt, die sich am
jeweiligen Leben der Person orientieren? Für einen Indianer am Amazonas ist es sinnlos
die Straßenverkehrsregeln zu kennen, da er sich nur im Urwald bewegt. Dagegen muss
sich ein Mensch, der in New York lebt, damit auskennen, sonst überlebt er nicht lange.
Für zwei verschiedenen Arten Dschungel gibt es also zwei verschiedene Lebensweisen
und daher zwei Formen von ”gebildet sein“.

In unseren Breiten hält sich hartnäckigerweise die Meinung, ein Mensch sei gebildet,
sobald er Latein/Griechisch kann oder –besonders österreichisch - einen Titel hat. Ich
sehe das anders: für mich ist Bildung auch eine Haltung. Wenn jemand zu seinem Umfeld
in einer Sprache spricht, die es nicht verstehen kann, um zu beweisen, wie gebildet er
ist, beweist er für mich gerade das Gegenteil.

108



Wieviel Rätsel sind zur Bildung nötig?

von Rebecca Rispoli

Es ist richtig, dass leider viele Lehrpersonen zum Lehren/Unterrichten gar nicht geeignet
sind. Natürlich haben die meisten eine pädagogische Ausbildung und eine didaktische
Ausbildung, dennoch sprechen sie – wie oben bei Simpkin erwähnt in einer Sprache, die
nicht verstanden wird, oder schon eine einschlägige Ausbildung voraussetzt. Ein Lehrer
muss in erster Linie die BEGEISTERUNG für ein Thema/einen Stoff/eine Wissenschaft
haben, sich also für diese selbst begeistern, um dies dann einem Schüler in lebendiger
Weise vermitteln zu können und zu wollen.

Das Folgende soll kein Rechtfertigungsgrund für Vortragende sein, die
sich überhaupt nicht darum kümmern, ob sie verstanden werden, doch:
An manchen Punkten ist es vielleicht hilfreicher, in Rätseln zu sprechen.
Ab einem bestimmten Kenntnisstand bringt es nichts mehr, weitere ein-
fach erklärte Fakten gesagt zu bekommen, denn jedes weitere Faktum
das du erfragst zeigt, dass das bisher Gesagte deinen modus operandi
noch nicht verändert hat. Beim Erlernen von Sprachen kennt man das
Phänomen: Irgendwann schließt sich das angehäufte Wissen von Voka-
beln und Regeln und du grübelst nicht mehr über die Sprache sondern
IN der Sprache.–Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC)

Vorhin hab’ ich mir Little Miss Sunshine angeschaut. Dort wird Marcel Proust recht oft
erwähnt und einmal wird ein bestimmtes Zitat von ihm paraphrasiert, das in unserem
Zusammenhang provokant klingt und das ich im Sinne des Zitats gerne zur Diskussion
stellen möchte:

”Das Glück ist einzig heilsam für den Leib, die Kräfte des Geistes jedoch bringt der
Schmerz zur Entfaltung.”

Ich erlaube mir folgende Deutung: Durch alle Begierden erfüllende Be-
dingungen würden wir nicht zu dem, was wir gerne kritisches Denken
nennen, kommen. Oft schaffen gerade die widrigsten Bedingungen das
Spielfeld für kreative Gedanken (ab einem gewissen Grad geht diese Aus-
sage in Geschmacklosigkeit über, nämlich dort, wo Keime für kreative
Gedanken schon im Ansatz erstickt werden). Jene irritierende Spannung
der ausbleibenden Wunscherfüllung entfacht die Kräfte der Sprache und
des Denkens. Dieser Überlegung muss ich noch ein Zitat von Proust
nachschießen; also noch einmal Name-Dropping: Äber das Glück kann
nie kommen. Sind die Umstände endlich gefügig gemacht, so verlegt die
Natur den Kampf von außen nach innen und bringt allmählich in un-
serm Herzen eine Wandlung hervor, so daß es etwas anderes wünscht,
als was ihm zuteil werden wird.”Die Situation, in der es Zustände gibt,
wo all das, was wir wollen, erfüllt ist, kann keine dauerhafte sein. Sobald
sie eintritt, beginnt der Wille sich zu wandeln.

109



Hat dieser Schmerz und die Widrigkeit der Umstände etwas mit Bildung
zu tun? Man könnte hier sofort an Platons schmerzhaften Aufstieg von
der Höhle ins Licht denken, aber diese Steigung sehe ich hier noch nicht
angelegt. Wenn das mit Bildung zu tun hat, wäre es eine Bildung, die
nicht notwendigerweise im akademischen Kontext stattfindet sondern in
vielen Lebenszusammenhängen.–Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC)

Platon sagt, dass die Bildung eine zweite Sonne sei. Was macht die Sonne ? Sie spendet
das Licht und lässt einen die Dinge erkennen. Und so ist es mit der Bildung, sie lässt
uns die Dinge, die Welt erkennen. Was kreative Leistungen anbelangt ist es richtig ,
dass negative Umstände zu Höchstleistungen antreiben. Wenn es um die vermittlung
von vorhandenem Wissen geht, ist es keine Voraussetzung, Schmerzen zu durchleben,
oder unglücklich zu sein.

Wieviel Durcheinander ist zur Bildung erträglich?

von Nenad

Ad Simpkin: Ich möchte hier noch etwas erwähnen, was mir, als ich an der von dir
beschriebenen Stelle über K. Popper angelangt bin, eingefallen ist. ”Adaption ist immer
zweiseitig.“ und ”Kommunikation ist immer eine Form von Manipulation.“ Wie ich das
gelesen habe, musste ich sofort an die ”Sapir-Whorf-Hypothese“ denken.

Ich, der Philosophie studiert, sehe heute vieles anders, als ich es vor vielleicht fünf Jah-
ren gesehen habe, und ich weiß, ich werde die Dinge immer aus ”meinem“ Blickwinkel
betrachten, geprägt - oder sagen wir gleich manipuliert - durch Kindheit, Erziehung,
Schulbildung, Freunde und Freundinnen, überhaupt durch die Menschen, mit denen ich
jeden Tag verkehre, durch bestimmte Ereignisse in meinem Leben, und schließlich durch
das Philosophiestudium. Und ich sehe das Ganze sogar als eine Art Kettenreaktion:
Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann erlebt er sie in einem bestimmten Vor-
verständnis (sein ganzes Leben bis dato).

Um wieder zum Bildungsbegriff zurückzukommen, wage ich hiermit ein wenig weiter zu
denken und zu behaupten, dass es für mich (meiner Meinung nach) so etwas wie ”Die
Lehre Platons“, ”die Lehre des Aristoteles, des Thomas v. Aquin, Kants, Husserls, Hei-
deggers, Wittgensteins“ gar nicht gibt. Jeder Mensch hat seine kognitiven Fähigkeiten in-
nerhalb eines Vorverständnisses ausgebaut. JedeR Philosoph(in), der/die eine bestimmte
Hypothese aufstellt, tut dies unter Berücksichtigung eines bestimmten Vorverständnisses.

—Sandmann, besonders frappant waren für mich folgende Stellen in dei-
nem Beitrag, Zitat: ” . . . ich sehe das Ganze sogar als eine Art Kettenre-
aktion: Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann erlebt er sie in
einem bestimmten Vorverständnis (sein ganzes Leben bis dato). Jedes
Ereignis verändert das eigene Verständnis von der Welt und macht dieses
zum neuen Vorverständnis für das nächstfolgende Ereignis.“ da sie mich
an eine Passage aus Milan Kunderas Die unerträgliche Leichtigkeits des
Seins erinnerte:

110



”Man kann nie wissen, was man wollen soll, weil man nur ein Leben hat,
das man weder mit früheren Leben vergleichen noch in späteren korri-
gieren kann. ... Es ist unmöglich zu überprüfen, welche Entscheidung die
richtige ist, weil es keine Vergleiche gibt. Man erlebt alles unmittelbar,
zum ersten Mal und ohne Vorbereitung. Wie ein Schauspieler, der auf
die Bühne kommt, ohne vorher je geprobt zu haben. Was aber kann das
Leben wert sein, wenn die erste Probe für das Leben schon das Leben
selber ist? Aus diesem Grunde gleicht das Leben immer einer Skizze.
Auch Skizze ist nicht das richtige Wort, weil Skizze immer ein Entwurf
zu etwas ist, die Vorbereitung eines Bildes, während die Skizze unseres
Lebens eine Skizze von nichts ist, ein Entwurf ohne Bild.“

Natürlich kann das Zitat nicht unkommentiert und unkritisch
übernommen hier für sich selbst stehen, und trotz des oftmals recht ho-
hen philosophischen Gehalts im zitierten Roman Milan Kunderas sollten
einige Aussagen eventuell doch ”mit Vorsicht“ genossen werden, zumin-
dest aber hinterfragt werden.
Wenn wir, zugespitzt, keine Gewissheiten im Leben haben , die Probe
gleichzeitig die Durchführung ist, und wir nur in Gedanken mögliche
Szenarien konstruieren können, Folgen maximal abschätzen können, so
weist das Treffen einer Entscheidung für mich doch eine gewisse Willkür
auf (worauf beziehe/berufe ich mich? - könnte es ja immer auch an-
ders machen, und Frage nach der ersten, ”bewusst getroffenen“ ent-
scheidung?), markiert aber doch einen Punkt, und somit vielleicht den
Anfang jener ”Kausalkette“ oder ”Kettenreaktion“, von der Sandmann
spricht. (Ich versuche, die Gedankenfluten zu lichten.) –Eugénie 12. Jan.
2010, 02:27

Intermezzo: Milan Kundera

”Vielleicht ist es etwas extrem zu sagen, dass jemand, der sich einer unklaren kom-
plizierten Sprache bedient, um sein Wissen kundzutun, beweist, dass er nicht gebildet
ist.“ (Zitat von rebecca r., siehe oben). Allerdings ist es zu extrem, ich finde, dass das
absolute Gegenteil der Fall ist.

Eine komplizierte Sprache, die freilich Verwirrung stiften kann, spricht nicht für die Un-
gebildetheit des Autors, sondern des Lesers. Der Autor sollte per se darauf bedacht sein,
verstanden zu werden, jedoch besteht unsere Sprache aus vielen scheinbaren Synony-
men; sie sind deshalb scheinbar, weil sie oftmals einen kleinen, diffizil zu erkennenden
Unterschied beinhalten. Die Bildung des Schreibers kommt dann zutage, wenn er diese
scheinbaren Synonyme pedantisch zu ordnen weiß, will heißen, den passenden Begriff
dafür zu finden, was er ausdrücken will. Einige Sachen lassen sich eben nicht einfacher
ausdrücken oder drückte man sie simpler aus, verlieren sie an Genauigkeiten, könnten
gar eine ganze Philosophie zum Einsturz bringen. –Legastenika0742392 12:40, 19. Jan.
2010 (UTC)

111



Legastenika: es freut mich, dass Du das Buch von Kundera erwähnt hast
und ich stimme auch dazu, dass Literatur zu einer SSelbstbildungßehr
gut geeignet ist. Das Buch hat auch mich persönlich sehr beeinflusst. Ich
selbst finde in diesem Roman als eine kleine philosophische Botschaft die
Frage nach der inneren Freiheit - das ist aber nur meine persönliche Lese-
art. Ich komme aus dem gleichen Land wie Kundera, ich habe den Kom-
munismus erlebt und Prager Frühling gehört zu den Schlüsselerlebnisen
von meinen Eltern und Großeltern. Die Einmaligkeit des Lebens, die
Zufälle und die Relativierungen usw. betont Kundera meiner Meinung
nach gegen die fast mythische Auffassung der totalitären Ideologien, dass
die Geschichte eine notwendige Richtung hat, die nicht zu ändern ist,
wobei die einzelnen menschlichen Leben niemanden interessieren. Kun-
dera würde vielleicht an dieser Seite die Frage stellen, was wäre dann zu
tun, wenn diejenige Institutionen, die die Ausbildung vermitteln sollen,
versagen? Das war der Fall in der kommunistischen Tschechoslowakei.
Die Kommunisten haben fast sofort nach der Machtübernahme alle
Schulen und Hochschulen destruiert, vor allem, was ich ganz interessant
finde, die geisteswissenschaftliche Fakultäten. Die besten ProfessorInnen
endeten im Gefängnis oder, falls sie Glück hatten, emigrierten. Ïntelli-
genz also gebildete Menschen - bedeuteten in der Staatsideologie etwas
fast Böses, das nur aus Gnade ”der Arbeiteräm Leben bleibt. –Jakub
Jirovec 20:54, 19. Jan. 2010 (UTC)

Bilanz für ein Semester Philosophiestudium: ich weiß nicht mehr was
Bildung ist.

von Paul Wedrich

Unsere Beschäftigung mit dem Bildungsbegriff hat eigentlich schon in der Diskussion der
Ökonomisierung der Universität in der ersten Stunde des Semesters begonnen. Durch die
Audimaxbesetzung wurde dieses Thema bis in den Dezember hinein verlängert. Hätte ich
am Anfang der Besetzung einen Text über Bildung schreiben sollen (habe ich eigentlich
auch) dann wäre es mir viel leichter gefallen als jetzt. Jetzt, habe ich das Gefühl, nicht
mehr zu wissen, was Bildung überhaupt bedeuten soll und eigentlich geht mir der Begriff
auf die Nerven.

Was ist, wenn wir mehr oder weniger pragmatisch sagen, Bildung ist das, was an Bil-
dungseinrichtung passieren soll. (Was ist eine Bildungseinrichtung? Schulen, Univer-
sitäten...) Was wären die Konsequenzen einer solchen Setzung?

Der Unterschied ist nur, dass man:

• den historisch vielfältig konnotierten Begriff der Bildung vermieden hat

• jetzt sehr geneigt sein könnte, diese Frage nach der Aufgabe einer Bildungseinrich-
tung wegzudelegieren, z.B. an die Politik

112



Konfrontiert mit einem Forderungskatalog von Studierenden sieht man dann nur Kritik
auf der Ebene 1. Der Rest wird weniger als Anstoß für eine Debatte auf Ebene 2, sondern
eher als diffuses ideologisches Gewäsch gesehen.

Was ist die Aufgabe einer Universität? Sollen wir Studierende fragen? oder Professoren?
Politiker? Reicht es im Gesetz nachzuschauen, was eine Universität tun oder lassen muss,
um eine Universität zu sein? Und gegebenenfalls: für wen reicht das? Ich glaube, dass
eine breite Diskussion darüber, was die Aufgabe einer Universität ist, sehr wichtig wäre.
Nicht zuletzt sehe ich in Bildung und Forschung bessere Zukunftsperspektiven für dieses
Land, als in seinen Seegrundstücken.

Interessant finde ich die Auseinandersetzung des Bildungsbegriffes mit
dem platonischen Hoehlengleichnis deshalb, weil wir hier einen Begriff
von unserem Verstaendnis her versuchen mit einem Modell zu erklaeren,
welches auf viele Begriffe funktioniert, da die meisten Begriffe, ich denke
an: Wissen, Bildung, wahrscheinlich auch Liebe und Hass immer in ei-
ner Art Hierachie gedacht werden und durch den Vergleich mit anderen
Menschen und unserer Selbstabgrenzung zu jenen Menschen ermoeglicht
das Modell uns die Verschiedenen Aspekte der Begriffe zu sehen und uns
selbst zu differenzieren.

Zum Beispiel lernte ich am Sonntag eine altmodische Lehrerin kennen,
welche ueber 40 Jahre im Lehrbetrieb einer Grundschule in Berlin ar-
beitet. In Berlin gibt es viele Probleme mit Migrationskindern und diese
Lehrerin hat in jeden tuerkischem Jungen einen ”Macho”gesehen und
diesen deshalb oftmals schlechter behandelt und benotet. Wir koennen
uns doch vorstellen, dass Unterricht in vielen Laendern anders prakti-
ziert wird!?

Was gibt es dann fuer ein Bildungsideal? Gibt es wie im Hoehlengleichnis
eine Idee, eine Idee der bestmoeglichen Vermittlung von Wissen? Aber
ist es nicht wiederrum so, dass unerwartete Situationen neue Vermitt-
lungsstrukturen verlangen. Es ist sicherlich nicht altmodisch in einem
Wiki seine Leistungsnachweise oeffentlich zu praesentieren. Es ist ja auch
der kommende Fortschritt, die Mengen an uebermittelbares Wissen, die
einzelnen Voraussetzungen der Lehrenden und der Studierenden Aspekte
einer umfangreichen ”Bildungs—politik“. —-Luong 13:12, 6. Jan. 2010
(UTC)

Wenn man eine Lehrveranstaltung nicht als Zusammentragen von Infor-
mationen versteht, die allenfalls unter einem gewissen Qualitätsmaßstab
geordnet werden, sondern als ein gemeinsames Projekt der Beteiligten,
Klarheit und teilweise Einigkeit über eine Sache zu erzielen, gibt es das
”bewährte”Modell: eine beauftragte, kluge Person ”prägt das Gesche-
hen”. Und in diesem Zusammenhang sind Wikis eine einschneidende
Änderung.

113



Hier kann niemand mehr (auf diese Weise) dominieren. Die
”Höhlenbewohner”laufen in alle möglichen Richtungen auseinander. Mo-
tive werden aufgenommen, verstärkt, fallengelassen, niemals zu Ende
gedacht. Es ist ein nicht-platonischer Artikulationsraum. Damit ist man
aus einem gewissen Bild gefallen. Es hat sich tatsächlich die Facebook-
Kultur, in der man dem Rest der Welt berichtet, was man gerade toll
findet, ein Stück weit in die Universitätskultur hineinbegeben. –anna
08:39, 22. Jan. 2010 (UTC)

Bilanz für ein Semester Philosophiestudium: ich bediene mich des
Bildungs-Angebotes.

von Helmut Weissenlehner

Grundsätzlich legt das Höhlengleichnis Platons mehrere Annahmen dar:

• Bildung ist mit (wahrem) Wissen gleichzusetzen, denn das ”Licht der Sonne“ au-
ßerhalb der Höhle vermittelt, wie die Dinge wirklich sind

• Der Großteil der Leute ist unwissend/ungebildet (hier ist eine Parallele zu Pytha-
goras von Samos zu ziehen, der in seinem Idealstaat dem Volk wesentliches Wissen
gar nicht anvertrauen wollte, da es damit sowieso nicht umgehen würde können)

• Um aus der Höhle zu gelangen, ist das Einwirken eines anderen, bereits Gebildeten
erforderlich

• Eine ”Flucht“ aus der Höhle ist als Aufstieg zu werten, der Weg zurück unmöglich
(da die Verbliebenen den nunmehr Gebildeten nicht mehr verstehen)

Übertragen auf den Bildungsbegriff läßt sich demnach festhalten, daß Bildung ein in-
dividueller Vorgang ist, der den Menschen als Ganzes erfaßt, unumkehrbar ist, immer
mit einem gewissen Zwang und einer gewissen Führung durch andere verbunden ist,
dem Menschen nicht etwas zufügt, sondern etwas anspricht, das er schon in sich trägt
und schließlich daß der Weg der Bildung als ein Aufstieg gewertet wird. Dieser letzte
Aspekt ist jener, der in der heutigen Gesellschaft mit am stärksten verankert ist und als
Gegengewicht für die ”negativen Aspekte“ des Werdegangs angeführt wird. Die innere
Systematik dieser Annahmen wird nicht mehr hinterfragt, das ”Erfolgsmodell“ hat sich
durchgesetzt. Aber wie im Höhlengleichnis setzt sich der Ungebildete gegen den Vor-
gang der ”Bildung“ zunächst zur Wehr und will nicht von den gewohnten Denkweisen
Abstand nehmen. Insofern ist das äußere Einwirken notwendig, um eine Irritation her-
vorzurufen, die die gewohnten Sichtweisen in Frage stellt, bis man schließlich umdenkt
und zu einer neuen, ”besseren“ Sichtweise gelangt. Auf der obersten Stufe schließlich
erkennt man das Positive des zurückgelegten Wegs und empfindet das Wissen als etwas
Glücklich-Machendes.

Meiner Ansicht nach trägt das Höhlengleichnis einige problematische Annahmen in sich,
die im Laufe der Geschichte immer wieder ausgenützt wurden. Zum einen setzt es vor-
aus, daß es einige wenige gibt, die im Besitz des richtigen Wissens sind. Sie legen damit

114



fest, was stimmt und was nicht. Gleichzeitig wird auch ein gewisser Zwang in der Vor-
gehensweise bei der ”Bekehrung“ legitimiert, da man argumentieren kann, daß der ”Un-
gebildete“ die Dinge einfach nicht richtig einschätzen kann und man ihn nur an einen

”besseren Ort“ führen will. Dieses ”höhere Ziel“ wird jedoch abermals von den ”Ge-
bildeten“ festgelegt. Was sollte aber geschehen, wenn der ”Höhlenbewohner“ gar nicht
bekehrt werden will? Wenn er mit seinem Dasein zufrieden ist? Welcher Maßstab erlaubt
es mir, anderen meine Ansichten, den gebildeten Weg, als den richtigeren aufzuzwingen.
Ein Denken in der Systematik des Höhlengleichnisses erlaubt dem Gebildeten auf jeden
Fall auch Zwang, um den Ungebildeten ans Licht zu führen.

Übertragen auf das Höhlengleichnis würde ich nicht von einem ”Aufstieg die Treppe zur
Erleuchtung hinauf“ sprechen, sondern von der Möglichkeit, komplett aus dem Bild zu
treten. Das Grundmuster des Höhlengleichnis hat sich zwar in der (westlichen) Kultur
verankert und ist trotz allem nur eine Sichtweise von vielen. Sie ist jedoch so grundlegend,
daß sie selbst von vielen gar nicht mehr hinterfragt wird. Das Ziel ist der Aufstieg,
Bildung der Weg, der dazu notwendig ist. Implizit unterwirft man sich einer Sichtweise,
die die oben genannten Implikationen und Gefahren mit sich bringt.

Erklärt man jedoch, daß dieses Schema für einen selbst nicht das zutreffende ist, tritt
man quasi aus dem Bild. Man wird vom ”Aufsteiger“ zum ”Aussteiger“. Jeder weitere
Satz in diesem Zusammenhang wie ”blickt dadurch hinter die Dinge“, ”erhält einen
besseren ÜBER-Blick“ usw. würde jedoch schon wieder eine gedankliche Rückkehr in das
Denkschema bedeuten. Man erkennt dabei auch, wie stark diese Ansichten in unseren
Überlegungen verankert sind.

Möchte man völlig auf Distanz bleiben, wäre ein Einsiedler-Leben die logische Konse-
quenz – kein externer Druck, kein ”Aufstiegszwang“, einfach ein ”in den Tag Hinein-
leben“. Wie würde Bildung dann aussehen? Und wie wären soziale Kontakte möglich?
Ganz banal gesehen ist Geld notwendig, um sich in der Gesellschaft zu bewegen. Zudem
wird man auf Ablehnung derjenigen stoßen, die sich noch im Bild bewegen (die Situation
ist quasi wie jene des Rückkehrers in die Höhle, nur um eine Nunace weitergedreht).

Außerdem ist ein sich wegbewegen meistens schmerzlich und wie kommt
man zu der Annahme, dass ”der eigene Weg”der bessere wäre? Das mit
dem Geld, wäre ein Bürgergeld denkbar? Und daraus resultierend die
Verantwortung für das Umfeld? Man kann einiges an Gelder sparen,
wenn man sich gegenseitig aushilft, z.B. Zusammentreten mit anderen
und Sachverhalte diskutieren, die man nicht mehr im Ünterricht schafft”.
Dann stellt sich die Frage nach der Bereitschaft mit zu machen. –Luong
13:52, 15. Jan. 2010 (UTC)

Insofern scheint es am praktischsten je nach Situation und eigenem Ziel aus dem Bild
treten und wieder in diese Sichtweise zurückkehren zu können. Zur Erfüllung materieller
und sozialer Notwendigkeiten und Ziele nützt man demnach das Denken im Sinne des
Höhlengleichnis, ist sich dabei jedoch dieser Tatsache bewußt. Es findet kein ”unreflek-
tiertes Streben“ nach Aufstieg und Erlösung statt, sondern ein zielorientiertes und be-
wußtes Nützen gewisser Denkschemata. Um an die ”Gesellschaft ankoppeln“ zu können,

115



ist das in gewisser Weise eine Voraussetzung (zumindest um bestimmte Ziele zu errei-
chen). In seiner Grundausrichtung hält man das im Höhlengleichnis gezeichnete Bild
aber für unzutreffend und für einen selbst als unpassend. Die Frage ist nur: Was liegt
außerhalb des Bildes? Ist nicht die Stärke dieses Gleichnisses, daß es ganze Gesellschaf-
ten vereinen kann, während die Alternative eine subjektive, personale ist. Hätte man
Milliarden Weltansichten wäre ein Austausch zwischen den Individuen höchst kompli-
ziert, eine Gesellschaft, wie wir sie kennen nicht denkbar. In gewisser Weise hat sich
diese Sichtweise so lange gehalten und durchgesetzt, da sie den Menschen das Gefühl
gibt, daß das Ziel wirklich besser ist als der Ausgangspunkt (sowohl auf Diesseitiges als
auch auf Jenseitiges bezogen).

116



Literaturverzeichnis

[Abiteboul et al.(1995)] Abiteboul, S./ et al. (1995): Foundations of Databases,
Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[Ackeren(2004)] Ackeren, M. v. (Hrsg.) (2004): Platon verstehen, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt.

[Adorno(2003)] Adorno, T. (2003): Theorie der Halbbildung, in: Gesammelte Schrif-
ten 8. Soziologische Schriften, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Ahbel-Rappe/Kamtekar(2006)] Ahbel-Rappe, S./Kamtekar, R. (Hrsg.)
(2006): A Companion to Socrates, Blackwell, Oxford.

[Allen(1980)] Allen, R. (1980): Plato’s Earlier Theory of Forms, in: Vlastos, G.
(Hrsg.), The Philosophy of Socrates. A Collection of Critical Essays, University of
Notre Dame Press, Notre Dame.

[Annas(1981)] Annas, J. (1981): An Introduction to Plato’s Republic, Clarendon
Press, Oxford.

[Auinger(2007)] Auinger, T. (2007): Bildung als Betrug und Selbstbetrug, in: Auin-
ger, T./Grimmlinger, F. (Hrsg.), Wissen und Bildung. Zur Aktualität von
Hegels Phänomenologie des Geistes anlässlich ihres 200jährigen Jubiläums, Peter
Lang, Frankfurt/Main.

[Barry(1996)] Barry, D. K. (1996): Forms of Life and Following Rules. A Wittgen-
steinian Defense of Relativism, E.J.Brill, Leiden.

[Baumert et al.(2002)] Baumert, J./ et al. (2002): Manifest, in: Killius, N./
et al. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhrkamp Aufl., Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[Benson(2006)] Benson, H. H. (Hrsg.) (2006): A Companion to Plato, Blackwell Com-
panions tp Philosophy, Blackwell, Oxford.

[Blackburn(2007)] Blackburn, S. (2007): Platon, Der Staat, dtv, München.

[Bornemann(2004)] Bornemann, M. e. (2004): Kommunikation und Intellectual Ca-
pital Reporting. Die Rolle der Wissensbilanz als internes und externes Kommuni-
kationsinstrument, Techn. Ber., Arbeitskreis Wissensbilanz.

[Chesher(2002)] Chesher, C. (2002): Why the Digital Computer is Dead, ctheory.net.
Electronic Document, URL: http://ctheory.net/articles.aspx?id=334.

[Codd(1970)] Codd, E. F. (1970): A Relational Model of Data for Large Shared Data
Banks, in: Communications of the ACM, 13, S. 377–387.

117



Literaturverzeichnis

[Cowan(2005)] Cowan, R. (2005): Universities and the Knowledge Economy, Elek-
tronisches Dokument, URL: http://advancingknowledge.com/drafts/Cowan-
Cowan_Universities.pdf.

[Crary et al.(2000)] Crary, A./ et al. (Hrsg.) (2000): The New Wittgenstein,
Routladge, London.

[Dancy(2006)] Dancy, R. (2006): Platonic Definitions and Forms, in: Benson, H. H.
(Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions tp Philosophy, Blackwell,
Oxford.

[Date(1995)] Date, C. (1995): An Introduction to Database Systems, 6. Aufl.,
Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[Daum(2003)] Daum, J. H. (2003): Intellectual Capital Statements: Basis für ein
Rechnungswesen- und Reportingmodell der Zukunft?, in: Controlling – Zeitschrift
für Erfolgsorientierte Unternehmensführung, 15(3-4), S. 143–154.

[Deazley(2006)] Deazley, R. (2006): Re-Thinking Copyright: History, Theory, Lan-
guage, Edward Elgar, Cheltenham.

[Denker/Zaborowski(2006)] Denker, A./Zaborowski, H. (Hrsg.) (2006): Heideg-
ger und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[Derrida(2001)] Derrida, J. (2001): Die unbedingte Universität, Nr. 2238inedition
suhrkamp, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Diamond/Conant(2004)] Diamond, C./Conant, J. (2004): On Reading the Trac-
tatus Resolutely, in: Kölbel, M./Weiss, B. (Hrsg.), Wittgenstein’s Lasting Si-
gnificance, Routledge, London.

[Diels/Kranz(1961)] Diels, H./Kranz, W. (1961): Die Fragmente der Vorsokratiker,
Hildesheim.

[Dixsault(2005a)] Dixsault, M. (Hrsg.) (2005a): Études sur la République de la Pla-
ton: 1. De la Justice, J. Vrin, Paris.

[Dixsault(2005b)] Dixsault, M. (Hrsg.) (2005b): Études sur la République de la Pla-
ton: 2. De la science, du bien et des mythes, J. Vrin, Paris.

[Erler(2006)] Erler, M. (2006): Platon, C.H.Beck, München.

[Ferber(1992)] Ferber, R. (1992): Wittgensteins Philosophie der Mathematik: Akten
des 15. Internationalen Wittgenstein-Symposiums, Bd. 20, Kap. ”Lebensformöder
”Lebensformen”? Zwei Addenda zur Kontroverse zwischen N. Garver und R. Hal-
ler, S. 270–276, Wien.

[Ferrari(2007)] Ferrari, G. (Hrsg.) (2007): The Cambridge Companion to Plato’s
Republic, Cambridge University Press, Cambridge.

[Fischer(2004)] Fischer, W. (2004): Sokrates pädagogisch, Bd. 4vonSchriften zur wis-
senschaftlichen Pädagogik., Königshausen & Neumann, Würzburg.

118



Literaturverzeichnis

[Fleig(o.J.)] Fleig, H. (o.J.): Die philosophische Kontroverse zwischen Sloterdijk
und Habermas, Elektronisches Dokument, URL: http://www.fleig-fleig.de/
pageID_5679987.html.

[Friedman(2004)] Friedman, M. (2004): Carnap. Cassirer. Heidegger. Geteilte Wege,
Fischer, Frankfurt.

[Fuhrmann(2002)] Fuhrmann, M. (2002): Bildung. Europas kulturelle Identität,
18182, universal-bibliothek Aufl., Reclam, Stuttgart.

[Garver(1994)] Garver, N. (1994): Form of Life, in: This Complicated Form of Life,
S. 237–267S, Open Court, Chicago and La Salle.

[Gill(2006)] Gill, M. L. (2006): Problems for Forms, in: Benson, H. H. (Hrsg.), A
Companion to Plato, Blackwell Companions tp Philosophy, Blackwell, Oxford.

[Glock(2000)] Glock, H.-J. (2000): Forms of Life: Back to Basics, in: Wittgenstein-
Studien, 1, S. 63–84.

[Goethe(1926)] Goethe, J. W. (1926): Goethes Werke, Bd. 7vonDramen III, Kap.
Iphigenie auf Tauris, Bibliographisches Institut, Mannheim.

[Grübel et al.(2004)Grübel, Klaus/Szogs] Grübel, D./Klaus, N./Szogs, G.
(2004): Intellectual Capital Reporting – ein Vergleich von vier Ansätzen, in: zfo
-online, (1), S. 19–27, URL: http://www.zfo.de.

[Gugerli(2009)] Gugerli, D. (2009): Die Welt als Datenbank, edition suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[Gugerli(2007)] Gugerli, D. e. a. (Hrsg.) (2007): Nach Feierabend. Zürchen Jahr-
buch für Wissensgeschichte, Bd. 3.

[Hadot(2002)] Hadot, P. (2002): Exercises spirituels et philosophie antique, Albin
Michel, Paris.

[Haller(1988)] Haller, R. (1988): Questions on Wittgenstein, Routledge, London.

[Hegel(1986)] Hegel, G. W. F. (1986): Phänomenologie des Geistes, 603, stw Aufl.,
Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Heidegger(1998a)] Heidegger, M. (1998a): Beiträge zur Philosophie (Vom Ereig-
nis), Bd. 65, gesamtausgabe. iii. abteilung: unveröffentlichte abhandlungen Aufl.,
Vittorio Klostermann, Frankfurt/Main.

[Heidegger(1998b)] Heidegger, M. (1998b): Logik als die Frage nach dem Wesen der
Sprache, Klostermann, Frankfurt/Main.

[Heidegger(2000)] Heidegger, M. (2000): Reden und andere Zeugnisse eines Lebens-
weges 1910-1976, Klostermann, Frankfurt/Main.

[Heidegger(2003)] Heidegger, M. (2003): Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main.

[Heidegger(2004a)] Heidegger, M. (2004a): Brief über den ”Humanismus”, in: Weg-
marken, Klostermann, Frankfurt/Main.

119



Literaturverzeichnis

[Heidegger(2004b)] Heidegger, M. (2004b): Platons Lehre von der Wahrheit, in:
Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main.

[Heidegger(2009)] Heidegger, M. (2009): Vorträge und Aufsätze, Klett-Cotta,
Stuttgart.

[Heinrich(2006)] Heinrich, K. (2006): arbeiten mit herakles, Zur Figur und zum Pro-
blem des Heros. ANtike und moderne Formen seiner Interpretation und Instru-
mentalisierung, Bd. 9vonDahlemer Vorlesungen, Stroemfeld/Roter Stern, Frank-
furt/Main.

[Heinrich/Kirstein(2006)] Heinrich, P./Kirstein, D. (2006): Ökonomisierung
des Hochschulwesens. Redebeiträge und Thesen des 17. Glienicker Ge-
sprächs 2006, URL: http://www.fhvr-berlin.de/fhvr/fileadmin/content/
publikation/hs/bdh27.pdf.

[Hernandez(1997)] Hernandez, M. J. (1997): Database Design for Mere Mortals. A
Hands-on Guide to Relational Database Design, Addison-Wesley Developers Press,
Reading, Massachusetts.

[Heuer/Saake(1997)] Heuer, A./Saake, G. (1997): Datenbanken. Konzepte und
Sprachen, Thomson, Bonn.

[Horn(2005)] Horn, C. (2005): Platons episteme-doxa Unterscheidung und die Ide-
entheorie, in: Höffe, O. (Hrsg.), Platon. Politeia, Bd. 7vonKlassiker auslegen,
Akademie Verlag, Berlin.

[Hrachovec(1978)] Hrachovec, H. (1978): Bilder, zweiwertige Logik und negative
Tatsachen in Wittgensteins “Tractatus”, in: Zeitschrift für Philosophische For-
schung, 32, S. 526–539.

[Hrachovec(1989)] Hrachovec, H. (1989): Vermessen: Studien über Subjektivität,
Stroemfeld, Frankfurt/Main.

[Hrachovec(1993)] Hrachovec, H. (1993): Deletion or Deployment. Is That any Way
to Treat a Sign?, in: Continental Philosophy, 5, S. 61–75.

[Hrachovec(1996)] Hrachovec, H. (1996): Nie wieder große Worte, in: Die Zeit, (26),
S. 78.

[Hrachovec(2000)] Hrachovec, H. (2000): Wittgenstein on line / on the line, URL:
http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-hh.page.

[Hrachovec(2001)] Hrachovec, H. (2001): Evaluating the Bergen Electronic Edition,
URL: http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-audio-hh.page.

[Hrachovec(2004)] Hrachovec, H. (2004): Technik: Erfolgsgeschichte, Schreckbild,
Spielraum, in: Philosophische Rundschau, 51(1), S. 27–52.

[Hrachovec(2005)] Hrachovec, H. (2005): Evaluating the Bergen Electronic Edition,
in: Wittgenstein: The philosopher and his works, Wittgenstein Archives at the
University of Bergen (WAB), Bergen.

120



Literaturverzeichnis

[Hrachovec(2006a)] Hrachovec, H. (2006a): Bildung zwischen Luxus und Notwen-
digkeit, Kap. Wissen und Weitra, S. 185–195, Wien.

[Hrachovec(2007)] Hrachovec, H. (2007): Wikis hegelianisch, in: The Shape of
Things to Come, Springer, Berlin.

[Hrachovec(2009a)] Hrachovec, H. (2009a): Checkpoint Bologna, Universität Wi-
en 2008, in: Schrittesser, I. (Hrsg.), University goes Bologna: Trends in der
Hochschullehre. Entwicklungen, Herausforderungen, Erfahrungen, Wiener Univer-
sitätsverlag, Wien.

[Hrachovec(2009b)] Hrachovec, H. (2009b): Formvollendet? Nein danke!, in: Den-
ker, C. (Hrsg.), Lebensform Wittgenstein. Bilder und Begriffe, S. 21–24, Passagen,
Wien.

[Hrachovec(2010)] Hrachovec, H. (2010): Gegensatz, in: Neues Handbuch philoso-
phischer Grundbegriffe, Alber, Freiburg.

[Hrachovec(2006b)] Hrachovec, M., Herbert and Luger (2006b): eLearning an
der Universität Wien. Forschung – Entwicklung – Einführung, Kap. Zwei Stunden
und der Rest der Woche. Bemerkungen zur Wiki-Pädagogik, S. 226–240, Wax-
mann, Wien.

[Höffe(2005)] Höffe, O. (2005): Vom Nutzen des Nutzlosen. Zur Bedeutung der
Philosophie im Zeitalter der Ökonomisierung, in: Deutsche Zeitschrift für Philo-
sophie, (53), URL: http://forum-kritische-paedagogik.de/start/request.
php?208, erhältlich als elektronisches Dokument. Letzte Abfrage 18.7.2009.

[Hörisch(2006)] Hörisch, J. (2006): Die ungeliebte Universität, akzente Aufl., Hanser,
München.

[Irrgang(2002)] Irrgang, B. (2002): Philosophie der Technik. Technische Praxis. Ge-
staltungsperspektiven technischer Entwicklung, Bd. 2, Ferdinand Schöningh, Pa-
derborn.

[Ivánka(1990)] Ivánka, E. v. (1990): Plato Christianus. Übernahme und Umgestal-
tung des Platonismus durch die Väter, Johannes Verlag, Einsiedeln.

[Jaspers(1984)] Jaspers, K. (1984): Philosophische Autobiographie. (Erweiterte Neu-
ausgabe), Pieper, München.

[Kellermann et al.(2009)] Kellermann, P./ et al. (Hrsg.) (2009): Zur Kritik
europäischer Hochschulpolitik: Forschung und Lehre unter Kuratel betriebswirt-
schaftlicher Denkmuster, Vs Verlag, Wiesbaden.

[Kikoski/Kikoski(2004)] Kikoski, C. K./Kikoski, J. F. (2004): The Inquiring Or-
ganization. Tacit Knowledge, Conversation, and Knowledge Creation: Skills for
21st-Centruy Organizations, Praeger, Westport, Connecticut.

[Kishik(2008)] Kishik, D. (2008): Wittgenstein on Meaning and Life, in: Philosophia,
36, S. 111–128.

121



Literaturverzeichnis

[Kraus(1908)] Kraus, K. (1908): Apokalypse (Offener Brief an das Publikum), in: Die
Fackel, 10(261-262), S. 1–14.

[Lacey(1980)] Lacey, A. (1980): Our Knowledge of Socrates, in: Vlastos, G. (Hrsg.),
The Philosophy of Socrates. A Collection of Critical Essays, University of Notre
Dame Press, Notre Dame.

[Lavezzi(2001)] Lavezzi, A. M. (2001): Division of Laber and Economic Growth: from
Adam Smith to Paul Romer and Beyond, URL: http://www.unipa.it/~lavezzi/
papers/divlabpaper1.0.pdf.

[Liessmann(2006)] Liessmann, K. P. (2006): Theorie der Unbildung: Die Irrtümer der
Wissensgesellschaft, Zsolnay Verlag, Wien.

[Luetterfelds(2000)] Luetterfelds, W. (2000): Interkulturelles Verstehen in Witt-
gensteins Konzept von Sprachspiel, Weltbild und Lebensform, in: Lütterfelds,
A. u. R., Wilhelm und Roser (Hrsg.), Wittgenstein Jahrbuch 2000, S. 9–33,
Peter Lang, Frankfurt/Main.

[Lütterfelds(1999)] Lütterfelds, A., Wilhelm und Roser (Hrsg.) (1999): Der
Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[Macdonald/Ziarek(2007)] Macdonald, I./Ziarek, K. (Hrsg.) (2007): Adorno
and Heidegger. Philosophical Questions, Stanford University Press, Palo Alto.

[Manovich(2002)] Manovich, L. (2002): The Language of New Media, MIT Press.

[Manovich(o.J.)] Manovich, L. (o.J.): Database as a Genre of New Media, AI &
Society. The Journal of Human-Centered and Machine Intelligence. Electronic Do-
cument., URL: http://vv.arts.ucla.edu/AI_Society/manovich.html.

[Margreiter/Leidlmair(1991)] Margreiter, R./Leidlmair, K. (Hrsg.) (1991):
Heidegger. Technik – Ethik – Politik, Königshausen & Neumann, Würzburg.

[May/Sell(2005)] May, C./Sell, S. K. (2005): Intellectual Property Rights: A Cri-
tical History, Lynne Riener, London.

[Meier(1983)] Meier, C. (1983): Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, 427,
stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Meyer-Drawe(2008)] Meyer-Drawe, K. (2008): Höhlenqualen. Bildungstheoreti-
sche Provokationen durch Sokrates und Platon, in: Rehn, R./Schues, C.
(Hrsg.), Bildungsphilosophie. Grundlagen. Methoden. Perspektiven, Karl Alber,
Freiburg/München.

[Mittelstraß(2002)] Mittelstraß, J. (2002): Bildung und ethische Maße, in: Kil-
lius, N./ et al. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhrkamp Aufl., Suhr-
kamp, Frankfurt/Main.

[Mörchen(1981)] Mörchen, H. (1981): Adorno und Heidegger. Untersuchung einer
philosophischen Kommunikationsverweigerung, Klett-Cotta, Stuttgart.

122



Literaturverzeichnis

[Nennen(2003)] Nennen, H.-U. (2003): Philosophie in Echtzeit: die Sloterdi-
jk–Debatte: Chronik einer Inszenierung. Über Metaphernfolgenabschätzung, die
Kunst des Zuschauers und die Pathologie der Diskurse, Königshausen & Neumann,
Würzburg.

[Neurath(1932/1933)] Neurath, O. (1932/1933): Protokollsätze, in: Erkenntnis, 3, S.
204–214.

[Nida-Rümelin(2007)] Nida-Rümelin, J. (2007): Noch ist es nicht zu spät, um
Schaden abzuwehren, in: attempto! Forum der Universität Tübingen, (22),
URL: http://www.uni-tuebingen.de/uni/qvo/at/download/attempto22.pdf,
elektronisches Dokument. Letzer Zugriff 18.7.2009.

[Nielandt(2006)] Nielandt, K. (2006): Der philosophische Grundgedanke bei Heideg-
ger und die Krise der Moderne, in: Marburger Forum. Beiträge zur geistigen Si-
tuation der Gegenwart, 7(1), URL: http://www.philosophia-online.de/mafo/
heft2006-1/Niel_Heid.htm.

[Nietzsche(1988)] Nietzsche, F. (1988): Morgenröte, 3, kritische studienausgabe
Aufl., de Gruyter, Berlin.

[Pechriggl(2006)] Pechriggl, A. (2006): Chiasmen. Antike Philosophie von Platon
zu Sappho – von Sappho zu uns, Transcript, Bielefeld.

[Penner(2006)] Penner, T. (2006): The Forms and the Sciences in Socrates and Plato,
in: Benson, H. H. (Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions tp
Philosophy, Blackwell, Oxford.

[Pentzold(2006)] Pentzold, S., Christian and Seidenglanz (2006): Fou-
cault@Wiki: first steps towards a conceptual framework for the analysis of Wi-
ki discourses, in: WikiSym ’06: Proceedings of the 2006 international symposium
on Wikis, S. 59–68, ACM Press, New York, NY, USA, ISBN 1-59593-413-8, doi:
http://doi.acm.org/10.1145/1149453.1149468.

[Picht(1964)] Picht, G. (1964): Die deutsche Bildungskatastrophe. Analyse und Do-
kumentation, Herder, Freiburg.

[Pleger(2009)] Pleger, W. H. (2009): Platon, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt.

[Rafaeli(2006)] Rafaeli, S. (2006): Wiki uses in teaching and learning, ACM Press,
Odense, Denmark, ISBN 1-59593-413-8.

[Ramirez(2002)] Ramirez, F. O. (2002): Eyes wide shut: University, state, and society,
in: European Educational Research Journal, 1(2).

[Rancière(2007)] Rancière, J. (2007): Le philosophe et ses pauvres, Flammarion,
Paris.

[Readings(1997)] Readings, B. (1997): The University in Ruins, Harvards University
Press.

123



Literaturverzeichnis

[Romer(2000)] Romer, P. (2000): Declaration of Paul M. Romer, URL: http://www.
justice.gov/atr/cases/f219100/219128.htm.

[Romer/Kurtzman(2008)] Romer, P./Kurtzman, J. (2008): An Interview
with Paul Romer, URL: http://w7.ens-lsh.fr/amrieu/IMG/pdf/Romer_on_
Knowledge_economy_7-08-2.pdf.

[Romer/Roberts(2007)] Romer, P./Roberts, R. (2007): An Interview with
Paul Romer on Economic Growth, URL: http://www.econlib.org/library/
Columns/y2007/Romergrowth.html.

[Romer(1990)] Romer, P. M. (1990): Endogenous Technological Change, in: Journal
of Political Economy, 98(5), S. S71–S102.

[Romer(1994)] Romer, P. M. (1994): New goods, old theory, and the welfare costs of
trade restrictions, in: Journal of Development Economics, 43, S. 5–38.

[Romer(2007)] Romer, P. M. (2007): Economic Growth, URL: http://www.econlib.
org/library/Enc/EconomicGrowth.html.

[Romer/Bailey(2001)] Romer, P. M./Bailey, R. (2001): Post-Scarcity Prophet,
URL: http://reason.com/archives/2001/12/01/post-scarcity-prophet.

[Rosen(2005)] Rosen, S. (2005): Plato’s Republic. A Study, Yale University Press, New
Haven.

[Savage(2008)] Savage, R. (2008): Hölderlin After the Catastrophe: Heidegger - Ad-
orno - Brecht (Studies in German Literature, Linguistics, and Culture), Camden
House, Rochester.

[Schiemann(2006)] Schiemann, G. a. (Hrsg.) (2006): Platon im nachmetaphysischen
Zeitalter, Wissenschaftliche Buchgemeinschaft, Darmstadt.

[Schmidt-Salomon()] Schmidt-Salomon, M. (): Die Entzauberung des Menschen.
Anmerkungen zum Verhältnis von Humanismus und Anthropologie, URL: http:
//www.schmidt-salomon.de/entzaub.htm.

[Scholz/Stein(2009)] Scholz, C./Stein, V. (Hrsg.) (2009): Bologna-Schwarzbuch,
Deutscher Hochschulverband, Bonn.

[Schönherr(1989)] Schönherr, H.-M. (1989): Die Technik und die Schwäche.
Ökologie nach Nietzsche, Heidegger und dem ,schwachen Denken‘, Passagen, Wien.

[Sharr(2006)] Sharr, A. (2006): Heidegger’s Hut, MIT Press, Cambridge.

[Sloterdijk(1999)] Sloterdijk, P. (1999): Regeln für den Menschenpark. Ein Ant-
wortschreiben zu Heideggers Brief über den Humanismus, Suhrkamp, Frank-
furt/Main.

[Stoi(2004)] Stoi, R. (2004): Management und Controlling von Intangibles Die unter-
nehmerische Herausforderung des 21. Jahrhunderts, Techn. Ber., Wirtschaftsinge-
nieurswesen, URL: wi.hs-pforzheim.de/cm/content/downloads/studiumakt/
bw6/Stoi_Intangibles.pdf.

124



Literaturverzeichnis

[Theunissen(1980)] Theunissen, M. (1980): Sein und Schein. Die kritische Funktion
der Hegelschen Logik, 314, stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Titscher(2004)] Titscher, S. (2004): Ist die Universitätsreform eine “schöpferische
Zerstörung”? Annahmen zu Entwicklungen der österreichischen Univer-
sitätslandsachaft bis 2010, in: Matis, Herbert/Stiefel, Dieter (Hrsg.),
Österreich 2010. Die wirtschaftliche und soziale Zukunft unseres Landes, S. 111–
123, Linde.

[Trawny(2003)] Trawny, P. (2003): Die Herrschaft der Arbeit über die
Bildung, URL: http://www2.uni-wuppertal.de/FBA/philosophie/personal/
trawny/bildungarbeit.pdf, elektronisches Dokument. Letzter Zugriff 5.2.2010.

[Trawny(2006)] Trawny, P. (2006): Sprache als Ab-Grund. Zu Heideggers

”Erschütterung der Logik“, in: Denker, A./Zaborowski, H. (Hrsg.), Heidegger
und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[Vieweg/Welsch(2008)] Vieweg, K./Welsch, W. (Hrsg.) (2008): Hegels
Phänomenolgogie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem
Schlüsselwerk der Moderne, 1876, stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Vlastos(1991)] Vlastos, G. (1991): Socrates, Ironist and Moral Philosopher, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

[Vlastos(1994)] Vlastos, G. (1994): Socratic Studies, Kap. The Historical Socrates
and Athenian Democracy, S. 87–108, Cambridge University Press, Cambridge.

[Vossen(1995)] Vossen, G. (1995): Datenbank-Theorie, Thomson Publishing, Bonn.

[Waks(2002)] Waks, L. J. (2002): In the Shadow of the Ruins: globalization and the
rise of corporate universities, in: Policy Futures in Education.

[Weiler(2005)] Weiler, H. N. (2005): Ambivalence and the politics of knowled-
ge: The struggle for change in German higher educatio, in: Higher Education,
49(1-2), S. 177–195, URL: http://www.stanford.edu/~weiler/Weiler_Paper_
HigherED.pdf.

[White(1979)] White, N. P. (1979): A Companion to Plato’s Republic, Hackett, In-
dianapolis, Cambridge.

[Wieland(1973)] Wieland, W. (1973): Hegels Dialektik der sinnlichen Gewissheit,
in: Fulda, H./Henrich, D. (Hrsg.), Materialien zu Hegels Phänomenologie des
Geistes, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Wieland(1982)] Wieland, W. (1982): Platon und die Formen des Wissens, Vanden-
hoeck & Ruprecht, Göttingen.

[Williams(2004)] Williams, M. (2004): Nonsense and Cosmic Exile: The Austere Rea-
ding of the Tractatus, in: Kölbel, M./Weiss, B. (Hrsg.), Wittgenstein’s Lasting
Significance, Routledge, London.

[Wittgenstein(1969a)] Wittgenstein, L. (1969a): Aufzeichnungen über Logik, in:
Ludwig Wittgenstein: Schriften I, S. 186–225, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

125



Literaturverzeichnis

[Wittgenstein(1969b)] Wittgenstein, L. (1969b): Tagebücher 1914-1916, in: Lud-
wig Wittgenstein: Schriften I, S. 85–185, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[Wittgenstein(2000)] Wittgenstein, L. (2000): Nachlass. Bergen Electronic Editi-
on, CD-ROM.

[Zemanek(1993)] Zemanek, H. (1993): Informatik und Philosophie, Kap. Philosophi-
sche Wurzeln der Informatik im Wiener Kreis, S. 85–117, B.I. Wissenschaftsverlag,
Mannheim.

126


