
Platons ungleiche Erben

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 1



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 2



Herbert Hrachovec

Platons ungleiche Erben

Bildung und Datenbanken

Löcker

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 3



Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des
Bundesministeriums für Wissenschaft und Forschung sowie der
Stadt Wien, MA7 – Kultur, Wissenschafts- und
Forschungsförderung.

© Erhard Löcker GesmbH, Wien 2010
Alle Rechte vorbehalten
Herstellung: General Druckerei, Szeged
ISBN 978-3-85409-555-2

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 4



Inhalt

7 Vogelperspektive

9 Prospekt

25 Die Wahrheit der Form

55 Die Form der Wahrheit

87 Außer Form

119 Reformulierungen, Reformen, Refugien

123 Wissensbilanzen

133 Ökonomie

143 Reform

153 Bildung: Eine Wiki-Diskussion

165 Anmerkungen

175 Literatur

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 5



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 6



Vogelperspektive

Passagen aus vier philosophischen Klassikern bilden die
Eckpunkte der folgenden Überlegungen. Platons Politeia, Hegels
Phänomenologie des Geistes, Wittgensteins Tractatus und
Heideggers Platons Lehre von der Wahrheit. Im Blick auf sie
werden einige Entwicklungslinien verfolgt.
Züge aus Platons Ideenlehre entsprechen den »Urbildern« im
Tractatus. Da diese Schrift sich leicht als Vorbereitung zum
Entwurf von Datenbanken lesen lässt, reicht eine Art von
Platonismus in die digitale Technik der Gegenwart.
Andererseits hat Plato das Paradigma der Bildung als Aufstieg
aus Dumpfheit und Tagespolitik geschaffen. Diese Figur
bestimmt bis heute das kulturelle Selbstverständnis im Gegensatz
zur Technik.
Die beiden Punkte lassen sich kombinieren. Die Aufsteigerinnen
aus Platons Höhle unterliegen einem technokratischen Diktat.
Heidegger hat diese Auffassung vertreten, Wittgenstein hat sich
aus diesem Grund von seiner Datenbankwelt distanziert.
Drei maßgebliche Richtungen der Philosophie des 20. Jahr-
hunderts waren mit dem Konflikt zwischen den technokratischen
und humanistischen Auswirkungen des platonischen Denkens
konfrontiert. Der Impuls der Kritischen Theorie ist erschöpft. Die
Nachfolge von Heideggers Seinsdenken widmet sich (modifiziert
zur »Dekonstruktion«) im Rahmen eines abendländischen
Geschichtsentwurfes der Pflege und Verwerfung der Überliefe-
rung. Die analytische Philosophie hat zu Erziehung und
Selbstverwirklichung wenig beizutragen, doch sie lehrt Auf-
merksamkeit gegenüber Formen.
Im Thema Bildung treffen einander eingespielte Klischees, hege-
moniales Geltungsbedürfnis und politisch-ökonomischer
Regelungsbedarf. Die philosophische Rückblende zeigt einen
zerrissenen Begriff, der keine einfache Orientierung bietet.
Der Begriff ist, ungeachtet dieser Schwierigkeiten, aktuell und
umkämpft. Die Bolognareform bedeutet einen Paradigmenwech-

7

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 7



sel im Verhältnis zwischen Staat und den Gepflogenheiten der
universitären Lehre. Dummheiten und Aussichten der Wissensge-
sellschaft werden deutlich.
Ein redigierter Digest aus Wiki-Beiträgen versucht zu zeigen, wie
philosophischer Unterricht unter diesen Bedingungen aussehen
kann. Er stammt aus der Anfängerinnenübung eines Semesters, in
dem Studierende das Auditorium Maximum der Universität Wien
unter der Parole »Freie Bildung« wochenlang besetzt hielten.
Wikis benötigen digitale Archivierung. Die Speicherung und
Koordination zahlreicher Beiträge, sowie ihrer transparenten Be-
arbeitung im Web, sind nur durch diese Informationstechnologie
möglich. Das neue Medium verbindet Bildung und Datenbanken. 

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 8



Prospekt

Ängste

Zwei tiefreichende, gegenwendige Befürchtungen kennzeichnen
typische science fiction-Szenarios. Der eine Schrecken ist die
Invasion der Aliens, der Body Snatchers, der Monster. Fremd ist
jedoch nicht bloß das extern Unbekannte. Die Katastrophe lauert
auch in uns, darum entsteht der andere Schrecken aus der
Perversion. Der menschliche Organismus selber, oder das
Gemeinwesen, bergen böse Überraschungen. Diese Variante geht
unter die Haut. Im Sujet des dramatischen Abwehrkampfes – wie
gegen Naturkatastrophen – bleiben die Identitäten intakt. Wenn
hingegen ausser-ordentliche Körper- und Bewusstseinsformen im
Familienkreis oder im Alltag einer verträumten Kleinstadt auftre-
ten, erfasst Panik die vertrauten Verhältnisse.
Eine Institution, über die gerne Horrorgeschichten erzählt wer-
den, ist das Bildungswesen. Als staatlich gelenkter Ausbildungs-
betrieb und als privatwirtschaftlich organisierte Qualifikations-
instanz hat es seine Licht- und Schattenseiten; die sind hier nicht
gemeint. »Bildung« signalisiert ein weiterreichendes – und tiefer-
gehendes – Phänomen.

Bildung, auf das Individuum bezogen, ist Selbstbestimmung. Ohne
Selbstbestimmung bleibt Selbstverwirklichung, die als die moderne Form
der Individualität erscheint, ein Element reiner Subjektivität. Nur in Form
einer gebildeten Selbstbestimmung verwirklicht sich die vernünftige
Natur des Menschen. [MITTELSTRASZ (2002)], S.166 (im Original
gesperrt). 

Das ist der metaphysische Ausblick, der kulturpolitische klingt
ebenso bündig:

Bildung ist die Grundfeste menschlicher Kultur. Bildung ist erworbenes,
verarbeitetes und weitergegebenes Wissen, das zu eigenverantwortlichem,

9

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 9



kompententem und vorausschauendem Handeln befähigt. [BAUMERT ET

AL.(2002)], S.171 

Diese Sichtweise betrifft nicht die letzte PISA-Studie, sondern
einen Lebensnerv der europäischen Zivilisation. Der Erwerb von
Wissen soll der Selbstbestimmung in Freiheit dienen; das ist die
Themenstellung ohne Anzeichen von Erschütterung.
Die eben zitierten Manifeste sind indes nicht ohne Voraussetzung.
Es sind Reaktionen auf eine – indirekt eingestandene – Malaise,
die daher kommt, dass die »vernünftige Natur des Menschen«
und sein eigenverantwortliches, wissensbasiertes Handeln keines-
wegs so unumstritten sind, wie die Deklaration vorgibt. Sie benö-
tigen ihre starke normative Konstruktion, um einer schleichenden
Bedrohung pari zu bieten. Die Lebensweise der Aufklärung steht
auf dem Spiel und das gibt Anlass zu Verteidigungsmanövern.
Eines ist der Entwurf schreckerregender cultural fictions. Unter
ihnen findet sich ein Erzähltypus, der die Entmündigung des
Kulturlebens durch die Ökonomie beschreibt. In einem »story
board«, das beispielhaft zitiert sei, beginnt die Aufregung mit der
Doppeldeutigkeit von »Arbeit«. [TRAWNY(2003)] Aus Hegels
»Arbeit des Begriffes« entsteht die Dynamik und der
Zusammenhalt der »geistigen Welt« – doch Arbeit ist auch
Lohnarbeit (Karl Marx) und Arbeitsdienst (Martin Heidegger).
Wirtschaftliche und politische Gesetzmäßigkeiten bestimmen
zunehmend auch die geistige »Produktion«.
Soweit die Einleitung, es folgt eine dramatische Zuspitzung der
Geschichte, erdacht durch den deutschen Philosophen Peter
Trawny. Martin Heidegger steht 1933 am Pult des Auditorium
Maximum der Universität Freiburg und formuliert anläßlich der
feierlichen Immatrikulation den prägnanten Satz: »Der neue deut-
sche Student ist Arbeiter.« [HEIDEGGER(2000)], S.206. Diese sozi-
alistisch klingende Formulierung verweist hier auf die Volks-
gemeinschaft1, in welcher Gedankenarbeit nicht mehr privilegiert
wird. Und nun die aktuelle Wendung, die das Gruseln auslöst:

Daß Heidegger diese Konsequenz während seines nationalsozialistischen
Engagements faßte, wirft weniger ein Licht auf die Heideggersche

10

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 10



Philosophie als auf die aktuellen bildungspolitischen Bestrebungen, die an
jener Bestimmung des Studenten und des Studiums anknüpfen. Die
»Arbeit« herrscht über die »Bildung«. [TRAWNY(2003)], S.8 

Die Bemerkung erzeugt einen doppelten Schock. Erstens wird
eine Phrase aus Heideggers nationalsozialistischer Agitationszeit
auf eine Ebene mit Hegel und Marx gestellt.2 Unter dem
Hakenkreuz wird der klassische Bildungsbegriff mit hochrangi-
ger philosophischer Beihilfe applaniert. Und zweitens – das ist
noch viel erstaunlicher – ist dieser Umstand, dem Zitat zufolge,
selbst gar nicht das Wichtige. Trawny sagt, genau genommen:
Heideggers nationalsozialistisch inspirierter Ausspruch wirft ein
Licht »auf die aktuellen bildungspolitischen Bestrebungen«,
sprich die Bolognareform.3
Die Konsequenz ist nicht ausgesprochen, aber die Absicht ist
unverkennbar. Von Hegels Anstrengung des Geistes und Marxens
materialistischer Transformation führt die Einschätzung des
Studiums als Arbeit – über die Zwischenstation Faschismus –
direkt zu den ECTS-Punkten im europäischen Hochschulraum.4
Die Idee dieser bildungspolitischen Neuerung besteht tatsächlich
darin, die Arbeitszeit der Studierenden und nicht, wie früher, den
konventionellen Aufbau einer Disziplin (als »Studienplan«) zum
Maßstab der akademischen Lehre zu machen. Ein »sozialisti-
sches« Motiv ist kaum zu leugnen. Inwieweit diese Orientierung
an der Kapazität der Lernenden die ehemals unangetastete
Autonomie der Fachgelehrten beeinträchtigt, ist umstritten5, der
Effekt des Schwenks vom Freiburger Rektor zur europäischen
Studienarchitektur ist jedenfalls durchschlagend. Die EU verfolgt
– so legt Peter Trawnys Formulierung nahe – mit ihrer
Bildungsreform ein faschistisches Programm.
Aufrüttelnder kann ein Beitrag zur Bildungsdiskussion kaum
sein. Mit großen Namen und plakativen Effekten wird nicht
gespart. Das Thema trifft eine neuralgische Stelle des europäi-
schen Humanismus und erzeugt Angst, Trotz und die Hoffnung
auf Geistesblitze.6 Die Sprecher (m/w) der herkömmlichen »gei-
stigen Elite« – Hochschulprofessorinnen, Essayisten, das gehobe-
ne Feuilleton) – beklagen schon lange den Niedergang der klassi-

11

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 11



schen Ideale. Die Vorkehrungen der europäischen Studienarchi-
tektur werden von vielen als neuester Beweis für die Demontage
des selbstbestimmten Lebenswegs gesehen, den die Geistes- und
Humanwissenschaften ihren Studierenden angeboten haben.

Letztlich mündet diese Entwicklung in eine Art Selbstkolonialisierung der
reichhaltigen und vielfältigen geisteswissenschafltichen Landschaften in
Europa und eine Gefährung der spezifischen Wissenschaftskultur der
europäischen Geisteswissenschaften. [NIDA-RÜMELIN(2007)], S.6 

Die bildungspolitische Entwicklung der letzten 50 Jahre, die zu
solchen Warnungen führt, läßt sich knapp folgendermaßen fassen.
Universitätsstudien waren traditionell einem kleinen Prozentsatz
der Bevölkerung vorbehalten. Die Öffnung des tertiären Sektors
ab den 60-er Jahren des vergangenen Jahrhunderts überlastete die
gewachsenen Strukturen und erzeugte eine permanente Dis-
krepanz zwischen Finanzbedarf und institutioneller Leistungs-
kraft. Die Nationalstaaten Europas transferierten das Problem auf
die Ebene der Europäischen Union und nutzen die von dort re-
importierten Regeln zur Lösung ihres hausgemachten Dilemmas.
So muss die »Bologna-Architektur« für die Konsolidierung der
konzeptuell und finanziell aus der Façon geratenen Bildungs-
politik der Mitgliedsstaaten herhalten.
Das ist der Hintergrund, vor dem die kulturpolitischen »Horror-
filme« verständlich werden. Nida-Rümelin schreibt vorsichtiger
von »Gefährdungen«. Das interessante Wort in seiner Warnung ist
aber »Selbstkolonialisierung«. Es knüpft einen Zusammenhang
mit Invasion und Perversion. Für die eine Situationsbeschreibung
– die Kolonialisierung – kommt die Gefahr von außen. Unter dem
Diktat gestiegener Ansprüche und galoppierender Kosten wird
das Erziehungssystem dazu gezwungen, Kosten zu sparen. In frü-
heren Zeiten war »die Erziehung der Jugend« eine vornehme
Aufgabe des Staates und die damit befassten Institutionen
Nutzniesser eines nationalen Konsenses. Die Reduktion der
nationalen Souveränität unter dem Vorzeichen übergreifender
polit-ökonomischer Zusammenhänge hat diese Verankerung
gelockert. 

12

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 12



Das Ministerium spielt nun das Finanzargument über die
Bologna-Vereinbarung an die Hochschulen des Landes, die auto-
nom gesetzt werden, um in eigener Verantwortung Effizienz zu
entwickeln. Für die Politik ist es eine günstige Option. Die
Hochschulen hingegen, die sich darauf eingestellt hatten, ihre
alten Zielvorstellungen hochzuhalten und das Budgetloch zu
beklagen, erleben dieses Vorgehen als Intervention von aussen.
Ihr Auftrag gerät in die Gewalt der Ökonomie. Die Situation
gleicht dem Gesundheitswesen, in dem es ebenfalls um ein
Gemeingut (»die Volksgesundheit«) geht, das angesichts der
Kostenschere zunehmend schwieriger zu finanzieren ist. Die
Einschnitte kommen von aussen; die Einstellung eines
Studienganges bzw. die Verweigerung einer Behandlung lassen
sich nicht aus der Logik des Fächerkanons oder den hippokrati-
schen Prinzipien begründen.
Kolonialisierung ist ein vergleichsweise einfaches Muster,
Selbstkolonialisierung betrifft schwierigere Zusammenhänge. Die
Unterwerfung unter eine fremde Macht geschieht nach diesem
Konzept im Einvernehmen mit den Akteuren, die unterworfen
werden sollen. Sie unterstellen sich aus Eigenem dem externen
Zugriff, oder vollziehen diese Manipulation sogar an sich selbst.
Das Perverse besteht darin, dass der Autonomieverlust vom vor-
geblich autonomen Handlungsträger ausgeht. Im science fiction
Repertoire ausgedrückt: der Feind lauert in den eigenen Reihen.
Für Bildungsapostel wie Julian Nida-Rümelin besteht die Gefahr
darin, dass fachfremde heimische Funktionäre das gemeinsame
Erbe dienstfertig an Euro-Bürokraten ausliefern. Darum appel-
liert er im Namen der Selbstbestimmung an die Politik. Doch im
Terminus »Selbstkolonalisierung« schwingt eine unheimliche
Suggestion mit. Gesetzt, die Rollen zwischen Verwaltung und
Unterricht sind nicht so sauber verteilt. Gesetzt, die universitäre
Praxis enthielte selbst den Anstoß dazu, ihre Eigenständigkeit zu
kassieren. Das wäre eine elementare Bedrohung der akademi-
schen Gepflogenheiten.
In der Medizin ist das ein Zustand, in dem es »nur mehr ums Geld
geht«. Vergleichbar klingt die Beschwerde aus dem Bildungs-
bereich, dennoch besteht ein deutlicher Unterschied. Ärztinnen

13

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 13



sind, was ihren Einfluss auf den Gesundheitsbegriff betrifft, rela-
tiv machtlos Sie raten und helfen, aber es fehlen ihnen die Mittel,
direkt eine Bewußtseinsänderung von Einzelpersonen oder gar
Gesellschaften zu bewirken. Dagegen gehört die Aktivierung der
akademischen Tradition und die Einübung der kulturellen
Schlüsselkompetenzen zum Kernbereich der pädagogischen
Institutionen, deren Bedeutung hier zur Debatte steht. Sie arbei-
ten beständig daran, den Überschuss der Bildung gegenüber der
Ausbildung zur Geltung zu bringen. Geld für Gesundheit ist
weniger umstritten, als Geld für die Fähigkeit zur gehobenen
sozialen Selbstbestimmung. Entsprechend schwerwiegend ist der
Verdacht, dass die »Kapitulation« vor der ökonomischen Macht
in diesem Handlungsfeld selbst angelegt sein könnte. Ein Thema
sind Ratschläge für die Gestaltung eines guten Lebens; eine
Dimension tiefer gehen Revisionen dessen, was es heißt, gut zu
leben.

Extremisten

Die vorliegende Studie wird zeigen, dass die dargestellten
Verdachtsmomente gut begründet sind. Die Wurzeln für die
»Perversion« liegen in den Rahmenbedingungen des Bildungs-
ideals selbst. Diese Linie ist – in seltener Eintracht – von Theodor
Adorno und Martin Heidegger vorgezeichnet und von ihren
Schulen fortgesetzt worden. Sie haben sich damit als »Verräter«
gegen den Traditionsbetrieb und das darin befangene Bürgertum
gestellt. Ihre Konsequenzen sind apokalyptisch. Adorno schreibt
im Duktus der epochalen Geistesgeschichte, auch wenn er ihren
Untergang beklagt.

Der unwiderrufliche Sturz der Geistesmetaphysik hat die Bildung unter
sich begraben. Das ist kein Tatbestand isolierter Geistesgeschichte son-
dern auch ein gesellschaftlicher. Geist wird davon affiziert, daß er und
seine Objektivation als Bildung überhaupt nicht mehr erwartet werden,
damit einer gesellschaftlich sich ausweise. Das allbeliebte Desiderat einer
Bildung, die durch Examina gewährleistet, womöglich getestet werden

14

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 14



kann, ist bloß noch der Schatten jener Erwartung. Die sich selbst zur
Norm, zur Qualifikation gewordene, kontrollierbare Bildung ist als solche
so wenig mehr eine wie die zum Geschwätz des Verkäufers degenerierte
Allgemeinbildung. [ADORNO(2003)], S.106f 

Bildung verkommt zum schmückenden Beiwerk. Heidegger dia-
gnostiziert als einen maßgeblichen Grund die Entwicklung der
Wissenschaft selber. Seine Analyse des erfolgreichen Forschers
(1938! ) könnte – abgesehen davon, dass die Verlage mittlerwei-
le mit neuen Problemen kämpfen – unverändert in eine
Protestschrift gegen den globalisierten Wissenschaftsbetrieb
übernommen werden.

Die entscheidende Entfaltung des neuzeitlichen Betriebscharakters der
Wissenschaft prägt daher auch einen anderen Schlag von Menschen. Der
Gelehrte verschwindet. Er wird abgelöst durch den Forscher, der in
Forschungsunternehmungen steht. Diese und nicht die Pflege einer
Gelehrsamkeit geben seiner Arbeit die scharfe Luft. Der Forscher braucht
zu Hause keine Bibliothek mehr. Er ist überdies ständig unterwegs. Er
verhandelt auf Tagungen und unterrichtet auf Kongressen. Er bindet sich
an Aufträge von Verlegern. Diese bestimmen jetzt mit, welche Bücher
geschrieben werden müssen. [HEIDEGGER(2003)], S.78 

Der Mutation der Aufklärung in Barbarei korrespondiert
Heideggers Diagnose der seinsgeschichtlichen Verstockung.
Zwei deutsche Professoren versuchen, zu retten, was zu retten ist.
Apokalypse:

Ein flüchtiger Wolkenschatten über einem verborgenen Land, das ist die
Verdüsterung, die jene von der Heilsgewißheit des Christentums vorbe-
reitete Wahrheit als die Gewißheit der Subjektivität über ein Ereignis legt,
das zu erfahren ihr verweigert bleibt. [HEIDEGGER(2003)] S.103 

Im kalten Krieg nannte man das brinkmanship, die Bereitschaft,
bis zum Äußersten zu gehen, um in einer antagonistisch verfas-
sten Welt die Oberhand zu gewinnen. Aus dieser Perspektive ist
Bildung ein Teil des Problems, nicht seiner Lösung.7 Und die

15

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 15



aktuellen Hinweise auf den »Nutzen des Nutzlosen« [HÖFFE

(2005)] erscheinen als verschmitzte (vergebliche) Anstrengung,
sich – im »Feindesland« – des gegnerischen Vokabulars zu bedie-
nen.
Anders als solche Rettungsversuche optiert dieses Buch für die
unvoreingenommene Wahrnehmung der sogenannten »Bildungs-
katastrophe« [PICHT(1964)], ohne melodramatische Ausgestal-
tung. Erstens sollte man anerkennen, dass die gegenwärtige
Verfassung des Bildungsideals konsequent aus seiner Geschichte
herzuleiten ist und zweitens ist das kein Anlass zur Trauer oder
Panik. Ob der Zauberlehrling Unfug treibt, ist keineswegs gesagt.
Es ist gut vorstellbar, dass Vertreter einer bestimmten Generation
einfach die Welt nicht mehr verstehen und versuchen, das Beste
daraus zu machen. Der Titel »Bildung und Datenbanken« wirft
ein Schlaglicht auf diese Verständigungsschwierigkeit. Ich nähe-
re mich dem Thema mit einer Beobachtung und einem
Kommentar.
Das Ergebnis der Suche nach »Bildung, Datenbanken« im
Internet ist eine Überraschung. Die erdrückende Mehrzahl der
Treffer sind Einträge, die auf Bildungsdatenbanken verweisen.
Diese Tatsache läßt einen doppelten Schluss zu. Einerseits ist die
Entwicklung nicht bei den eben erwähnten düsteren Prognosen
stehengeblieben. Vielfältige Initiativen verbreiten unter dem
Stichwort »Bildung« ein reiches kulturelles Angebot. Anderer-
seits haben sich erst wenige Theoretikerinnen mit der Frage
beschäftigt, wie die beiden Phänomene zusammenpassen. Affir-
mative ebenso wie kritische Untersuchugnen sind Mangelware.8
Angesichts des Umstands, dass die bedienungsfreundliche,
ununterbrochen zugängliche, kostenfreie und häufig durch inter-
aktive Hilfsmittel unterstützte Präsenz der kulturellen
Entwicklung von Jahrhunderten eine augenscheinliche Gefahr
und Chance für den status quo ante darstellt, ist das Zögern der
Gelehrten erstaunlich. »Virtuelle Gemeinschaften«, »Computer-
ethik« oder »open source« haben viel größeres Interesse hervor-
gerufen. 
Das ist der Kommentar erster Stufe. Ein Meta-Kommentar drängt
sich auf. Wer sagt denn, dass eine Suchaktion auf Google der

16

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 16



richtige Zugang ist? Sich dieser Technik zu überlassen ist doch
bereits eine Vorentscheidung darüber, unter welchen Bedingun-
gen das Verhältnis zwischen Bildung und Datenbanken unter-
sucht wird. Datenbanken als Vergegenständlichung von Wissen
sind das Gegenteil davon, worum es im geistigen Leben geht. Der
empirische Befund, dem entsprechend sich zahlreiche Insti-
tutionen dieses Werkzeugs bedienen, sage nichts über seine pre-
käre Wirkung. Das sind Einwände im Sinn der Apokalyptiker. Die
Wucht der vorliegenden Krise darf ihnen zufolge nicht behelfs-
mäßig abgelenkt werden. Der rechte Weg sei nicht dadurch zu fin-
den, dass man mit neuen Möglichkeiten experimentiert. Die
Gegenposition der folgenden Überlegungen besteht darin, den
Ernst der Lage anzuerkennen, jedoch den Trauerflor zu vermei-
den. D.h. – aus traditioneller Perspektive – die Welt der
Datenbanken neugierig zur Kenntnis zu nehmen. Sie sind keine
Perversion des klassischen Erbes, eher eine Extension.

Linien

Die Argumentation wird in zwei Linien verlaufen, deren
Orientierungspunkte zentrale Texte der Philosophiegeschichte
sind. Das soll nicht heissen, dass es sich um die Nachzeichnung
einer »Entwicklung« handelt, »an deren Ende« wir jetzt stünden.
Eine Eigenart der philosophischen Arbeit besteht darin, dass viele
ihrer Motive über Jahrhunderte hinweg einigermaßen konstant
bleiben und dass deren Behandlung in vergangenen Zeiten nicht
selten gegenwärtige Interessen trifft. Auch ohne einer
Phänomenologie des Geistes oder einer Seinsgeschichte anzu-
hängen, kann man versuchen, markante gedankliche Figuren quer
durch die Zeit gegeneinanderzustellen, um Aufschluss über
Strukturkonstanten (und Brüche) der europäischen Welterfahrung
zu erhalten. Die erste Linie wird von Plato zum frühen
Wittgenstein und weiter zur Informatik gezogen werden. Wir
sind, ausgehend von griechischen Tempeln, mit einer bis zur
Gegenwart reichenden, hochkomplexen Geschichte von Säulen
konfrontiert. Unbeschadet dieser Vielfalt ist es erlaubt, ihren

17

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 17



Gebrauch an der Akropolis in einem Schnappschuss der Berliner
Nationalgalerie Mies van der Rohes gegenüberzustellen. So ähn-
lich soll die Kontraposition der »Formen« Platons und der »logi-
schen Form der Welt« im Tractatus Logico-Philosophicus verfah-
ren.
Zwischen den beiden Positionen bestehen tiefgehende Überein-
stimmungen, die sich im Blick auf elektronische Datenver-
arbeitung fortsetzen. Die Ingenieure, welche den Allzweck-
Rechner implementiert und insbesondere den konzeptuellen
Rahmen für Datenbanken entworfen haben, studierten Wittgen-
stein nicht (Alan Turing war kein Techniker). Aber das Ergebnis
ihrer Entwicklungen ist eine theoretische Konstruktion mit direk-
ter operationaler Nutzanwendung, eine wahrheitsfunktional
gesteuerte, in sich abgeschlossene Welt nach dem Vorbild des
Tractatus. Wenn irgendwo, findet sich Philosophie hier praktisch
umgesetzt. Ist das nicht gerade der Horror? Es kommt darauf an,
wie die Affinität aufgenommen wird. Wittgenstein bietet am Ende
des Vorworts zum Traktat eine Schnitt-Stelle:

Und wenn ich mich hierin nicht irre, so besteht nun der Wert dieser Arbeit
zweitens darin, daß sie zeigt, wie wenig damit getan ist, daß diese
Probleme gelöst sind. 

Konform zu Platon definiert Wittgenstein eine Weltsicht, die in
einem Feuerwerk von Aphorismen an ihre Grenze stößt. Beides
ist wichtig, der Anspruch des großen Systems und die
Ernüchterung, die ihm auf den Fuß folgt. In dieser Linie sind
Datenbanken kein »Ausreisser«, sondern Konstruktionen im
Wirkungsbereich traditionsgeprüfter philosophischer Erwägun-
gen. Eben darum sind sie auch den Bedenken ausgesetzt, die sich
seit langer Zeit mit jenen verbinden.
Traditionalisten, die Wittgensteins Absage nicht in Betracht zie-
hen, tendieren dazu, seinen initialen Systemanspruch gegenwär-
tig zur epochalen Bedrohung umzuwandeln. Soferne sie die
genannten Verbindungspunkte sehen, verlagern sie die Kritik, die
mittlerweile machtlos sei, zurück in eine Dekonstruktion der
Genese dieses Engpasses. Das sind Stimmen, welche die Per-

18

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 18



version des Denkens schon an seinem Ursprung ausmachen.
Diese (zweite) Linie beginnt nochmals bei Platon und verbindet
ihn mit Hegel und Heidegger. Das Höhlengleichnis ist für die
nachfolgenden Generationen zum Paradigma eines Erziehungs-
vorgangs geworden, der mit dem Bruch vom Herkömmlichen ein-
setzt und sich an einer höheren Wirklichkeit orientiert. Hegels
Phänomenologie des Geistes übernimmt diese narrative Dynamik
und buchstabiert die platonische paide‰ia als Bildung des
Menschengeschlechtes aus. So steht es jedenfalls in der Vorrede
zum Buch und so ist es auch in den meisten einschlägigen bil-
dungsphilosophischen Beiträgen zu lesen. Es wird kaum beachtet,
dass Hegel, liest man über die Anfangspassagen hinaus, auch ein
scharfer Kritiker des Bildungsbegriffes ist. Einige seiner
Ausführungen präludieren Martin Heideggers Verwerfung der
Bildung als wurzellose zivilisatorische Attitüde.
Die Opposition zwischen Philosophinnen, die in Fortführung der
deutschen idealistischen Schule die Emanzipation, notfalls gegen
den Zeitgeist, als höchstes gesellschaftliches Gut betrachten und
den Abtrünningen des humanistischen Versprechens im Gefolge
Heideggers ist also nicht so glatt, wie es bisweilen scheint.
Adorno ist sich, wie Hegel, der Äußerlichkeit bewußt, die in
jedem Bildungsprozess steckt. Heidegger hat allerdings, mit rigo-
rosem Zugriff, im Höhlengleichnis selbst schon den Anfang des
von ihm forcierten Endes gesehen. Ein »Wesenswandel der
Wahrheit« habe seit damals dazu geführt, dass wir in eine zuneh-
mend ausweglose Zwangslage kommen, in der »die Technik« das
Maß des Ganzen wird. Datenbanken sind unschwer als eine typi-
sche Auswirkung dieser Entwicklung zu erkennen. Nach
Heideggers Auffassung handelt es sich um eine weltgeschichtli-
che Mobilisierung. 

Das reine In-Bewegung-setzen und die Aushöhlung aller bisherigen
Gehalte der noch bestehenden Bildung.
Der Vorrang des Verfahrens und der Einrichtung im Ganzen der Bereit-
stellung und In-Dienststellung der Massen – wozu? [HEIDEGGER(1998a)],
§74. 

19

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 19



Diese aufbegehrende Frage (1938) gegen einen Vorgang, den der
Philosoph kurz vorher noch gepriesen hatte9, kennzeichnet seine
Stellungnahmen auch nach dem Krieg. Die eschatologische,
seinsgeschichtliche Technosophie Deutschlands im Wirtschafts-
wunder ist – bis zur vorhin erwähnten geistesgeschichtlichen
Deklassierung des Bolognaprozesses – die späte Folge dieser
»Kehre«.

Knoten

Die beiden skizzierten Linien gehen von Platon aus. Führen sie
auch zusammen? Heidegger hat ein Bild der europäischen
Philosophie entworfen, in welchem sie schon früh jene
Kennzeichen entwickelt hat, welche schließlich heute, an ihrem
proklamierten Ende, zur uneingeschränkten Dominanz des tech-
nisch Machbaren führten. Die Absicht seiner weitausholenden
Geste, des Verdikts der abendländischen »Seinsvergessenheit«,
ist eine Zuspitzung der Fragestellung, aus der, in einem heilsamen
Umschwung, ein neues Denken entstehen soll. Erstens wird
schon in Platons Bildung der Keim zum uneingeschränkten
Bildungsdünkel gefunden. Zweitens bleibt als Hoffnung ein
Jenseits des im Ganzen abgezirkelten und aussichtslosen, mittler-
weile globalen, Kulturbetriebs. 
Von dieser Endstation der zweiten Linie aus scheint keine
Verbindung zur ersten Richtung, der Weiterführung platonischer
Impulse in informatischen Kontexten, zu bestehen. Dement-
sprechend hat man sich in der Philosophie darauf eingerichtet, die
»Überwindung der Metaphysik« und die anschließende »Dekon-
struktion« weitgehend separat von der logisch-analytischen
Ausrichtung zu halten.10 Im Folgenden soll dagegen ein Punkt
markiert werden, an dem die beiden gedanklichen Entwicklungen
einander schneiden. Richtig verkreuzt ergeben sie eine tentative
Orientierung im philosophischen Umgang mit Bildung und
Datenbanken.
Den Anstoß gibt jener Satz, den Wittgenstein vor der bereits
zitierten Einschränkung, mit seinem Tractatus sei wenig getan,

20

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 20



formuliert hat. »Ich bin also der Meinung, die Probleme im
Wesentlichen gelöst zu haben.« Die Reichweite dieser Be-
hauptung ist beträchtlich. »Das Buch behandelt die philosophi-
schen Probleme …«. Die Geste ist genauso großsprecherisch wie
Heideggers Rede von der Metaphysik – und aus demselben
Grund. Wie das Seinsdenken ist der Tractatus eine Abrechung mit
Platon. Wittgenstein bringt die »Probleme« mit Hilfe des Frege-
Russell’schen Instrumentariums in eine Fassung, die ihm erlaubt,
sie extra-kompakt zu behandeln und danach abzuhaken.
Heidegger hat sich viel mehr Zeit genommen, aber die leitende
Idee ist vergleichbar: Platons Welt komprehensiv abzuschlie-
ßen.11 Die philosophische konstruierte »Technik« ist die Voll-
endung und Verabschiedung des Platonismus. Angenommen
diese Parallele besteht – wird sie nicht durch die dramatisch
divergenten Konsequenzen, welche die beiden Philosophen dar-
aus ziehen, entkräftet? Wittgenstein zuckt die Achseln (»wie
wenig damit getan ist«), während Heidegger vielsagend gestiku-
liert. »Denn das Fragen ist die Frömmigkeit des Denkens.«
[HEIDEGGER(2009)] S.36
An dieser Stelle sollte man sich nicht mit programmatischen
Aphorismen begnügen, sondern einen Schritt weiter gehen.
Wittgensteins Auskünfte am Rand seines Buches werden oft als
existenzialistische Bonmots angesehen, als Paradoxa, die kurzfri-
stig, im Übergang zwischen einer Systemarchitektur und einem
Individuum auftauchen. Dabei wird übersehen, dass sie ein –
zweifellos brilliant formuliertes – Beispiel für kaum entbehrliche,
weit verbreitete philosophische Strategien sind.12 Seit ihren
Anfängen operiert diese Disziplin mit einem ausgeklügelten
Regime von Sprechverboten und -erlaubnissen. Eine Erkenntnis
hochzuhalten und gleichzeitig den Zugang zu reglementieren,
darin war schon Parmenides geübt. Ich will Dir sagen

…welche Wege der Untersuchung einzig zu erkennen sind: die erste, daß
es ist und daß nicht ist, daß es nicht ist, ist die Bahn der Überzeugung
…die zweite, daß es nicht ist und daß es sich gehört, daß es nicht ist. Dies
jedoch ist, wie ich dir zeige, ein völlig unerfahrbarer Pfad
…[DIELS/KRANZ(1961)] Proklos in Tim. I, S.345,18f. Parmenides 6. 

21

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 21



Die Philosophie hantiert, vor allem wo sie sich auf dem hohen
Abstraktionsgrad von Logik, Ontologie und Metaphysik bewegt,
gerne mit einer ausgeklügelten Dialogregie, die manchen
Teilnehmerinnen (den Philosophinnen) gewisse Redewendungen
zugesteht und vielen anderen (sie lernen noch) das Wort verbietet.
Wittgensteins Paradoxa gehören – obwohl und gerade weil sie am
Rand liegen – in die Wirkungsgeschichte des Platonismus, der
immer auch ein System der Zugangsbeschränkung ist.
Nimmt man Wittgensteins Rand-Bemerkungen als pointierte
Sprachregelung im platonischen Duktus, dann ergibt sich eine
vertretbare Vergleichsbasis zwischen Wittgenstein und Heideg-
ger. Auch dessen philosophische Arbeit ist durch raffinierte
Suggestionen gekennzeichnet, die Eingeweihte verstehen (sollen)
und denen viele nicht folgen können (oder wollen).

Hier wird nicht beschrieben und nicht erklärt, nicht verkündet und nicht
gelehrt; hier ist das Sagen nicht im Gegenüber zu dem zu Sagenden, son-
dern ist selbst als die Wesung des Seyns. [HEIDEGGER(1998a)] §1 

Die beiden Gewährsmänner treffen einander darin, dass sie ihre
ausgrenzenden Konstruktionen in diskursive Zugangssperren ein-
betten, welche zu Überwindung einladen.

Er muss diese Sätze überwinden, dann sieht er die Welt richtig. (Tractatus
6.54)
Die Überwindung der Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist
das Vorzeichen der anfänglichen Verwindung der Vergessenheit des Seins.
[HEIDEGGER(2009)] S.70 

Von diesem Überschneidungspunkt aus, von der reizvoll/aufrei-
zenden Inszenierung der Ausdrucksgrenzen her, läßt sich dann die
Divergenz der Wege ermessen. Denn die anschließend entwickel-
ten Diskursformationen unterscheiden sich natürlich stark.
Heidegger wird nicht müde, in immer neuen Variationen Verbote
und Erlaubnisse für die Annäherung an das Geheimnis des Den-
kens außerhalb des Datensystems zu entwickeln. Er dekliniert die
Grundstellung der negativen Seinslehre – Sein ist uns immer eher

22

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 22



fremd, als vertraut – in Textinterpretationen und systematischen
Entwürfen extensiv durch. Wittgenstein ist ebenfalls an diese
Stelle gekommen, aber er hat sie wieder verlassen. Während
Heidegger das Schauspiel des wortreichen Abrückens von der
Attraktivität der Metaphysikkritik (die »Überwindung des Über-
windens«) bietet, macht Wittgenstein eine Pause und setzt die
Arbeit anderswo fort. In seinen Aufzeichnungen ab 1929 wird das
Thema der platonischen Form, das sich bis zum aktuellen
Konzept des Datenmodells durchzeichnen läßt, in einer Weise
verhandelt, die den Präzendenzfällen nicht entspricht. Der dritte
Teil der Abhandlung enthält die Konfrontation der zwei hier
angedeuteten Optionen nach dem Artikulationsausfall.
Die Bildungsdebatte kennt, wenn es um die Berufung auf
geschichtliche Herkunft geht, zwei maßgebliche Perioden: das
klassische Athen und die preußische Hochschulreform unter
Wilhelm von Humboldt. Manfred Fuhrmann hat die Auswir-
kungen dieser Impulse als den »christlichen und humanistischen
Kanon« sowie den »europäischen Bildungskanon und die deut-
sche Bildungidee« charakterisiert. [FUHRMANN(2002)]. Angeleitet
von den beiden richtungsweisenden Philosophen des 20.
Jahrhundert nimmt die vorliegende Studie den weiteren Horizont
in Anspruch. Aktueller ist dagegen das Tauziehen zwischen der
Humboldt-Universität und dem Bologna-Programm. Die darin
verhandelten Streitfälle stehen zwar vor dem Hintergrund des
anspruchsvollen geistesgeschichtlichen Weitblicks, werden von
den zu entwickelnden prinzipiellen Zusammenhängen aber wenig
tangiert. Der Eingriff europäischer Bürokraten in die Überreste
einer aus Professorenherrschaft und Emanzipationsprogramm
gemischten, von ungewohnten wirtschaftlichen Ansprüchen
erschütterten, pädagogischen Institution bewirkt spezifischere
Probleme, die auf einem anderen Abstraktionsniveau liegen.
Als Vorsitzender der Curricularkommission der Universität Wien
hat der Autor die Umstellung sämtlicher Studiengrogramme nach
den nationalen Richtlinien zur Bologna-Reform (2004-2008) mit
zu verantworten. Der Schlussteil enthält eine Auseinandersetzung
mit dieser Tätigkeit. Er steht in bewußtem Kontrast zur
Großflächigkeit der vorangehenden Abschnitte. Liebgewordene

23

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 23



Klischees, neue Schlagworte und der politische Verteilungskampf
gewinnen Einfluss auf die curriculare Selbstverständigung der
Fachdisziplinen, aus der sich eine zeitgemäße Deutung der aka-
demischen Kultur ergeben soll. Notizen dazu können vielleicht
dazu beitragen, die unvermeidbare Spannung zwischen Panora-
mapositionen und Bildungsinterventionen im Auge zu behalten.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 24



Die Wahrheit der Form

Platon 1: Schaulust gegen Erleuchtung

Das Fragen, sagt Heidegger, sei die Frömmigkeit des Denkens. Es
gibt zahlreiche Arten, zu fragen. Gemeinsam ist allen, dass man
zuvor schon etwas wissen muss, und dass in diesem Wissen ein
zu beseitigendes Defizit auftaucht. Angenommen ein geheimnis-
volles Wort (»Foubel«, »Kilhan« …): Was heißt das? In dieser
Frage ist vorausgesetzt, dass sich das Wort auf etwas bezieht, es
könnte eine Zufallssequenz von Buchstaben sein. (Was eine sol-
che Sequenz bedeuten würde, ist eine andere Frage.) Derart ele-
mentar geht es selten zu, meist ist ausgeprägteres Vorwissen im
Spiel. (Wo liegt das Château de Foubel?) Die überwiegende
Mehrzahl der Fragen sind Verständnis- und Vertiefungsfragen.
Sie richten sich an eine Auskunftsinstanz, von der sie Antwort auf
einigermaßen wohldefinierte Wissenslücken erwarten. Innerhalb
gefestigter Verhältnisse und im normalen Erwartungsspielraum
ist der Ablauf überschaubar. So lernen Kinder das ABC des
Lebens. Vergleichsweise einfache soziale Konstellationen kann
man in analoger Weise sehen. (»Warum spannen die Leute
Schirme auf?«) Fragen verlaufen in der Regel entlang konsoli-
dierter Bahnen.
Für bestimmte Fragetypen sind bestimmte Expertinnen verant-
wortlich. Nahrung, Bekleidung, Geschäft und Politik haben eige-
ne Gesetze. Das Fachwissen entsteht aus Flachwissen, im
Rahmen der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Für die Stadt-
staaten Griechenlands und Kleinasiens in der vorklassischen
Phase kann man eine differenzierte Handels- und Gewerbe-
ordnung annehmen, die sich im Rahmen aristokratischer
Machtverhältnisse und der Rückbindung an heroisch-mythologi-
sche Vorbilder hielt. Aus dieser Zeit sind uns Antworten auf
Fragen nach den ersten Prinzipien der Natur und der
Lebensführung überliefert. »(Der) Ursprung der seienden Dinge
ist das Unbegrenzte« (Anaximander) [DIELS/KRANZ(1961)], 12 A

25

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 25



14. Die These geht über Verständigungsfragen hinaus. Sie will
Auskunft über die ganze Welt geben. Arbeitsteilung spielt dabei
keine Rolle. Fachleute sind in der Lage, Fragen in ihrem Wir-
kungsbereich zu beantworten; weise Männer sind nicht auf diese
Weise eingeschränkt. Ihr Wissen geht nicht ins Detail, sondern
auf den Gesamtzusammenhang. »Es gibt Dinge« ist ein
Musterfall für Flachwissen. Solchen Selbstverständlichkeiten
verleihen Freunde der Weisheit ein aussergewöhnliches Gewicht.
Das sind zwei Arten, zu fragen: Alltagsanliegen und
Erkundigungen über das Große, Ganze. Aus Athen, im 5. vor-
christlichen Jahrhundert, stammt eine weitere Variante. Sie ent-
wickelte sich im Anschluss an den Geltungsverlust traditioneller
Gepflogenheiten in dieser Handelsmetropole, als sich in deren
politischer Verfassung die »Isonomie« durchsetzte. [MEIER

(1983)] Der politische und rechtliche Bereich des Gemeinwesens
war nach Reformen von Solon und Kleisthenes nicht mehr vom
Besitzadel dominiert. Die Regelungen zur Staatsführung waren
sorgfältig mit dem Ziel konstruiert worden, keiner einzelnen
Person oder Lobby den Zugang zur Macht zu erleichtern.
Gerichtsverfahren wurden durch die Abstimmung hunderter
Schöffen entschieden. Unter diesen Umständen reichte es nicht,
einer herrschenden Familie anzugehören und dadurch auf die
Geschäftsführung der Staatsagenden vorbereitet zu sein.
Heterogene, oft schwierig einschätzbare, Einflüsse bestimmten
das politische Geschehen. Ein bekannter Name alleine half nicht
im Rechtsstreit. Weder die herkömmlichen Verhaltensmuster,
noch religiöse oder spekulative Welterklärungen waren den damit
aufgeworfenen Fragen gewachsen.
In einer solchen Situation ist Bedarf nach Persönlich-
keitsentwicklung und Politikberatung, nach Maklern, die passen-
de Strategien für schwer einschätzbare soziale Herausforde-
rungen anbieten und mit unterschiedlichen, wechselnden Stim-
mungslagen vertraut sind. Ihre Expertise gilt neuartigen
Erziehungsaufgaben, sie bieten Erfolgsrezepte im Kampf um die
öffentliche Meinung und Ratschläge zur Lebensführung in einem
post-archaischen Kontext.

26

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 26



Gorgias aber verspottete den Prodikos, daß er Sachen von gestern und
schon oft Gesagtes verkünde; er selbst aber verließ sich auf den
Augenblick. ([DIELS/KRANZ(1961)], A24 Philostrat, Vitae sophistarum I,
Prooem 4,4.) 
Wie nämlich von den Heilmitteln jedes andere Säfte aus dem Körper aus-
treibt und Krankheit oder Leben beendet, so betrüben einige Reden, ande-
re erfreuen, andere scheuchen auf, andere verleihen den Zuhörern Mut.
Wieder andere setzen die Seele mit einer üblen Überredung unter Drogen
und behexen sie. ([DIELS/KRANZ(1961)], Gorgias B11, Enkomion auf
Helena, 14.) 

Gorgias, der eine solche Flexibilität an den Tag legte, ist in
Sizilien geboren und trat in Athen als erfolgreicher Redner auf.
Sextus Empiricus berichtet von einem Traktat »Über das
Nichtseiende oder über die Wahrheit«13, dessen Thesen an
Parmenides angelehnt seien: es geht um Sein und Nicht-Sein des
Seienden. Ein Theoretiker wie Gorgias hatte also beides in sei-
nem Repertoire: Auskünfte über erste Prinzipien und nützliche,
kontextbezogene Ratschläge für den Tagesgebrauch. Die
Fähigkeit, sich ein Gesamtbild der Welt zu machen, verbindet
sich mit der Fertigkeit, Stegreif zu sprechen14, d.h. sich auf
Einzelsituationen einzulassen. Worin bestand das Wissen solcher
Männer? Auf welche Art von Fragen reagierten sie? 

Rednerkunst

Gorgias traf in Athen, wenn wir der Erzählung Platons folgen15,
auf einen Mann, der noch situationsbezogener dachte. Sokrates
mischte sich unter die Menge und verwickelte Passanten in
Streitgespräche.16 Im »Phaidon« Platons macht er eine
Kunstpause, bevor er im Rückblick berichtet, wie es dazu kam
(Phaidon 95e-99d). Auch er interessierte sich in seiner Jugend für
die allgemeinen Ursachen von Entstehen und Vergehen. Er nennt
speziell Anaxagoras, der die Vernunft (nou±s) als oberstes Prinzip
angesehen hat. Dies schien ein Lehrer nach seinem Geschmack.
Sein Entwurf versprach, die vielfältigen Einzelfragen betreffend

27

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 27



die Beschaffenheit der Welt und der rechten Lebensführung syste-
matisch zu beantworten. Doch aus der spekulativen These ließ
sich kein greifbarer Nutzen gewinnen. Weder die physikalischen
Phänomene, noch die Besonderheit des Handelns waren aus dem
nou±s erklärbar.
Also verfolgte Sokrates die großen Frage nach der bestimmenden
Ursache des Seins und wäre, »um zu wissen, wie es sich mit die-
ser Ursache verhält, gar zu gerne jedermanns Schüler geworden.«
(Phaidon 99c) Doch die Diskrepanz zwischen den Ursprungs-
worten (das Unbegrenzte, die Vernunft, das Wasser, der Äther …)
und dem Kleingeld der Fragen auf der Straße war nicht zu über-
brücken. Der Alltag einer Metropole wie Athen verlangte diffe-
renziertere Auskünfte über das Verhältnis allgemeiner Prinzipien
und der Fülle lebenspraktischer Probleme einer Großstadt.
Entscheidend ist die Verbindung. Es gab – anders ist keine
Großstadt möglich – genügend Fachwissen zur Bewältigung der
Aufgaben der Kommune, es fehlte allerdings eine Zusammen-
schau, welche diese Diversität plausibel auf eine verbindliche
Gemeinsamkeit bezogen hätte. Wissen von einem Ganzen, das
der Bürgerschaft zugänglich ist, und sich nicht in würdigen
Phrasen erschöpft. Sokrates’ Fragen zielen auf eine verbindliche
Bestimmung von Qualitäten wie Tapferkeit, Frömmigkeit und
Besonnenheit. Platon lässt seine Sokrates-Figur von diesem
Anliegen zu Behauptungen über maßstäbliche Ideen fortschrei-
ten. Verweilen wir zunächst bei einem Intermezzo, Sokrates’
Treffen mit Gorgias. Der Sizilianer verkörpert einen »pragmatic
turn« der Naturlehre (peri‰ f‰usews ‰istor‰ian, Phaidon 96a).
Pragmatisch heißt in diesem Zusammenhang: Denken ist in
gesellschaftlichen Verhältnissen verankert, wie der Schiffsbau
oder die Kochkunst. In »Kochkunst« hat sich noch ein Sprach-
gebrauch erhalten, der auf das griechische »t‰ecnh« zurückgeht,
das Kunstfertigkeit sowie Handwerk heißen kann. Und Sokrates
fragt Gorgias auch gezielt, welche »Technik« er denn beherrsche
(Gorgias 449a). Sie muss zwischen der Seinsspekulation und dem
gewerblichen Broterwerb liegen. Gorgias antwortet, er sei ein
Redekünstler. Nun gut, erwidert Sokrates, aber das scheint nicht
sehr spezifisch. Auch Ärztinnen und Sportlehrer müssen überzeu-

28

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 28



gend reden können. Die Replik darauf betrifft genau den Punkt
der Meisterschaft, die sich hier neu entwickelt. Gorgias erläutert,
dass sich die Redekunst nicht auf dies oder jenes, sondern auf die
wichtigsten menschlichen Fragen bezieht. Ihr Feld ist umfassend
und integral. Sie kann die Verbindung zwischen dem Wohl der
Menschheit und dem Tagesgeschäft herstellen. Als Beleg zitiert
Gorgias ein Beispiel, das noch heute intuitiv einleuchtet (Gorgias
455d,e). Wer ist letztlich für die Werften und Befestigungen
Athens verantwortlich? Die Arbeiter oder die Baumeister? Ohne
jene wären die Bauwerke nicht zustandegekommen, aber sie sind
nicht die Erklärung. Themistokles und Perikles, die Politiker,
haben den Willen des Volkes so gelenkt, dass die Projekte reali-
siert werden konnten.
Überzeugungskraft, wie sie in öffentlichen Reden entwickelt
wird, ist das wichtigste Prinzip in einem Gemeinwesen, das auf
Beratung und Beschlussfähigkeit gleichberechtigter Bürger auf-
baut. Die Fortsetzung des Beispiels, die Platon Gorgias in den
Mund legt, ist etwas sinister, aber noch immer überlegenswert.
Wenn es darum ginge, einen Arzt zu wählen, wäre der Rhetor im
Vorteil vor einem ausgebildeten Mediziner. (Wir wissen, wie
wichtig es für die Therapie ist, dass eine Ärztin auch wie eine
Ärztin auftritt.)

Vermögend ist freilich der Redner, gegen alle und über alles so zu reden,
daß er den meisten Glauben findet beim Volk, um es kurz heraus zu sagen,
worüber er nur will. (Gorgias 457a) 

Damals wie heute haben die Politiker sich auf public relation-
Experten verlassen.17 Perikles und Alkibiades gehörten zu den
Schülern Gorgias’. Die Abhängigkeit der politischen Akteuere
von Medienberaterinnen und Image-Konsulenten muss nicht wei-
ter ausgeführt werden. Das demokratische politische System, des-
sen erste Ausprägung im antiken Griechenland begegnet, scheint
dieser Hilfdienste jedenfalls zu bedürfen. Dennoch liegt eine
Erwiderung auf das Beispiel des Redners, den die Volks-
versammlung als Arzt wählt, auf der Hand. Er wird sich in der
Regel nicht bewähren können. Eine Person mag noch so populär

29

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 29



sein, mittelfristig wird sie an den Erfolgen ihrer Tätigkeit gemes-
sen und wenn es sich um eine Kunstfertigkeit handelt, lassen sich
die Ergebnisse nachprüfen.
Warum antwortet Sokrates dann Gorgias nicht, dass sich das Volk
in einer Abstimmung zwar irren, eklatante Fehler jedoch korri-
gieren kann? Redner sind einflussreich, auch sie unterliegen
jedoch letztlich dem Professionalismus einer arbeitsteiligen
Gesellschaft. Gorgias ist in Platons Dialog kein Demagoge, wie
etwa Thrasymachos in der »Politeia«. Er beschreibt den Einfluss
der Rhetorik und übertreibt, um seine These zu verdeutlichen.
Dennoch ist er auch bereit, zurückzustecken. Es ist (Platons Figur
des) Sokrates, der sich auf das Arzt-Beispiel fixiert und darin kei-
nen »Betriebsunfall«, sondern den Knackpunkt eines Argumentes
gegen demokratische Verfahrensweisen sieht. Ein Pragmatist
würde die Bedeutung der Politikberatung im öffentlichen Leben
zur Kenntnis nehmen und sich überlegen, wie sie sinnvoll zu kon-
trollieren wäre. In einer Demokratie ist das Volk eben nicht nur
für – möglicherweise irrtümliche – Entscheidungen verantwort-
lich, sondern auch dafür, sie zu revidieren. Macht ist in dieser
Sicht immer die Machtbalance unterschiedlicher Einfluss- und
Kompetenzgruppen. Gorgias nimmt eine instabile Position ein.
Einerseits spielt er mit der Idee, ein erstes Prinzip der Gesell-
schaftslehre gefunden zu haben, andererseits ist er als Rhetor
einem Handwerksethos verpflichtet, das ihn genau zwischen den
Regeln seiner Kunst und deren Umsetzung durch ihre Schüler
unterscheiden lässt. Ein Messerfabrikant ist nicht für den Mord
verantwortlich, den jemand mit seinem Produkt begeht.

Wissensdurst

Sokrates dagegen ist von der Naturphilosophie nicht zum
Coaching athenischer Nachwuchstalente übergegangen. Er fixiert
Gorgias auf eine schwache Stelle seiner Kunstfertigkeit und kano-
nisiert damit für die folgenden Generationen den Zwiespalt zwi-
schen Volksherrschaft, Expertinnen und Philosophie. Gorgias
kann für seine Rhetorik keine medizinischen (oder andere fach-

30

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 30



spezifischen) Kenntnisse in Anspruch nehmen. Dennoch sind
seine Überschreitungen nicht einfach Großsprecherei. Sie ant-
wortet auf das Bedürfnis, eine Basis für das athenische
Gemeinwesen zu finden, dessen Entwicklung isonom von der
Bürgerschaft verantwortet wird. Weder Seinsprinzipien, noch
Standesinteressen, kommen als Grundlage in Frage. Sokrates’
Auseinandersetzung mit Gorgias ist darauf konzentriert, dass sich
dessen Rhetorik als generelle Lösung eines gesellschaftlichen
Steuerungsproblems anbietet und gleichzeitg einen Berufsstand
ausmacht. (Vergleichbar wäre, dass die Expertise von
Vermögensberaterinnen das Leben einer Gesellschaft bestimmt,
deren Zweck wirtschaftlicher Erfolg ist.) Die Unterscheidung,
welche Sokrates in diese Debatte einführt, hat eine Theorie des
Erziehungsvorgangs angestoßen. »Dünkt dich dies nun einerlei,
gelernt haben und geglaubt. Erlerntes Wissen und Glauben?
(m‰ajqhsic ka‰i p‰istic)« (Gorgias 454d).
Natürlich besteht ein Unterschied zwischen Meinung und Wissen.
Gorgias stimmt ohne Schwierigkeiten zu; es handelt sich einfach
um einen Hinweis auf den Wortgebrauch. Der inhaltliche
Konflikt entzündet sich erst darin, was es heißt, zu wissen. Mit
Vorliebe stellen die Kommentatoren den Streitfall aus platoni-
scher Perspektive dar. Erstens: es besteht ein Unterschied; zwei-
tens: fehleranfällige, ungefähre Weltansichten sind kein Wissen;
drittens: etwas zu wissen heißt, sichere Kenntnis davon zu besit-
zen und diese Charakteristik fehlt beim bloßen Glauben. In dieser
Deduktion ist übersprungen, dass sich die Einstellungen, die wir
faktisch »Wissen« nennen, durchaus als fehleranfällig und in vie-
ler Hinsicht als ungenau beschreiben lassen und dass unerschüt-
terliches Wissen eher einen Sonderfall der Begriffsverwendung
darstellt. Die Grenzen zwischen Meinen und Wissen sind, was die
Praxis betrifft, oft fließend. (Meine ich, oder weiß ich, dass
Pasching bei Linz liegt? ) So wie eine unsachliche Entscheidung
verbessert werden kann, kann sich eine faktische Meinung bestä-
tigen oder eine erlernte Kenntnis als inkorrekt erweisen. Sokrates
zieht dagegen eine scharfe Linie. Vermutung und Kenntnis schlie-
ßen einander aus. Als Begriffsexplikation ist das, wie gesagt, ver-
tretbar. Aber der Rahmen der Debatte ist die bestimmende Funk-

31

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 31



tion der Volksversammlung und das aktuelle Beispiel des Red-
ners, der als Arzt durchgehen will. Die Lehre vom Wissen steht
im Kontext demokratischer Abstimmungen.

SOKRATES: Denn du sagst eben, daß auch in Sachen der Gesundheit der
Redner mehr Glauben finden würde, als der Arzt.

GORGIAS: Das sagte ich auch; bei der Menge nämlich. (eònge oòclw)

SOKRATES: Und nicht wahr, dieses bei der Menge heißt bei denen die nicht
wissen? Denn bei den Wissenden wird er doch nicht mehr Glauben finden
als der Arzt? 

GORGIAS: Darin hast du Recht. 

eònge oòclw heißt neutraler: vor dem Volk. Friedrich
Schleiermachers Übersetzung betont die Weichenstellung, die
sich in dieser Passage vollzieht. Die Mehrheit für den Redner
als Arzt kommt von den Ignoranten; die Sache beherrschen nur
wenige. Es ist jedoch nicht selbstverständlich so, dass sich eine
größere Anzahl von Personen ständig täuscht. Hier wird der
Demokratie ein Denkzettel verpasst. Ein glatt von der
Meinung abgehobenes Wissen wird einer kleinen Gruppe von
Eingeweihten zugesprochen, die plakativ gegen die Meinungs-
bildungsprozesse der Bevölkerung gesetzt ist. In diesem
Duktus ist es beinahe eine Garantie für Wissen, nicht von der
Mehrheit anerkannt zu werden. Der sozial-epistemologische
Ort dieser e‰pisth‰me liegt, so lassen sich diese Überlegungen
zusammenfassen, an der Kreuzung dreier Wissensver-
fassungen. Fachwissen ist konstitutiv auf einen kleineren Kreis
beschränkt. Es bildet kompakte Inseln innerhalb des Flach-
wissens über die Lebensnotwendigkeiten, das jede und jeder
besitzen kann. Im Gemeinwesen werden die Grundentschei-
dungen darüber getroffen, was als kompetent, aussichtsreich,
anerkennenswert und fair gelten kann. Dazu bedarf es eines
Orientierungswissens, das die handwerklichen und lebens-
praktischen Kompetenzen vermittelt. Es darf nicht partikulari-

32

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 32



stisch sein und sollte andererseits mehr als Leerformeln ent-
halten. Und nach den Vorgaben von Sokrates reicht auch ein
offener Prozess der Überprüfung und Revision transienter
Überzeugungen nicht.

Schön und gut

Wir haben es bisher so dargestellt, als hätte sich Sokrates für ein-
zelne politische Fragen, z.B. für Abstimmungsergebnisse der
Volksversammlung, interessiert. Aber die Rolle, die Platon sei-
nem Sprecher zuteilt, ist prinzipieller angelegt. Ich wechsle von
der dargestellten Episode zu einer grundsätzlicheren Überlegung.
Sokrates geht von Beispielen aus, aber sein Interesse zielt auf die
höchsten, staatstragenden Begriffe: das Gerechte, Schöne, Gute
(vgl. Gorgias 459c). Ihrer Kenntnis schreibt er die Kraft zu, das
Leben in Gemeinschaft richtig zu führen. In einer zentralen
Passage der Politeia demonstriert Sokrates, wie sich die
Philosophie von Einzelfällen zu Prinzipien erhebt.18 Es beginnt
harmlos, mit einer Worterklärung. Wie Weinliebhaber oder ehr-
geizige Zeitgenossen (Politeia 475a) haben auch Philosophinnen
ein Hauptziel, in ihrem Fall die sof‰ia. Was ist darunter zu ver-
stehen? Platon erläutert es zunächst negativ. Wem das Interesse an
Informationen (ma‰qhmata) fehlt, den werden wir nicht wissbegie-
rig (filomaj’hc oder einen »Philosophen« (fil‰osofon) nennen
(Politeia 475c), das heißt also: intellektuell neugierig. Aber mit
dieser Begriffsbestimmung gibt es eine Schwierigkeit. Eine sol-
che Neugierde kann sich leicht verzetteln. Vieles ist zu sehen und
zu hören. Die Schaulustigen (filoq‰eamonec) folgen sehr wohl
einem Wissensdrang. Sind sie darum Philosophen? 
Ein zusätzliches Kriterium ist nötig. Das Interesse jener Personen,
um die es Platon geht, zielt nicht auf zahlreiche Kenntnisse. Sie
sind Schaulustige der Wahrheit (Politeia 475e). So etwas nennt
man heute ein »Alleinstellungsmerkmal«. Philosophinnen – und
nur sie – sind Wahrheitssucherinnen. Aus einer Worterklärung ist
ein Auswahlverfahren geworden. Es folgen Bedingungen, unter
denen intellektuell Interessierte sich als Philosophinnen qualifi-

33

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 33



zieren. Diese Überlegungen sind weithin wirksam gewesen. Sie
durchziehen die gesamte Philosophiegeschichte und begegnen
uns, so wird zu zeigen sein, modifiziert auch in Wittgensteins
Tractatus, der 1921 eine logische Zusammenfassung der platoni-
schen Erkenntnisordnung bietet. Platons Ausführungen kann man
als eine implizite Definition »der Wahrheit« lesen, auf welche
Philosophinnen aus sind. Er bemüht keine Göttin, wie
Parmenides, um »das unerschütterliche Herz der wirklich über-
zeugenden Wahrheit« ([DIELS/KRANZ(1961)], Parmenides 4,29)
zu verkünden. Sein Ansatz beginnt mit der Gegenüberstellung
zentraler gesellschaftlicher Kategorien (Politeia 476a).
Schönes und Häßliches, Gerechtes und Ungerechtes, gut und böse
sind einander entgegengesetzt. Jede Bestimmung für sich ist eine,
im jeweiligen Gegensatzpaar sind es zwei.19 Was hat das mit
Wahrheit zu tun, es klingt nach Zahlenspielerei? »Also wenn
zwei, ist auch jedes von ihnen eins.« (a.a.O.) Die Verbindung zwi-
schen eins/zwei und Wahrheit bewerkstelligt der Aussagesatz und
seine Verneinung. »Das Schöne« und »das Unschöne« sind sub-
stantivierte Prädikate, zwischen denen eine Negation »umschal-
tet«. »… x ist schön …« kann in verschiedensten Kontexten
gesagt werden. z.B. »…x ist schön und gut …«, »…x ist schön
gewesen …« etc. Platon bezieht sich dagegen auf eine elementa-
re Verwendungsweise des Prädikates, nämlich die Verkehrung ins
Gegenteil. Er betrachtet sie für einige passende Auszeichnungen,
darunter »gerecht« und »gut«. Alle verbindet diese Regel: Ein
Satz, der mit einem derartigen Prädikat gebildet wird, ist wahr
oder falsch, der negierte Satz umgekehrt. Die Dualität wahrer und
falscher Aussagen hält die Bestimmungsstücke zusammen. Platon
nennt sie eiùdh, Schleiermacher übersetzt »Begriffe«.20

»eiùdoc« heißt umgangssprachlich »Aussehen«, »Gestalt«. Der
Terminus ist vom Aorist (einer Vergangenheitsform) des Verbums
»oéra‰w« (sehen) abgeleitet (»eiùdon«, gesehen), es handelt sich
also um eine Festlegung im Sehfeld. Wie wird daraus »Begriff«,
es gibt ja vielfältige Erscheinungen zu sehen? Die Antwort ist das
eben genannte Auswahlverfahren. Platon führt Bestimmungen
ein, die in bestimmten Sätzen eine bestimmte Rolle spielen. Sie
treten paarweise auf und werden aus der simplen Konstruktion

34

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 34



von Aussagesätzen extrapoliert. »Begriffe« heißen sie, sofern
dem »Ansehnlichen« das logische Muster klassischer Affir-
mation/Negation aufgeprägt wird. Etwas ist »begrifflich fassbar«,
weil es in Prädikaten ausgesagt und in dieser Zugänglichkeit auf
die Regeln von wahr und falsch festgelegt ist. Darin liegt eine
drastische Restriktion. Sie ist in Platons Text durch den abrupten
Übergang von den Schaulustigen zur Wahrheit markiert. Auf der
einen Seite die Eventgesellschaft: Platon verweist auf die
Volksfeste zu Ehren des Dionysos. Und andererseits die
Philosophen, welche »Wahrheit« sehen wollen, worunter zu ver-
stehen ist: logisch konstituierte Bestimmungsstrukturen des den-
kenden Lebens.
An dieser Restriktion hängt in der Folge eine der zentralen
Fragestellungen der europäischen Philosophie und das
Grundmuster der Bildung. Platon hat auf die angedeutete Weise
»Begriffe« eingeführt, von denen jeder eins ist, »aber da jeder
vermöge seiner Gemeinschaft mit den Handlungen und körper-
lichen Dingen und den übrigen Begriffen überall zum Vorschein
kommt, auch jeder als vieles erscheint.« (Politeia 476a) Das ist
die umgekehrte Richtung. Die Selektion mit Hilfe der zweiwerti-
gen Logik ergibt, streng genommen, nur inhaltslose Satzteile, die
in antinomischer Relation stehen. Der Sprung von den
Anschaulichkeiten zur Wahrheitsfunktionalität lässt die Dingwelt
hinter sich. So gesehen müßte »…ist x« stehen und nicht »…ist
schön« oder »…ist gerecht«. In dieser Abstraktion ist über alles
und nichts die Rede. Die logische Begriffsstruktur reicht nicht,
wir brauchen auch Begriffe, also Bestimmungen, die wir prädi-
zieren und entsprechend verwalten können. Dieser Art sind
Gerechtigkeit und Schönheit. Sie kommen so zustand: ein jeder
Begriff ist nicht nur für sich – im Gegensatzpaar – eins, er kommt
auch in der Welt zum Vorschein (pantiacoo÷ fantazo‰menov).
Begriffe manifestieren sich.
Die nächste Frage ist natürlich, wie sie das tun können. Worin
besteht die Gemeinschaft (koinwni‰a) der konstruierten Abstrakta
mit den Ausgangsvoraussetzungen? Wir haben es mit doppeldeu-
tigen »Gestalten« zu tun. Sie sind aus der Anschauungswelt durch
eine logische Konstruktion entrückt – und sind bemerkbar auch in

35

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 35



der Anschauungswelt. In diesen Gebilden kristallisiert sich die
sokratische Frage. Sokrates war mannigfaltigen Beispielen von
(z.B.) Gerechtigkeit begegnet und hatte wissen wollen, was allen
gemeinsam sei. Eine Antwort konnte der historische Sokrates,
soweit wir sehen, nicht finden. Platon hat zu diesem Zweck eine
Doppelgestalt erdacht, jene Bestimmung, die für sich steht und in
der Vielfalt erscheint. Sie ist eine Purifikation aus den verstreuten
Umständen, und andererseits die Instantiierung jenes
Inhaltskerns, der im Reinigungsprozess sichtbar geworden ist.
Sichtbar? Das ist der Angelpunkt. Aus meiner Rekonstruktion ist
nicht erklärlich, inwiefern die Gestalt »Gerechtigkeit« gesehen
werden kann. Sie gibt eine Struktur an, der entsprechend
(Aussagen über) Sichtbarkeiten organisiert sind. Das ganze
Gewicht der platonischen Argumentation hängt indes daran, dass
es ein Sehvermögen gibt, das auf das jeweilige eiùdoc selbst
gerichtet ist. So trennt sie die Normalverbraucher von den
Erwählten.

Die Hörbegierigen und Schaulustigen, sprach ich, lieben doch die schö-
nen Töne und Farben und Gestalten und alles, was aus dergleichen gear-
beitet ist, die Natur des Schönen selbst aber ist ihre Seele unfähig zu sehen
und zu lieben. (Politeia 476b) 

»Seele« (di‰anoia) ist ein Verständnisvermögen, das im Fall der
Schaulustigen die Beschaffenheit des Schönen selbst nicht erfassen
– »sehen« (ièdei÷n) – kann. Und dann gibt es die Seltenen, die es
betrachten, wie es für sich ist (oéra÷n kaq‰ aûto‰). Der zweifache
Aspekt des Begriffs ist unlösbar mit einer sozialen Partitionierung
verbunden. Philosophinnen sehen etwas anderes, sie sehen anders.
Sie wissen, zu unterscheiden, weil sie die Beziehung zwischen dem
Prinzip einer Gemeinsamkeit und den Instanzen herstellen, die sich
diese Gemeinsamkeiten teilen. Sie »schauen« »nach oben«. Sie
kennen Vorgaben auf höherem Abstraktionsniveau.
An diesem Textstück aus dem 5. Buch der Politeia hat sich der
Grundriss einer Aufteilung gezeigt, in der sich das philosophische
Orientierungswissen gegenüber dem Fach- und Flachwissen eta-
bliert. Die Argumentation ist umstritten und weniger allgemein,

36

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 36



als es den Anschein hat. Sie bezieht sich nur auf Prädikate, die
leicht in Gegensatzpaaren darstellbar sind und z.B. nicht auf
»Mensch« (vgl. [ANNAS(1981)], 209). Sie erklärt nicht, wie die
Teilhabe der Einzelfälle an der Form näherhin zu verstehen ist
(vgl. [WHITE(1979)], 156) und sie operiert im Hinblick auf
Glauben und Wissen mit einer ungleichen Rollenverteilung:

Nur der Philosoph kann das Gute und das Schöne an sich, in seiner ewi-
gen und unveränderlichen Natur sehen, damit einen Anspruch auf Wissen
anmelden und so für sich reklamieren, Tuchfühlung mit der eigentlichen
Wirklichkeit zu haben. [BLACKBURN(2007)], S. 89 

Die Motive ließen sich in Platons Werk weiterverfolgen. Sie
bestimmen darüber hinaus das Auftreten der Philosophie in der
abendländischen Tradition. Ich werde dieser Entwicklung nicht
folgen und stattdessen einen Beleg dafür bringen, wie ein
Philosoph nach Jahrtausenden, unter völlig anderen Umständen,
Gedanken entwickelt, welche der platonischen Einführung von
Begriffen genau entsprechen. Der große Wurf, mit welchem Plato
den Störenfried Sokrates gegen das Volk und die Meinungs-
forscher rehabilitiert hat, war noch anfangs des 20. Jahrhunderts
so lebendig, dass er neu erfunden werden konnte.

Wittgenstein: Wie sich zeigt

Die Philosophie, welche das Schöne selbst (aûto‰ kalo‰n), und
viele andere Besonderheiten, sehen kann (dyna‰menos kaqora÷n)
(Politeia 476c-d), ist im Kulturbruch vor dem 1. Weltkrieg im
Anschluss an die logisch-mathematischen Arbeiten Freges und
Russells zurückgewiesen worden. Im nächsten Kapitel wird es
um die zentrale Funktion der Bildung in deren Selbstverständnis
gehen, im Moment steht ein Aspekt im Vordergrund, der
Datenbanken implizieren wird. Er ist auf einen philosophischen
Entwurf zurückzuführen, der den subtil ausdifferenzierten, trans-
zendentalphilosophischen und dialektischen Gedankengängen
der post-idealistischen Philosophie eine einfache schematische

37

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 37



Konstruktion entgegensetzte. In Ludwig Wittgensteins Auf-
zeichnungen über Logik 1913 und seinen Tagebüchern 1914-
1918 lässt sich nachverfolgen, wie das erkenntnistheoretische
Instrument eines Aussagesatzes entsteht, der – siehe Platon –
Züge der Welt und Züge der Logik trägt. »Philosophie ist die
Lehre von der logischen Form wissenschaftlicher Sätze (und zwar
nicht nur der Elementarsätze.)« [WITTGENSTEIN(1969a)], S.186.
24 Jahre ist der Philosoph alt, der es unternimmt, der vielfältigen
Erscheinungswelt, welcher die Naturwissenschaften nachgehen,
eine einheitliche theoretische Fassung zu geben.

Zweipolig

Gleich zu Beginn legt sich Wittgenstein auf eine elementare
Doppelbetrachtung fest.21 »Jeder Satz ist wesentlich wahr-falsch.
Insofern hat ein Satz zwei Pole (die dem Fall, in dem er wahr ist,
und dem Fall, in dem er falsch ist, entsprechen.« (a.a.O. 188)
Diese »Bipolarität des Satzes« (a.a.O.), die im Tractatus gra-
phisch durch »WpF« ausgedrückt wird (T 6.1203), greift Freges
Wahrheitswerte auf und betrachtet sie als integrale Bestandteile
des Behauptungssatzes. Er funktioniert durch diese Polarisierung.
Um mit dem Satz »Die Tulpe ist in der Vase« einen Geltungs-
anspruch zu verbinden, reicht es nicht, die Position der Blume im
Gefäß zu beschreiben. Das ist die Darstellungsstruktur, es fehlt
der Test. Um Zustände anzusprechen, muss man über ihre
Beschaffenheit hinaus sagen können, was der Fall ist, wenn der
Satz, der sie mitteilt, wahr und wenn er falsch ist. 

Ich verstehe den Satz aRb wenn ich weiß, daß entweder die Tatsache
aRb oder die Tatsache, daß nicht aRb, dem Satz entspricht.
[WITTGENSTEIN(1969a)] 188f 

Wittgenstein nimmt einen inhaltlich bestimmten Satzkern an.
Zum Beispiel könnte er die Umrisse eines Fußes beschreiben.
Und er fügt hinzu, dass diese Gestalt zweierlei besagen kann. (1)
Hier ist ein Fuß, der derart aussieht; oder: (2) Hier ist ein Fuß, der

38

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 38



derart aussieht, gerade nicht. Diese Gestalt ist nicht vorhanden,
sie ist ein Fußabdruck. Für eine Behauptung ist erforderlich, dass
auch der Gehalt der gegenteiligen Behauptung festliegt. In
Wittgensteins Konstruktion ist er das Negativ zum Positiv.
Diese erkenntnistheoretische Anknüpfung an Freges Wahrheits-
werte erzeugt eine scharfe Dialektik. Der bipolare Satz als
Hauptinstrument zur Erfassung der Welt induziert eine Ontologie
von Gegensatzpaaren. Das ist der Preis für die Einführung einer
vollständig determinierten Negation. Dieser wahrheitsfunktionale
Operator ist deutlich von Negation im Sinn der Andersartigkeit zu
unterscheiden. (Die Differenz zwischen Fuß und Hand z.B. steht
auf einem anderen Blatt.) Die Festlegung Wittgensteins gehört zu
den wichtigsten Weichenstellungen auf dem Weg zur Weltsicht
des Tractatus. Einen wesentlichen Hinweis gibt folgende
Tagebucheintragung: »Es ist nämlich schwer, was nicht der Fall
ist, nicht zu verwechseln mit dem, was stattdessen der Fall ist.«
([WITTGENSTEIN(1969b)], 25.1.1914) Die eine Konstruktion ope-
riert mit einer gegebenen Aussagestruktur und sieht für sie einen
positiven wie einen negativen Modus vor. Im Zusammenhang der
Abbildtheorie wird daraus ein Bild und sein Gegen-Bild. Ein
zweites Thema sind differierende Aussagestrukturen, andere
Bilder. Ihr Inhalt unterscheidet sich, sie unterliegen ihrerseits der
Bipolarität.
Platon hat, so haben wir gesehen, mit Gegen-Satz-Paaren gear-
beitet, um die Philosophen vom Volk zu trennen. Ihr
Sprachgebrauch hebt wahr und falsch hinsichtlich der verhandel-
ten Prädikate (gerecht, schön etc.) hervor. Sie sind in der Lage,
»Gerechtigkeit« zu beurteilen, weil sie sich auf die Sache selber
richten. Dabei genügt ihr »ja« oder »nein«. Die verschiedenen
Beispiele für Gerechtigkeit sind nicht ihr Geschäft. Diese Überle-
gungen verlaufen parallel zu Wittgensteins Entwurf. Sätze teilen
Inhalte mit, doch diese Funktion können sie durch ihre jeweils
spezifische Aussagestruktur (Bildhaftigkeit) alleine nicht erfül-
len. Der Inhalt muss definitiv an einen Weltzustand gekoppelt
sein. Diese Koppelung geschieht durch das Urteil und das bedarf
der Doppelperspektive zwischen wahr und falsch. Anders gesagt:
Was immer wir formulieren, wir setzen es durch Urteile mit der

39

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 39



Welt in Beziehung. Daraus ergibt sich rückwirkend eine
Bedingung für Inhalte. Es kommen nur Aussagestrukturen in
Frage, die als die beschriebenen Bilder-Gegenbilder funktionie-
ren können. Das Urteilsverfahren induziert die möglichen Inhalte:
jeweils ein Zustand oder seine Kontraposition.
Sätze, welche diese Bedingungen erfüllen, heißen Elementar-
sätze. Sie sind dadurch privilegiert, dass sie ohne logische
Verbindung mit anderen Sätzen vorkommen. Ihr Inhalt ist eine
Struktur, die im wahr-falsch-Verfahren erschöpfend behandelt
wird. »Um die Gestalt des Fußes zu erkennen, ist einzig und allei-
ne notwendig, dass jemand zwischen Fuß und Fußabdruck ent-
scheiden kann.« Dann würde es sich um einen Elementarsatz han-
deln. Das Beispiel zeigt gut, worin die Schwierigkeit besteht. Wir
verstehen »Fuß« immer schon in Kontrast zu anderen Körper-
teilen – wie ist es möglich, einen solchen Inhalt gänzlich von den
beiden Urteilsoptionen her zu bestimmen! ? Das ist das Postulat,
es gäbe etwas zu sagen, das nur und gerade jenen zugänglich
wird, die sein Auftreten in Sätzen bejahen oder verneinen: die
Gerechtigkeit, ein elementarer Satz. Abgesehen davon, ob diese
Forderung plausibel ist, Platon und Wittgenstein erheben sie
beide.

Die ab-Funktion (d.h. die Wahrheitsfunktion h.h.) bleibt nicht vor dem
Elementarsatz stehen, sondern durchdringt ihn. ([WITTGENSTEIN(1969b)],
Tagebücher 29.11.1914 

Das führt dazu: »Der Satz stellt das Bestehen und Nichtbestehen
der Sachverhalte dar.« (T 4.1) Diesen Zusammenhang nennt
Wittgenstein eine »Sachlage« (T 2.11, 2.201-2.22).

Formvollendet

Der molekulare Aufbau der Welt im Tractatus erfolgt dadurch, dass
Elementarsätze, deren Inhalt unmittelbar an ihre Wahrheits-
bedingungen gebunden sind, mittels der Wahrheitsfunktionen zu
komplexeren Sprachgebilden zusammengesetzt werden. Dies-

40

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 40



bezüglich ist die Überprüfung von Behauptungen Rechenarbeit.
Doch es gibt einen anderen Aspekt, der direkt an die aufgezeigte
Affinität zwischen Wittgenstein und Platon anschließt.
Angenommen – per impossibile – »Die Tulpe steckt in der Vase«
sei ein Elemantarsatz. Dann ist er nicht von anderen Sätzen abhän-
gig, die mit ihm wahrheitsfunktional verknüpfbar sind. Aber es ist
damit zu rechnen, dass andere Elementarsätze von diesem Typus
auftauchen. »Die Füllfeder steckt im Etui«, »Die Hände stecken in
der Hosentasche« …. Diesen Sätzen ist eine Relation gemeinsam,
sie sind Instanzen des vorhin abstrakt symbolisierten »aRb«. Eine
solche Relation gehört zum Inhalt jener Sätze, von denen wir eben
sagten, dass sie auf der Urteilsfähigkeit beruhen. Diese Fähigkeit
muss sich offensichtlich auf diese Inhalte beziehen. Sie benötigt
die Kompetenz, gleichartige Strukturmomente in verschiedenen
Aussagen zu erfassen und ihr Bestehen – je nachdem – als gegeben
oder nicht-gegeben zu behaupten. Das Erfordernis ist platonisch
einfach auszudrücken: Sie muss in diesen Gebilden die gemeinsa-
me Form herausfinden, die stets denselben Beitrag zur
Bejahung/Verneinung des gesamten Satzes liefert.
Der Inhalt partizipiert an der (bei Wittgenstein logischen) Form. 

Es muß also verschiedene Gebilde mit denselben logischen Zügen geben;
das Dargestellte wird eines von ihnen sein, und es wird sich bei der
Darstellung darum handeln, dieses von anderen Gebilden mit denselben
logischen Zügen zu unterscheiden (da ja sonst die Darstellung nicht ein-
deutig wäre). [WITTGENSTEIN(1969b)], Tagebücher 22.10.1914 

Der umgekehrte Weg, von den Einzeldarstellungen zur »dahinter-
liegenden« Form, wird im Tractatus durch die »Satzvariable«
beschritten.

Der Ausdruck setzt die Formen aller Sätze voraus, in denen er vorkom-
men kann. Er ist das gemeinsame charakteristische Merkmal einer Klasse
von Sätzen. (T 3.311) 
Der Ausdruck wird also durch eine Variable dargestellt, deren Wert die
Sätze sind, die den Ausdruck enthalten. (T 3.313) 

41

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 41



Die Welt besteht aus einer hochdifferenzierten sachlichen
Struktur, die sich in unseren Sätzen dadurch manifestiert, dass sie
gewisse Gestaltmomente teilen. An diesen Stellen sind die betref-
fenden Sätze logisch gleich. Sie enthalten allgemeine Züge.
Sokrates’ Frage nach dem Wesen einer Erscheinung oder
Verhaltensweise ging nach dem allgemeinen Prinzip, welches die
Einzelfälle bestimmt. Wittgenstein hat eine Methode entwickelt,
wie solche Wesensbestimmungen in unserer Sprache auftreten.
»Meine ganze Aufgabe besteht darin, das Wesen des Satzes zu
erklären.« ([WITTGENSTEIN(1969b)], 22.1.1915) Dazu muss er
verständlich machen, wie sich die prinzipielle Beschaffenheit der
Welt in Sätzen abbildet.

Das heißt, das Wesen aller Tatsachen anzugeben, deren Bild der Satz ist.
Das Wesen alles Seins angeben. (a.a.O., vgl. [WITTGENSTEIN(1969b)],
Tagebücher 2.8.1916) 

Der einzigartige Effekt des Tractatus liegt darin, dass er den alt-
ehrwürdigen metaphysischen Fragestellungen eine plakative logi-
sche Fassung gibt. Das Wesen erscheint als Satzvariable. »Sie
entspricht einer logischen Form – einem logischen Urbild.« (T
3.315) Man kann das getrost eiùdoc nennen. Die Zustände der
Welt werden durch Sätze abgebildet. Aber die Welt ist nicht ein-
fach die berühmte »Gesamtheit der Tatsachen« (T 1.1), sie ist –
genauer gesagt – die Gestalt, die diesen Tatsachen zugrund liegt.
Tatsachen besitzen Formen, Sätze zeigen Struktur.

Vorbildlich

Diese Betrachtungsweise ist seit den Griechen mit dem mensch-
lichen Abstraktionsvermögen und philosophischen Theorien zur
Begriffsbildung verknüpft. Die Formen Platons sind ausgewähl-
ten Personen zugänglich. Frege hat eine logische Präzisierung
von »Begriff« vorgelegt, der gemäß Begriffsausdrücke Eigen-
schaften bezeichnen, die ein Satz Dingen zuschreiben kann.
Begriff ist demnach nicht ein greifbares Positum, sondern die

42

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 42



geregelte Zuordnung solcher Posita zu wahren und falschen
Urteilen. »Rot« bedeutet: die Menge aller Dinge, welche wir
zutreffend als rot bezeichnen. In Wittgensteins Version ist der
Begriff »rot« eine Variable, die in allen Sätzen vorkommt, deren
Terme sich auf Dinge dieser Beschaffenheit beziehen. An-
gesichts dieser Kontinuitäten ist auch die alte Frage aktuell, wie
sich diese nicht-dingliche, übergeordnete Entität den handfesten
Gegebenheiten mitteilt. Seit Platon den Schaulustigen den
Zugang zu Formen abgesprochen hat, ist Begriffskompetenz oft
mit höheren Fähigkeiten assoziiert. Die Mitteilung überquert
dann den Graben zwischen der Ebene der Prinzipien und jener
der Greifbarkeiten.
Sobald platonisierende Schemata das Denken bestimmen, ist ein
solches Gefälle unausweichlich. Wittgenstein hat es im Tractatus
in Erinnerung gerufen und sogleich auf spektakuläre Weise unter-
höhlt. Urbilder, die in seinen (Sätzen als) Bilder auftreten, besit-
zen einen Extra-Wert, gerade wie die Formen, welche nicht alle
sehen können. (»Den Wald vor lauter Bäumen nicht.«) Der
Schwenk vom Bild zum Urbild führt zur Allgemeinheit und zum
»Wesen der Welt«. Doch es ist eben dieser Übergang, den
Wittgenstein in einem zweiten Schritt untersagt. Er verschärft
dazu ein bereits bei Frege angelegtes semantisches Dilemma.
Namen bezeichnen Gegenstände – was bezeichnen dann
Begriffsausdrücke? Sind das »Gegenstände« höherer Ordnung?
So erhält man genau den Sachbereich der Sonderklasse.
Wittgenstein schneidet den Übergang ab.

Ein Name steht für ein Ding, ein anderer für ein anderes Ding und unter-
einander sind sie verbunden, so stellt das Ganze – wie ein lebendes Bild
– den Sachverhalt vor. (T 4.0311) 

Kein Name kann für die Verbindung stehen, das ist Wittgensteins
Intervention gegen Verdinglichung.
Dann fragt sich allerdings: wie kommen wir an die Verbindung
heran? Im gewöhnlichen Sprachgebrauch erlauben wir uns doch
die Nennung auch solcher Gegebenheiten.

43

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 43



Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm
…Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. (T 4.121) 

Die Urbilder sind im Satz präsent, sie können aber nicht durch
Satzteile bezeichnet werden. Das kommt daher, dass die Funktion
der Bezeichnung für Gegenstandsausdrücke reserviert ist.
Wittgenstein ersetzt die Benennung 2. Stufe durch eine
Terminologie, die er aus der Bildwelt bezieht. Im Satz »fa« zeigt
sich das Vorkommen eines Gegenstandes. Es ist unstatthaft, »a«
einen Gegenstand zu nennen, denn »a« steht für das
Strukturmerkmal, das allen Gegenständen gemeinsam ist. Von
hier nach dort führt kein Übergang, sondern ein Gestalt-Switch.
(Kein Bestandteil einer Architekturskizze bezieht sich darauf,
dass der Raum ein Tempel ist.) Für Wittgenstein ist an solchen
Stellen das Gespräch zu Ende. »Was gezeigt werden kann, kann
nicht gesagt werden.« (T 4.1212)
Diese Strategie zitiert die Begriffswelt und verweigert ihr gleich-
zeitig die Möglichkeit, zur Sprache zu kommen. Indem sie ihr den
Vorzug des Erscheinens gibt, nimmt sie ihr die Gelegenheit, sich
feststellen zu lassen. Dadurch erhält der Tractatus sein eigentümli-
che Flair von Weltuntergang. Einmal, gerade bevor nichts mehr
gesagt werden kann, deckt sich die sinnvolle Sprache insgesamt
mit der Welt. Die menschliche Ausdrucksmöglichkeit hat die
Beschaffenheit der Wirklichkeit getroffen. Für Interpretinnen des
Tractatus bietet sich die Gelegenheit, die damit angestoßene
Dialektik von Ethik, Ästhetik und Unsinn zu exponieren. Hier soll
stattdessen auf einen Effekt verwiesen werden, der sich aus der
Gegenüberstellung der Bipolarität der Sprachrepräsentation beim
frühen Wittgenstein und Platons Extratour für Philosophinnen
ergibt. Das Bezeichnungsverbot für allgemeine Welt-Determinan-
ten ist nicht nur ein eleganter Schachzug, mit dem Wittgenstein
offene Fragen der Begriffskonstruktion Freges und der Russell-
schen Typentheorie in einem strategischen coup d’etat abschließt.
Es ist ganz allgemein eine Absichtserklärung gegen Versuche, das
Auftreten platonischer Formen in der Welt begreiflich zu machen.
Das hervorgehobene Sehvermögen richtet sich, sagt Sokrates in
der Politeia, auf das Schöne und Gerechte selbst, nicht auf schö-

44

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 44



ne oder gerechte Gegebenheiten (Politeia 479e, 480a). Zwischen
den beiden Bereichen muss jedoch ein Zusammenhang bestehen.
Die »Teilhabe« ist schon angesprochen worden. Dieser ontologi-
schen Kategorie korrespondiert auf der Seite der Erkennt-
nisfähigkeit ein abgestufter Zugang zum Erscheinen der eiùda. Die
Menge der Schaulustigen stellt sich diverse Gerechtigkeiten vor,
die Philosophinnen, mit Zugang zu der Gerechtigkeit, wissen,
was gerecht ist. In dieser Spange ist das Verhältnis zwischen uner-
leuchtetem und philosophischem Erkenntnisstatus traditionell
immer wieder beschrieben worden. Sie trennt und hält zusam-
men. Indem sie eine Qualitätsdifferenz einführt, provoziert sie die
Frage, wie sie zu überbrücken wäre. Anders gesagt: Sie etabliert
Philosophie als versteckte Attraktion. Diese Spannung durch-
schneidet Wittgensteins Bezeichnungsverbot. Zwischen Meinung
und Wissen besteht keine Entwicklung, nicht einmal ein
Erkenntnissprung. Was bei Platon Wissen verbürgt, ist von der
Welt aus unzugänglich. Es ist nicht abgeschafft; die logische
Form der Welt ist – ganz im Gegenteil – zu höchster Dignität
erhoben. Doch es gibt keine Elite, die sich ihrer Würde nähern
kann.
Bildung ist in einem wichtigen Sinn der Annäherungsprozess, den
Platons Konstruktion induziert. Der frühe Wittgenstein ist dann
die Antithese eines Bildungsphilosophen. Das wird gerade daran
greifbar, dass er eine Abbildungstheorie der Sprache und eine
Urbild-Theorie des Allgemeinen vertritt. Die erste definiert die
Bedingungen, unter denen jede Kommunikation steht; die zweite
gilt ebenfalls generell, nur eben negativ: das Wesentliche ist nicht
von dieser Welt, darin sind alle gleich. An diese Konstellation ist
zweifach anzuknüpfen. Im nächsten Kapitel wird nochmals auf
Plato zurückgegriffen. Bisher ist nur die eine Passage kommen-
tiert worden, welche das Jenseits für die Volksmeinung herausar-
beitet. Es fehlt Platon als Pädagoge. Bevor davon die Rede ist,
wird Wittgensteins Gegenreaktion um einen Grad verschärft. Die
Weltordnung, welche er ein gutes Stück vor der Erfindung der
digitalen Rechenmaschine entworfen hat, weist deutliche
Parallelen mit einem zentralen Anwendungsgebiet dieser
Maschinen auf, mit dem Design von Datenbanken. Über die

45

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 45



Zwischenstation einer Tractatus-Ontologie ist deren Inven-
tarisierung der Wirklichkeit mit technisch entrückten Kategorien
und ihrer Festschreibung als Formen der Welt verbunden.

Datenbanken

Naturwissenschaftliche und technische Lehrbücher beginnen
häufig mit einem knappen Rückblick auf die Zeit, bevor die
jeweilige Orthodoxie sich durchgesetzt hat. Eine historische
Reminiszenz genügt zur anfänglichen Motivation. Viele
Einführungen in Datenbanksysteme heben hervor, dass es »frü-
her« üblich war, Daten durch jene Programme verwalten zu las-
sen, die sie jeweils zur Erfüllung ihrer Aufgabe benötigen.
Telefonnummern können von einem Textverarbeitungspro-
gramm, einer Buchhaltung oder einem elektronischen Adress-
buch benötigt und verwendet werden. (Vergleiche etwa
[HEUER/SAAKE (1997)], S.1ff. Entsprechend vielfältig sehen dann
die Speicherformate und die Möglichkeiten der Datenmani-
pulation aus. In diese Unübersichtlichkeit brachte das heute
gebräuchliche 3-Stufen-Modell Ordnung. Es unterscheidet (1)
das Niveau der faktischen Datenspeicherung von der (2) Logik,
welche die Datenerfassung und -abfrage bestimmt. Darauf wer-
den (3) externe Schnittstellen appliziert, die sich – im Rahmen
dieser Logik – der Informationen für ihre jeweiligen Zwecke
bedienen. In den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts kri-
stallisierten sich die Grundprinzipien jener Datenbanklogik her-
aus, die es heute ermöglicht, unabhängig von Betriebssystemen
und Applikationen, sowie neutral im Internet verteilt, satzähnli-
che Informationen nach einem gemeinsamen Format zu speichern
und in Suchvorgängen aufzuschlüsseln.22

David Gugerli hat die Konflikte beschrieben, die sich zwischen
Technikern und Akademikern zur Frage der zweckentsprechen-
den Bearbeitung großer Datenbestände entwickelten. [GUGERLI

(2009)], [GUGERLI(2007)] Die Verhältnisse zu Beginn waren, wie
bei jeder Landnahme, von Zufällen bestimmt: wer besitzt welche
Maschinen, Programme, Kunden? Vielfache Konkurrenz- und

46

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 46



Kooperationsmuster waren spontan entstanden. Zwei wider-
sprüchliche Tendenzen, deren Konflikt später auch in der
Textverarbeitung und bei Webbrowsern sichtbar wurde, bestimm-
ten das Terrain. Auf der einen Seite entwickelten Ingenieure
Projekte für gegebene Maschinen und eine an sie gebundene wirt-
schaftliche Nutzung. Das führt zur Konkurrenz am Markt und zu
Versuchen, die Vorteile proprietärer Kontrolle zu optimieren.
Dem widerspricht, andererseits, die Logik der Vernetzung. Ihr
entsprechend wird der größte Effekt erzielt, wenn Ressourcen
quer über den Globus gleichartig verteilt und bearbeitet werden.
Das verlangt die Standardisierung der betreffenden Routinen. Der
Wirtschaft erschloss sich ein riesiger neuer Markt – der allerdings
tendentiell die Strategie der abgekapselten Produkte mächtiger
Akteure in Frage stellte.
Die Fragen des passenden Strukturmusters für Datenbanken war
umstritten. Charles Bachmann arbeitete mit einem sogenannten
Netzwerkmodell. Das Format der Datenerfassung war ein Graph,
der verzweigte Beziehungen zwischen den Knotenpunkten vor-
sah. Edgar F. Codd schlug eine abstraktere Architektur vor, wel-
che ohne die Differenzierungen der Netzstruktur auskam.
[CODD(1970)] Sie waren nach seiner Ansicht zu aufgabenspezi-
fisch; ihre Bearbeitung war nicht generalisierbar. Codds Design
hat sich schließlich durchgesetzt [[ABITEBOUL ET AL.(1995)], S.4]
Die formale Grundlage dafür bezog Codd aus der Mengenlehre.
Das kartesianische Produkt zweier Mengen ist die Verknüpfung
eines jeden Elements der ersten mit jedem Element der zweiten
Menge, dargestellt in geordneten Paaren.

AxB = {(a, b)|a∈A, b∈B}
Im Beispiel:

A={a}, B={b}
AxB={(a, a), (a, b), (b, a), (b, b)}

Eine Relation ist eine Teilmenge des kartesischen Produkts von
Mengen. Beispielsweise ist Identität im Rahmen von A´B die
Angabe jener Elemente der betrachteten Mengen, die – informell
gesagt – sich selbst gleich sind:

47

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 47



I={(a, a), (b, b)}
Für A={2,3} und B={4,5} ist die Relation »kleiner
als«: {(2,4), (2,5), (3,4), (3,5)}.

Aus diesen Definitionen kann man ein einfaches und dennoch
mächtiges Instrument zur strukturierten Erfassung elementarer
Gegebenheiten gewinnen. Eine abzubildende »Welt« wird durch
eine Menge von Relationenschemata beschrieben [[HEUER/SAAKE

(1997)], S.94). Solche Schemata geben jeweils eine Zusammen-
stellung von Eigenschaften an, die das Modell erfasst. Also z.B.
den Vornamen, Nachnamen und die Körpergröße einer Person.
Das kann man sich leicht als Tabelle vorstellen:

Vorname Nachname Körpergröße
Helga Hansen 1,70
Herta Holleritsch 1,79
Hortensia Heugl 1,67

Das Schema definiert die relevanten Beschaffenheiten der »Welt«
und ihre Zusammenstellung. Die Spalten vertreten die einzelnen
Charakteristika, die Zeilen jeweils eine ihrer registrierten Kombi-
nationen. Das »kartesische Produkt« über allen Attributmengen
des Schemas stellt alle möglichen Kombinationen der definierten
Eigenschaften dar. Als Relation bezeichnet man, wie oben, eine
Teilmenge davon. Sie steht für eine Struktur, die für die angege-
benen Strukturelemente existiert. Je nach den Einträgen in der
Datenbank besteht die Körpergröße von Personen z.B. in den ver-
zeichneten Werten. Damit ist nicht gemeint, dass sie jeweils den
notierten Wert hat, sondern allgemeiner: der Inhalt des Begriffes
»Körpergröße« ist die Summe der betreffenden Einträge bezogen
auf das Strukturschema. Die Werte, die den Attributen zuge-
schrieben werden, sind nur innerhalb der Tabelle sinnvoll.
Datenbanken bestehen aus mehreren Schemata und den darin rea-
lisierten Instanzen (Relationen) der Strukturelemente. Sie sind in
Codds Theorie nach formalisierten Prinzipien miteinander ver-
bunden und können mit einer algebraischen Abfragesprache
durchsucht werden. Diese Spezifikationen sind hier nicht das

48

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 48



Thema. Hervorzuheben ist ein Umstand, der in der vorgestellten,
mengentheoretisch formulierten Modellierung einer »Welt« nicht
ins Auge springt. Jede Zeile einer Relation, d.h. jedes Tupel, das
sich aus bestimmten Werten für die im Schema vorgegebenen
Attribute zusammensetzt, ist – auf die zu modellierende »Welt«
hin betrachtet – eine Aussage (vgl. [DATE(1995)], S.97). »Helga
Hansen 1,70« ist mehr, als eine Aneinanderreihung von Zeichen
und auch keine Liste von Gegebenheiten. Das Schema, das die-
sem zusammengesetzten Ausdruck eine Form vorgibt, ist kon-
struiert, um bestimmte Verhältnisse in einem Sachbereich wieder-
zugeben. Die Bezeichnung »Attribute« verrät schon, was der
Zweck der Spalten ist: sie registrieren Eigenschaften der erfassten
Domäne. Dazu ist die Vorlage entworfen. Den Zweck der
Abbildung kann ein System allerdings einfach durch Isomorphie
erreichen. Ein Foto Helga Hansens leistet das auch. Um aus der
Zeichenkette eine Aussage zu machen, bedarf es eines zusätz-
lichen Gedankenschritts.
C.J.Date erinnert an den Kontext der formalen Konstruktion:

We have not stressed the point thus far, but it should be intuitively obvious
to the reader that every relation, base or derived, has an intended inter-
pretation or meaning. Moreover, users must be aware of those meanings
if they are to use the database effectively. [DATE(1995)], S.97 

Die Bedeutung unseres Beispiels ist natürlich, dass Helga Hansen
1,70 m groß ist. In Dates sprachanalytischer Wiedergabe:

Formally, the foregoing statement is an example of what is called a pre-
dicate, or truth-valued function …. Substituting values for the arguments
is equivalent to invoking the function (or »instantiating« the predicate),
thereby yielding an expression, called a proposition, that is either true or
false. [DATE(1995)], S.97 

Die Semantik der Datenmodelle beginnt mit Namen, Attributen
und Behauptungen. Ein Eintrag kann als die Feststellung gelesen
werden, dass es sich in der vorausgesetzten »Welt« auf diese
Weise verhält. Korrelativ muss man auch Gegenbehauptungen

49

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 49



anerkennen, also Einsetzungen in das Schema, welche diese
Bedingung nicht erfüllen. Für den Datenbank-Gebrauch sind sie
uninteressant.

And at any given time, of course, the relation contains exactly those tuples
that make the predicate evaluate to true at that time. [DATE(1995)], S.97 

Doch die Semantik der Behauptungssätze wirft eine Frage auf.
Sie verlangt eine Negativoption zum positiven Urteil und damit
entsteht eine Unschärfe. Einen Satz zu verneinen heißt logisch:
genau der Gegensatz trifft zu. So scharf muss es aber nicht ver-
standen werden, es kann auch heißen: dieser »Satz« lässt sich
nicht behaupten; er gibt keinen Sinn. Einerseits: der Sachverhalt
besteht nicht, andererseits: der Ausdruck eignet sich nicht zur
Behauptung, z.B. fehlt eine Angabe oder sie ist fehlerhaft.
Wir sind mit dieser Komplikation unversehens in die Nähe der
Konstruktionen geraten, die Wittgenstein in den Vorarbeiten für
seinen Tractatus anstellt. C.J.Date beschreibt die »base relations«
als Elementarsätze der Datenbank.

A base relation is a named relation that is not a derived relation (in other
words, base relations are autonomous [DATE(1995)], S.95. 

Zwischen der philosophischen und der technischen Aufgaben-
stellung bestehen wichtige Unterschiede. Wittgenstein setzt ein
plakatives Sprache-Welt-Verhältnis voraus und kümmert sich
nicht um die faktische Umsetzung seiner postulierten atomisti-
schen Welterfassung. Date dagegen buchstabiert das Verhältnis
zwischen den elementaren Relationen und ihren Konstrukteuren
aus. Seine atomaren Sätze stammen aus dem Datenbankdesign.
Sie werden stipuliert, um Weltausschnitte operational erfassen zu
können. Wittgensteins »Welt« und Dates »reality« (vgl.
[DATE(1995)], S.111) kommen aus verschiedenen Bezugsrahmen,
doch die Themenstellungen sind eng verwandt. Das beginnt mit
den eben angesprochenen Problemen der Negation.
Wittgenstein bipolaren Elementarsätzen könnten, das legen die
Erklärungen C.J. Dates nahe, Basisrelationen entsprechen, die

50

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 50



wahr oder falsch sind und dementsprechende Sachverhalte
wiedergeben. Wittgensteins Negation, so haben wir gezeigt, führt
genau zum Gegensatz, andere Sätze sind nicht betroffen. Darin
besteht die Unabhängigkeit des Elementarsatzes. Das ist eine
Restriktion, die auch für Datenbanken gilt, dort aber praktisch
gelöst wird. Es gibt zwei Möglichkeiten dafür, dass ein Eintrag
verworfen wird: wenn er einem bestehenden Eintrag, oder den
Regeln für Einträge widerspricht. Auf diese Weise sichern sich
Datenbanken innere Konsistenz und Relevanz für ihre »Welt«.
Die ist eben nichts anderes, als die Entwickler in ihre
Relationsschemata eingeplant haben. Andere Zusammen-
stellungen von Attributen wären eine andere Datenbank. An die-
ser Stelle zeigt der Vergleich mit Wittgenstein einen entscheiden-
den Punkt. Auch Wittgensteins Elementarsätze bestehen in nichts
anderem, als in der Aneinanderreihung von Namen nach einer
Ordnung. »Tulpe, Vase« und »Feder, Etui« sind z.B. Einträge in
einer Tabelle, die genau das Verhältnis »…steckt in …« erfasst.
Es handelt sich um einen Zug in der logischen Form der Welt.
Und diesbezüglich ist Wittgenstein, wir haben es gesehen, heikel.
Die logische Form der Welt und der Strukturannahmen einer
bestimmten Datenbank liegen auf unterschiedlichem Niveau,
aber sie treffen einander in dieser Eigentümlichkeit: mittels der
Sprache, welche diese Formen enthält, lassen sich keine
Aussagen über solche Formen treffen. Das heißt bei Datenbanken
einfach, dass ihre Einträge keine Information darüber enthalten
können, welche Einträge ausgeschlossen werden. Und im
Vergleich wird nun deutlich, worauf Wittgensteins großflächige
Verbote hinauslaufen. Sie betrachten die gesamte menschliche
Sprechfähigkeit wie eine überdimensionale Datenbank, deren
Schemata sämtliche Ausdrucksmöglichkeiten hinsichtlich der
Erfahrungswirklichkeit enthalten. In den Elementarsätzen spie-
gelt sich diese Welt und ihre eigene Form können sie ebensowe-
nig zum Thema machen, wie die Einträge einer Tabelle die vor-
ausgesetzte Tabellenstruktur. »Der Familienname« ist – daten-
banktechnisch – nichts anderes, als die Summe der Einträge in
einer eigens designierten Rubrik. Er ist in diesem Zusammenhang
quasi das Urbild aller Familiennamen. So schließt die Daten-

51

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 51



bankentwicklung an die platonische Tradition an. Sie konstruiert
eine Welt, in welcher Typologien herrschen, denen die einzelnen
Umstände unweigerlich unterliegen. Man könnte nun die Frage
prüfen, wie »selbständig« derartige Formen sind. Offenbar bedür-
fen sie einer Instantiierung. Damit hat sich die europäische
Philosophietradition lange beschäftigt. Hier genügt die einfache
Weichenstellung: Sätze implementieren Formen, zu denen sie als
Sätze keinen Zugang haben.
Der Vergleich des Tractatus mit der Architektur von Datenbanken
beleuchtet ein zentrales Thema in der Verwendung platonischer
Motive durch Wittgenstein und er macht gleichzeitig deutlich,
wie künstlich hochgespielt es ist. Bezogen auf Datenbanken lässt
sich die Spannung und ihre Auflösung handgreiflich beschreiben.
Die Sprache der Modellierung ist das eine, die Sprache, mit deren
Hilfe die Modellierung festgelegt wird, das andere. Zwischen bei-
den bestehen wichtige Unvereinbarkeiten, wie jede Benutzerin
weiß, die eine nötige Differenzierung nicht in einem Formular
unterbringt. Im Verhältnis der beiden Sprachen wird ein weiter-
reichender Konflikt sichtbar, nämlich die Diskrepanz zwischen
Personen, welche die »Welt« nach gewissen Prinzipien gestalten
und anderen, welche den Vorgaben zu folgen haben. Dieses
Kompetenzgefälle ist allerdings in einen weniger scharf umrisse-
nen Zusammenhang eingebettet, der seinerseits sprachlich ver-
fasst ist. Die Benutzerinnen können mit den Programmiererinnen
über Datenbanken sprechen. Die internen Restriktionen der
künstlichen »Welten« halten sie nicht davon ab, über die Attribute
und Zusammenstellungen zu reden, die ihnen vorgelegt werden.
Die Sprache der Verständigung zwischen Personen gestattet die
Bezugnahme auf (den Zweck der) Begriffskonstrukte. Sie enthält
die Möglichkeit eines quasi-platonischen Aufstiegs, in dem die
Basisstufe überwunden werden und der Zugang zu höher gela-
gerten Blickpunkten erreicht werden kann.
Die ikonoklastische Provokation des frühen Wittgenstein bestand
darin, eine solche fortschrittsfreundliche Kompromissbildung zu
verwerfen und diese Weigerung der gesamten Philosophie als
Doktrin vorzuschreiben. Es beginnt 1913 in den »Aufzeich-
nungen über Logik«:

52

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 52



Es gibt kein Ding, das die Form eines Satzes wäre, und es gibt keinen
Namen, der der Name einer Form ist. Folglich können wir auch nicht
sagen, daß eine Beziehung, die in gewissen Fällen zwischen Dingen
besteht, gelegentlich auch zwischen Formen und Dingen besteht.
[WITTGENSTEIN(1969a)], S.202ff 

Freges Unterscheidung zwischen Gegenstandsausdruck und
Begriffsausdruck wird hier zu einer glatten Disjunktion, die
gegen Russells Analyse von Behauptungssätzen gerichtet ist. Es
klingt wie ein Disput zwischen Logikern, aber Wittgensteins
Einwand enthält einen Nebenton, der die scheinbare Detailfrage
als Platzhalter eines pädagogisch-ethischen Imperativs ausweist:

Russells Komplexe sollten die nützliche Eigenschaft haben, zusammen-
gesetzt zu sein, und damit noch die angenehme Eigenschaft verbinden, als
einfach behandelt werden zu können. Aber schon dies allein macht sie
unbrauchbar als logische Typen (Formen), denn sonst müßte es Sinn
haben, von einem Einfachen zu sagen, es sei zusammengesetzt.
[WITTGENSTEIN(1969a)], S.202] 

Zusätzlich zur dargestellten Unterwanderung der Typentheorie,
die Namensgebung auf verschiedenen Niveaus ermöglicht, ent-
hält diese Passage auch den Hinweis auf ein im Hintergrund aus-
schlaggebendes Motiv der Wittgensteinschen Regelungen.
Wittgenstein stößt sich an der Kombination von nützlich und
angenehm. Die Freiheit, Sprache unpräzise zu verwenden und
ganz verschiedene Gegebenheiten mit einem Namen zu versehen,
ist praktisch hilfreich. Und es wäre angenehm, das mit der
Erlaubnis zu verbinden, das so Benannte als »einfach« zu behan-
deln. Doch diese Annehmlichkeit hat einen Preis. Sie verwischt
systematisch, dass die Konfiguration eines Satzes anders beschaf-
fen ist, als die in ihm auftretenden Namen. So angenehm darf man
es sich – sagt der Meister – nicht machen.
Die Vorschrift ist in der Logik fehl am Platz. Sie zeigt, dass
Wittgensteins Ethik seine »Aufzeichnungen« tyrannisiert. Sie
macht aber, darüber hinaus, auch deutlich, dass er jeden Versuch,
Formen in das Gespräch der Weltbevölkerung einzubürgern,

53

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 53



blockieren wollte. Hier gibt es keine Bildung; ihr Fernziel ist vom
Ausgangspunkt abgeschnitten. Die Alternativen sind Selbst-
verständlichkeit und Wesensschau. Philosophinnen, die sich
berufsmäßig mit Formen beschäftigen, die sich in den Zuständen
der Welt zeigen, verlieren ihren Vorsprung und ihre Aus-
drucksmöglichkeiten. Soweit die erste Linie von Plato bis zur
Gegenwart. Sie endet damit, dass die Philosophie sich gegen den
Aufstieg zur Ideenwelt immunisiert. Aber wir haben bloß eine
einzige Stelle Platons zur Orientierung verwendet. Der Bildungs-
aspekt ist nur beiläufig angesprochen worden. Die zweite Linie,
die im Folgenden nachzuzeichnen ist, beginnt nochmals bei
Platon und zwar direkt bei einer pädagogischen Suggestion.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 54



Die Form der Wahrheit

Platon 2: Nach oben

Peter Weirs Film »The Truman Show« macht aus Platons Höhle
einen riesigen, aussengesteuerten Kuppelbau, in dessen Innerem
das Leben des Protagonisten für einen TV-Sender als reality show
inszeniert wird. In den Gewohnheiten des Alltags begegnen klei-
ne Widersprüche, die Truman Burbank zunehmend misstrauisch
machen.23 Die Scheinwelt, welche ihn umgibt, muss er in einem
dramatischen Ausbruch überwinden, um dann vor seinem
»Schöpfer« namens Christof zu stehen. P. Weir hat eine Frage
beantwortet, die in Platons »Politeia« ungeklärt bleibt: Wer hat
den Höhlenaufenthalt – und zu welchem Zweck – arrangiert? Das
Leben des »wahren Menschen« ist die Täuschung durch einen
Showmaster, an dem vorbei der Weg ins echte Leben führt. Der
Film erweckt nicht den Eindruck, dieser Weg sei einfach zu
gehen. Gewaltsam wird Truman am Aufstieg gehindert, lebensge-
fährlich ist die Durchkreuzung der Barriere. Von einem gedeih-
lichen Übergang kann keine Rede sein. Insofern passt die
Geschichte gut zum Vorbild bei Platon, in dem ein von Fesseln
befreiter Höhlenbewohner »mit Gewalt« (bi‰a), unter Schmerzen
und Empörung, nach oben gezerrt wird (Politeia 515e)24. Das
provokante Auftreten Sokrates’ ist in eine Parabel gefasst.
Michael Erler skizziert die Bedingungen der »Umwendung«
(periagwgh‰)

An keiner Stelle ist die Rede davon, daß sich der Mensch durch
Eigeninitiative, durch Suche oder bloße Selbsterkenntnis selbst befreien
kann. Vielmehr weigern sich die Menschen, von der gewohnten
Sichtweise Abschied zu nehmen. Sie bedürfen also eines Anstoßes von
außen, der ihnen hilft, sich von liebgewordenen Vorstellungen zu
befreien. Diese Hilfeleistung zu geben, ist freilich mühsam und nicht
ungefährlich. Denn die Hilfe bedeutet Desillusionierung …[ERLER(2006)]
S.92f 

55

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 55



Im Bild der Höhle liegt, dass das Sonnenlicht schmerzt.
Hier weicht Peter Weir von Plato allerdings auf instruktive Weise
ab. Truman wäre kein echter Zeitgenosse, wenn er den Weg nach
oben nicht selbst erkämpfen würde. Er kommt der Täuschung auf
die Spur und wirft sich faustisch ins Zeug, um der Sache auf den
Grund zu kommen. Zwischen den beiden Verläufen besteht ein
entscheidender Unterschied. Platons Episode im 7.Buch der
Politeia ist eine Illustration der Thesen, die er im 5. Buch vorlegt.
Dort werden die »Philosophen« von den »Schaulustigen«
getrennt. Sie haben Einsicht in die »Formen«, weil sie die
Fähigkeit zum eindeutigen Urteil in gesellschaftlichen
Richtfragen besitzen. Das kann man als geistesgeschichtliche
Leistung hervorheben. »…the Theory of Forms is the first syste-
matic theory of abstract objects in the history of western
thought.« ([PENNER(2006)], S.179) Es besteht jedoch kein
Zweifel darüber, dass sich in dieser fachinternen Terminologie ein
greifbarer Konflikt über den Zugang zu den höchsten Instanzen
sozialer Sinngebung spiegelt.25 Platon reklamiert für die
Anhänger seiner Lehre kulturelle Deutungshoheit. Sie stoßen sich
vom Durchschnitt ab und richten sich nach (den) Ideen. Es bedarf
einiger Zwischenschritte, bevor diese Verletzung des Her-
kömmlichen, deren Irritationen im Höhlengleichnis festgehalten
sind, zu einer gängigen Metapher der Aufklärung aus dunklen
Anfangszuständen wird.

Volksfern

Die Orientierung an den abstrakten Vorbildern, die wir bisher
nachgezeichnet haben, übergeht die Dramatik, die durch Sokrates
und Plato ins Spiel gebracht wurde. »Was ist der Zwecke der
Übung? » oder »Was ist dabei herausgekommen? » sind allge-
meinverständliche Fragen, mit denen Gesprächspartnerinnen
üblicherweise etwas anfangen können. Aus solchen Kontexten
nahm Sokrates die Formel »Was ist …? » und ergänze »Tapfer-
keit«, »Frömmigkeit«, »Gerechtigkeit« (und andere Termini).
Das zielte darauf, verbindliche gesellschaftliche Vorgaben für

56

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 56



diese umstrittenen Begriffe zu finden – und endete oft in der
Ratlosigkeit. Plato bessert nach und versieht die sokratischen
Fragen mit einer systematischen Adresse. Die »Formen« sind
eine Antwort auf die tiefschürfenden sokratischen Erkun-
digungen. Der historische Sokrates wirft solche Fragen auf; in
seinen Büchern der mittleren Periode legt Platon der Sokrates-
Figur entsprechende Auskünfte in den Mund. »Mir scheint näm-
lich, wenn irgend etwas anderes schön ist außer jenem selbst
Schönen, es wegen gar nichts anderem schön sei, als weil es teil-
habe an jenem Schönen, und ebenso sage ich von allem.«
(Phaidon 100c) Aber so bruchlos lässt sich das nicht machen.
Sokrates hat das Volk gegen sich aufgebracht. Timon Phleius, ein
Skeptiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, hat seine
Provokation mit dem Verhalten des Sophisten Protagoras ver-
glichen. Der äußerte Zweifel an der Existenz der Götter.

Das brachte ihm keinen
Nutzen, sondern er sann auf Flucht, um nicht
den kalten Trunk des Sokrates zu trinken und in den Hades zu sinken.
([DIELS/KRANZ(1961)], A 12 Timon Phleius, Sillen Fr 5 D) 

Weder »die Schönheit«, noch »die Gerechtigkeit« haben das
Todesurteil gegen den Provokateur verhindert. 
Aus diesen Feststellungen ergibt sich eine Problemlage, die in ein
Zentrum der abendländischen Philosophie führt. Im Höhlen-
gleichnis ist sie einprägsam demonstriert. Diese Parabel eignet
sich gut zur Motivation für Aufsteiger, aus dem Dunkel zum
Licht.26 Genau betrachtet zeichnet sie jedoch einen Rahmen, der
die entscheidenden Übergänge nicht plausibel macht, sondern
bloß ihren systematischen Ort angibt. Platons Erzählung operiert
auf zwei Schauplätzen. Der erste ist das Leben einer Gruppe von
Personen. Es stellt den Fokus des Interesses dar, wie die Abläufe
eines Spielfilms. Der zweite Schauplatz ist kunstvoll in ein
Verhältnis dazu gesetzt.

Sieh nämlich Menschen wie in einer unterirdischen, höhlenartigen
Wohnung, die einen gegen das Licht geöffneten Zugang längs der ganzen

57

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 57



Höhle hat. In dieser seien sie von Kindheit an gefesselt an Hals und
Schenkeln, so daß sie auf demselben Fleck bleiben und auch nur nach
vornhin sehen, den Kopf aber herumzudrehen der Fessel wegen nicht ver-
mögend sind. Licht aber haben sie von einem Feuer, welches von oben
und von ferneher hinter ihnen brennt. Zwischen dem Feuer und den
Gefangenen geht obenher ein Weg, längs diesem sieh eine Mauer aufge-
führt, wie die Schranken, welche die Gaukler vor den Zuschauern sich
erbauten, über welche herüber sie ihre Kunststücke zeigen. (Politeia 514a) 

Die Hörerin weiß von Anfang an, im Gegensatz zu den beschrie-
benen Personen, dass sie gefesselt sind und sich fern vom Tages-
licht aufhalten. Die Konstruktion beginnt mit zwei divergenten
Perspektiven. Eingeweihte Adressatinnen werden eingeladen,
sich den Zustand ahnungsloser Protagonisten vorzustellen. Ein
solches Szenario ist nicht besonders kompliziert, jede »hidden
camera«- Episode spielt mit derartigen Überschneidungen. Aber
der weitere Ablauf der Erzählung trägt eine beachtliche systema-
tisch Last. Wie steht die Perspektive der Eingeweihten zu jener
der Eingeschlossenen? Man kann dazu verschiedene Ent-
wicklungen des Plots probieren. Aus der Sicht des Philosophen,
der das Verhältnis der Formen zur Vielfalt erklären will, muss
man es anders herum untersuchen. Welche Theorie der »Teil-
habe« bildet sich in der story ab? 
Die Antwort muss in der Sprache der Parabel dazu Stellung neh-
men, wie die durch Wesenseinsicht ausgezeichneten Philosophen
sich zum distanzierten Rest der Bevölkerung verhalten. Das heißt
augenscheinlich: Wie treffen die Welt, von welcher die Zu-
hörerinnen wissen, und die Welt, in der die Charaktere der
Erzählung leben (in der Erzählung selber), aufeinander. Der
Punkt ist entscheidend; er markiert eine Art Drehkreuz, das den
Übergang von der flachen Positivität einer Lebensform zur
Tiefendimension bereitstellt, in welcher sie durch die narrative
Voraussetzung erscheint. Simpel formuliert: die Eingeschlossen-
en müssen einen Weg nach oben finden. An dieser Stelle findet
sich bei Platon ein Scharnier ohne inhaltliche Einkleidung.

58

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 58



Betrachte nun, fuhr ich fort, wie es bei ihrer Lösung von ihren Banden und
bei der Heilung von ihrem Irrwahne hergehen würde, wenn solche ihnen
wirklich zuteil würde. Wenn einer entfesselt und genötigt würde, plötzlich
aufzustehen, den Hals umzudrehen, herumzugehen, in das Licht zu sehen,
und wenn er bei allen diesen Handlungen Schmerzen empfände und
wegen des Glanzgeflimmers vor seinen Augen nicht jene Dinge anschau-
en könnte, deren Schatten er vorhin zu sehen pflegte, was würde er wohl
dazu sagen, wenn ihm jemand erklärte, daß er vorhin nur ein unwirkliches
Schattenspiel gesehen, daß er jetzt aber dem wahren Sein schon näher sei
und sich zu schon wirklicheren Gegenständen gewandt habe und daher
nunmehr auch schon richtiger sehe? Und wenn man ihm dann nun auf
jeden der vorüberwandernden wirklichen Gegenstände zeigen und ihn
durch Fragen zur Antwort nötigen wollte, was er sei, glaubst du nicht, daß
er ganz in Verwirrung geraten und die Meinung haben würde, die vorhin
geschauten Schattengestalten hätten mehr Realität als die, welche er jetzt
gezeigt bekomme? (Politeia 515c,d) 

Die story sagt nichts über die Initiatoren dieser Befreiung. Ganz
allgemein fehlen Personen in der Welt des Lichts. An der
»Truman Show« lässt sich die Merkwürdigkeit dieses Fehlens gut
ablesen. In einem derartigen Sujet wird normalerweise auch
erklärt, wer Menschen so einsperrt und warum es zur Ent-
fesselung kommt. Nichts davon bei Platon. Wer die Höhlen-
bewohner gefesselt hat, wer sie freisetzt und warum das
geschieht, bleibt unthematisiert. Es geht nicht darum, aus dem
Bild mehr herauszupressen, als es leisten kann, aber die narrative
Leerstelle steht für eine systematische Auslassung. Platon erzählt
keine gut motivierte Geschichte darüber, wie und warum jemand
aus dem Zustand der Befangenheit zur Erleuchtung wechselt.
Das Erklärungsdefizit wird dadurch unterstrichen, dass die eben
zitierte Passage mit der Aufforderung eingeleitet wird, sich vor-
zustellen »wie es wäre, wenn ihnen natürlich (fu‰sei) das
Folgende widerführe« (Politeia 515c). Man soll sich vorstellen,
wie sich Menschen verhalten würden, die Zeit ihres Lebens in den
dargestellten Verhältnissen einigermaßen zufrieden waren. Sie
würden sicherlich – das beschreibt Platon überzeugend – lautstark
protestieren, wenn sie aus ihrer gewohnten Umgebung gerissen

59

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 59



würden. Die Verständigungsschwierigkeit kommt im nächsten
Schritt. Es ist schwer nachvollziehbar, wie sie ohne An-
sprechpartnerin und ohne jede soziale Einbettung zur Einsicht
kämen, die Erdoberfläche wäre der bessere Aufenthaltsplatz. Von
welchen Lebensformen sollten sie berichten, wenn sie zurück in
die Höhle stiegen? In der Parabel gibt es nur die Lebensform der
Eingeschlossenen. Die Oberwelt ist asozial. »Natürlicherweise«
würden sich die Höhlenbewohnerinnen wehren, aber sie würden
nicht in dieser Weise selbstverständdlich die Welt des Tages ken-
nenlernen und anerkennen können.

Auskuppeln, Einkuppeln

Diese Anmerkungen zur Akzentverteilung des Gleichnisses kor-
respondieren mit der theoretisch-argumentativen Einführung der
»Formen«, die im vorigen Abschnitt diskutiert wurde. In ihr las-
sen die Philosophinnen die Schaulustigen hinter sich und richten
sich auf »Wahrheit«. Auch das ist in dem Sinn eine asoziale
Einstellung, dass sie aus allen Handlungskontexten herausgeho-
ben und regulativ über die Lebensführung der gesamten
Gemeinschaft gestellt wird. Der darin angelegte Qualitätssprung
ist im Höhlengleichnis gespiegelt, das ist die Pointe der peri�
agwgh‰. All diese Beobachtungen steuern auf eine entscheidende
Bruchstelle zu. Wir sind aufgefordert, das Verhalten einer
Versuchsgruppe nachzuvollziehen – und gleichzeitig »wissen«
wir, dass sich diese Gruppe in einer Situation befindet, die quali-
tativ anders zu bewerten ist, als ihre Mitglieder in der Lage sind.
Das liegt einfach in der Logik des Bildes. Wodurch ändert sich
die Einschätzung der »Insassen«? Das Bild gibt keine
Ansatzpunkte. Die ganze »Überzeugungsarbeit« leistet die Vor-
aussetzung der Bilderzählung selbst. Es ist klar: wenn das
Höhlenbewohnerinnen sind, dann werden sie (unter Umständen)
die Umformung mitmachen. Aber das ist – von der Einstimmung
in ihre Lebensumstände her gesehen – unplausibel.
Der Rahmen der Erzählung, die Vorgabe einer Qualitätsdifferenz,
nicht der Erzählungsverlauf, bestimmt den Duktus. Dass es eine

60

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 60



Höhle ist, bzw. dass es Formen gibt, polarisiert das Feld und defi-
niert die Möglichkeit und Attraktivität des Aufstiegs. Diese kon-
stitutiven Momente des Bildes kaschieren das Motivationsdefizit,
das festzustellen ist, wenn man nur auf die Ausgangslage achtet
und dessen Existenz Platon freimütig zugibt:

Aber wenn er nun, während sein Blick noch verdunkelt wäre, wiederum
im Erraten jener Schattenwelt mit jenen ewig Gefangenen wetteifern soll-
te,und zwar ehe seine Augen wieder zurechtgekommen wären, und die zu
dieser Gewöhnung erforderliche Zeit dürfte nicht ganz klein sein, würde
er da nicht ein Gelächter veranlassen, und würde es nicht von ihm heißen,
weil er hinaufgegangen wäre, sei er mit verdorbenen Augen zurückge-
kommen, und es sei nicht der Mühe wert, nur den Versuch zu machen,
hinaufzugehen? Und wenn er sich gar erst unterstände, sie zu entfesseln
und hinaufzuführen, würden sie ihn nicht ermorden, wenn sie ihn in die
Hände bekommen und ermorden könnten? (Politeia 516e ff.) 

Mit dieser Bemerkung endet die Bilderzählung. Zwei Schluß-
folgerungen drängen sich auf. Erstens beruht ihre Anleitung auf
der Verschaltung zweier Betrachtungsweisen auf ungleichem
Niveau. Personen, die es nicht besser wissen können, werden
dazu getreten, in eine Welt zu wechseln, die Besserwisser für sie
vorgesehen haben. Zweitens bleibt die treibende Kraft in diesem
Vorgang anonym und dennoch ist ersichtlich, dass es sich um die
sublimierte Fassung eines realgeschichtlichen Zwischenfalls han-
delt. Die Person, die der verunglückten Aufklärungsaktion zum
Opfer fällt, ist Sokrates. An beide Gesichtspunkte ist im Hinblick
auf die Wirkungsgeschichte der Parabel anzuknüpfen.
Eingeführt wird der Zweck ganz klar: die Erzählung dient zur
Verständigung über die paide‰ia, sagen wir Bildung. Sie ist von
außen induziert. Sie ist nicht ohne Verletzung des Gebräuchlichen
zu erreichen und überwindet die Bedenklichkeit der Gewalt-
anwendung durch den Hinweis, diese Verletzung sei eine
Befreiung. Die Konstruktion ist erfolgreich, sofern es gelingt, ein
Kupplungsmanöver durchzuführen: auskuppeln aus einem
Zustand und Wechsel auf ein höheres Niveau. Solche Vorgänge
sind nicht geheimnisvoll, sie sind weit verbreitet. Darin besteht

61

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 61



Lernen. Als Besonderheit der platonischen Version ist allerdings
festzuhalten, dass es sich um ein speziell angesetztes Lernen han-
delt. Der Zielpunkt ist ein Ideal, dessen Wirksamkeit die
Ausgangsposition konstitutiv abwertet.27 Seither funktionieren
Ideale oft auf diese Weise: ihre Effektivität hängt an der
Abwertung bestimmter Umstände, die damit auf eine Stufe
gedrückt werden, von der aus sie gerade nach Idealen zu verlan-
gen scheinen.28

Lernen besteht darin, einen dem status quo überlegenen Kontext
anzuerkennen und in diese Position zu wechseln. Insofern ist
Lernen, ganz abgesehen vom Lernfortschritt, ein Fortschritt.
Platon hat diesen Umstand präzise getroffen und ist damit zu
einem Begründer der pädagogischen Theorie geworden.
Gleichzeitig mit dieser allgemeinen Charakteristik hat er eine
Betrachtungsweise eingeführt, die durch gewöhnliche Lern-
prozesse nicht gedeckt ist, nämlich die globale Erschütterung
eines Normalzustandes. Die scheinbar harmlose verbale Strategie
der Was ist-Frage ist – im Verständnis der Philosophinnen –
Auslöser eines elementaren Umdenkens und dieser Berufsstand
fühlt sich seither besonders betroffen, wenn es um »Bildung«
geht. Er wird von Platon zur Agentur der Weltverbesserung
gemacht. Platon sieht vor: eine Rahmenerzählung, eine Aus-
gangslage und einen anonymen Agenten, der die Vorgaben der
Rahmenerzählung in der Diegese umsetzt. Worin genau besteht
die systematische Rolle dieses Akteurs? 
Die einfachste Antwort wäre der Verweis auf Sokrates. Er war ein
Mensch, der neue Standards eingeführt hat. Eben die Aussicht auf
die Welt der Ideale, welche die Voraussetzung der Erzählung dar-
stellt, und die ein Akteur in der Parabel zur Geltung bringt.
Immerhin ist die Formulierung der Parabel selbst ein Beitrag zur
Tradition, die Sokrates angestoßen hat. Die Vermittlung zwischen
dem Rahmen und dem Gesinnungwandel demonstriert die
Gefolgschaft dieses einzigartigen Meisters. Paradigmenwechsel
zeigen eine solche Struktur.29 Aber bei Platon geht es um die
Prinzipien der Welterfassung überhaupt. Und er sagt nicht, dass
Sokrates sie erfasst hätte. Er lässt ihn aus dem Gleichnis draussen.

62

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 62



Seine paidei‰a ist entpersonalisiert. Ihre Struktur kann unter
wechselnden Umgebungsbedingungen verschieden besetzt wer-
den. Eine Umbesetzung, die für den historischen Verlauf zentral
geworden ist, war die Substitution von Sokrates durch Christus.
Kulturgeschichtlich gesehen war es ein Zufall, dass die grie-
chisch-römische Welt auf die Herausforderung des Christentums
traf. Daraus ist jedoch eine hochwirksame, langfristig effektive,
Hybridkonstruktion entstanden.
Die Wirkung Platons bestand, wie die folgenden Jahrhunderte
zeigen, in der Ausbildung einer Schultradition, in welcher
Individuen zum Umgang mit den Einsichten gebracht wurden, die
der Schulgründer vorgezeichnet hatte. Philosophie bedurfte, so
betrachtet, einer Initiation. Sie zielte auf ein im Dienst »höherer«
Werte separiertes Leben. Der qualitative Schwenk, der im
Höhlengleichnis vorgebildet ist, erhebt das Individuum aus der
Verstrickung in die Welt der Sinne. Die Offenbarungsreligion
operiert mit einem »Retter«, der sich nicht an den theoretisch
interessierten Ausschnitt der Bevölkerung richtet. Sie verkündet
einen Paradigmenwechsel für alle und sie benennt die handelnde
Person dieser Umwendung eindeutig. Das Kerygma Jesu Christi
konnte in die Bildvorgabe Platons eingepasst werden. Der jüdi-
sche Himmel ließ sich mit den Ideen-Reich vereinbaren und das
erzeugte einen starken Synergieeffekt: Gottes Sohn als Erlöser
übernahm die Funktion der Befreiung von den Fesseln, die sich
für die griechische Tradition in der Konversion zur Philosophie
ereignet. Es war das ganze Volk, nicht die intellektuelle Elite, das
sich in das platonische Schema versetzt sah. Pierre Hadot hat ein-
gehend beschrieben, wie sich die »geistigen Übungen« des anti-
ken Heidentums in Praktiken des Christentums verwandelten
[HADOT(2002)].
Dieser »Platon christianus« [IVÁNKA(1990)] verbindet die
Erzählung einer persönlichen Erleuchtung mit einer weltge-
schichtlichen Rettungsmission. Die Höhlenbewohner sind
Gefangene der Erbsünde, der Mann, der sie befreit, ist von Gott
gesandt, um ihnen den Horizont zu eröffnen, den sie benötigen,
um sich überhaupt nach oben orientieren zu können. Hier liegt ein
entscheidender Unterschied zwischen der anonymen platonischen

63

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 63



Freisetzung und der christlichen Transposition. Sokrates war
sozusagen ein Prophet, er sprach nicht mit der Autorität »des
Vaters«. Die Einzigartigkeit des christlichen Anspruchs liegt
darin, dass »Gottes Sohn« gleichzeitig zwei Rollen spielt. Er ist
autorisierter Vertreter jener Macht, die den ganzen Rahmen
bestimmt; jener Globalperspektive, welche der »gefallenen
Menschheit« die Chance des Aufstiegs gibt. Und er ist »Mensch
geworden«, d.h. er gehört auch zu den Insassen »der Höhle«,
denen er vorzeigt, dass sie im Prinzip – er hat als Gottessohn die
Pforten geöffnet – die obere Welt erreichen können. In zahllosen
Unterweisungen wurde diese Dynamik der Annäherung an Gott
theologisch fundiert und moralisch ausformuliert. Gerahmt von
der großen Erzählung »Vom Sündenfall zum Weltgericht« wur-
den durch die Jahrhunderte die Aufstiegschancen der Be-
völkerung spiritualisiert. Das Christentum hat aus einer Perspek-
tive, welche ausgesuchten Gedankenkünstlern vorbehalten war,
eine Vorzeichnung für alle Welt gemacht.

Hegel: In Richtung Bildungskatastrophe

Der Sprung über mehr als zwei Jahrtausende, von Platon zu Hegel,
ist philosophiegeschichtlich offenbar zu weit. Er lässt sich dennoch
– eingeschränkt auf unser Thema – durch eine systematische
Parallele rechtfertigen. Wolfgang Wieland hat ausgeführt, dass der
innere Aufbau von Hegels »Phänomenologie des Geistes« die pla-
tonische Dialogstruktur aufnimmt.30 Auf der einen Seite befindet
sich das »Alltagsbewusstsein« mit seinen Vormeinungen und
Gewissheiten, auf der anderen eine fragende Stimme, die Unruhe
des philosophischen Impulses, welche den Alltag in
Schwierigkeiten bringt. Diese Spannung teilt Hegel mit der
Tradition der Antike, des Mittelalters und der auf Wissens-
begründung ausgerichteten Erkenntnisdisziplin der Neuzeit. Er fügt
jedoch ein Motiv hinzu, das dem Arrangment eine wirksame neue
Gestalt gibt. Platons anonymer Befreier war in der Offen-
barungsreligion als menschgewordener Gott gedeutet worden. Die
Lehre von der Inkarnation buchstabiert (populär) die Niveau-Über-

64

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 64



blendung aus, die schon im Höhlengleichnis angelegt ist. Sie gibt
Antwort auf die Frage, wie die Perspektive der Gefesselten und die
Perspektive, durch welche die Erzählung uns eine Gruppe von
Menschen als Gefesselte vor Augen führt, zusammenpassen. Und
weiters auf die Frage, wie man von einer auf die andere Seite
kommt. Der Aufstieg zur Sonne heißt Erlösung. Das setzt Hegel
voraus und modifiziert es tiefgreifend.
»Phänomenologie« des Geistes heißt das Buch, weil sich in ihm
die geistigen Gehalte der abendländischen Tradition quasi von
selber zeigen sollen. Sie entfalten sich in einem »Gespräch« nach
sokratischem Vorbild. Das Alltagsbewusstsein ist der unbefange-
ne Partner – wer ist sein Kontrahent? Wir kennen die
Schwierigkeiten, dessen Außenposition zu platzieren. Zwischen
den »Schaulustigen« und den Philosophen, den Irdischen und den
Überirdischen klafft eine Lücke. Hegel beginnt mit einer drama-
tischen Enteignung der übergeordneten Welt.

Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann
kein anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen,
Wissen des Unmittelbaren oder Seienden ist. Wir haben uns ebenso
unmittelbar oder aufnehmend zu verhalten, also nichts an ihm, wie es sich
darbietet, zu verändern und von dem Auffassen das Begreifen abzuhalten.
[HEGEL(1986)], S.82 

Die Externalität der Philosophie wird auf ein Minimum zurük-
kgefahren. Sie besteht nurmehr darin, dass es sie gibt, abgesehen
davon hat sie keine Eigenart. In religiöser Redeweise paraphra-
siert: es ist wie Jesus von Nazareth als Kind, welches keine
Ahnung davon hat, dass es nicht von dieser Welt ist. Diese
Verflachung der Philosophie zur unmittelbaren Registrierung der
(kognitiven) Vorgänge, welche sie umgeben, gewinnt dem plato-
nisch-christlichen Schema eine moderne Lesart ab. Sie erzeugt
einen fugenlos kontinuierlichen Aufklärungs- und Entwicklungs-
prozess, welcher die Einwirkungen von außen internalisiert hat.
Die Weltgeschichte wird zum pädagogischen Universalentwurf.
Und sie enthält zweitens – konstruktionsbedingt – unweigerlich
einen blinden Fleck, nämlich die Setzung der Philosophie als bloß

65

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 65



taktisch unbedarfter Gesprächspartnerin. Hegel will beides, vor-
aussetzungslos anfangen und daraus ein umfassendes System ent-
wickeln.

Persönlichkeitsentwicklung? 

Die programmatischen Sentenzen, mit denen der Philosoph den
Bogen der Bildung über die europäische Geschichte spannt und
die entschiedenen Anleihen, die er bei der Kenosis-Theologie
nimmt, um die Kluft zwischen Diesseits und Jenseits in einen dia-
lektischen Stufenbau zu transformieren, sind oft zitiert worden.31

Sie eignen sich dazu, Hegel als Kulmination des Bildungsideals
zu verstehen, der dem Bürgertum des 19. Jahrhunderts eine
Fortschrittstheorie angeboten hat, deren Dynamik Brüche ein-
schließt und vermittelnd überwindet. Entscheidend ist in dieser
Version der Befreiungsgeschichte, dass es sich nicht um göttliche
Intervention, sondern um die elementar ansetzende Selbst-
entwicklung des Menschen in diese Dimension handelt, sozusa-
gen um ein voraussetzungsloses »boot up«. Die Zuversicht der
Aufklärung liegt darin, dass der Aufstieg ohne Vormund stattfin-
det. Damit wird die platonische Fabel zum großen Entwurf des
Zu-sich-Kommens des Geistes ausgebaut und in weiterer Folge
zur Einrichtung des geschichtsmächtigen Zusammenhangs, den
der »Humanismus« des 19. Jahrhunderts mit der Antike herstellt.
Hegel entwirft eine imposante Totale, dennoch kann er die syste-
matische Vorausannahme nicht zum Verschwinden bringen. Zum
platonischen Szenario gehört ein Blickpunkt, von dem aus eine
Lebensweise als hilfsbedürftig beurteilt wird. Es reicht nicht aus,
der Philosophie strikte Rezeptivität vorzuschreiben. Solang sie
eine qualitative Spannung gegenüber dem beobachteten
Geschehen aufbaut – und anders ist sie in diesem Kontext nicht
Philosophie – hat sie die Rolle des Vormunds übernommen.
So vereinbart Hegel die Ablehnung der Fremdbestimmung und
das Erfordernis einer gezielten Entwicklung: der qualitative
Vorsprung der Philosophie ist inhaltlich unbestimmt, er ist nicht
mehr, als die Bereitschaft zuzuhören. Und der beobachtete

66

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 66



Alltagsverstand findet seinen Weg zur Selbstkritik und zum
Aufstieg eigenständig. Dorthin, wo die Philosophie wartet,
kommt er aus Eigenem, sonst wäre er fremdbestimmt. Das wirft
natürlich die Frage auf, auf Grund welcher Notwendigkeit sich
diese Ansätze bis zum »absoluten Wissen« fortentwickeln. Die
Intuition, welche Hegel in den platonischen Verlauf eingebaut
hat, ist attraktiv und gerne aufgenommen worden. Sie besteht
darin, dass man sich für die persönliche Entwicklung einen eigen-
tümlich rekursiven Verlauf wünscht: die Ziele, die einer Person
vor Augen stehen, sollen schon ihre Ziele sein; sie ist im Einklang
damit, was sie werden will und hat – im Erfolg – sich gefunden.
Das heißt, ihr mitgebrachtes Potenzial ausgebaut. Diese
Beschreibung gründet auf dem Formalismus des »Selbst« im
deutschen Idealismus. Er hat »das Ich« mittels einer Struktur
gedeutet, welche das Verhältnis eines tätigen Ich zu einer zweiten,
mobilisierbaren, Ich-Komponente als dynamische Höherent-
wicklung begreift. Wir sind die Gefesselten so wie die Befreier.
Die Konzeption hat viel Erfolg (gehabt). Die bereits im
Höhlengleichnis angelegte Un-Stimmigkeit bleibt jedoch auch in
der modernen Form erhalten. Wieso gibt es in dieser Höhle nur
den einen Ausgang? Wieso handelt es sich nicht um ein Terrain
mit mehreren möglichen Orientierungen? Woher die
Zwangsbeglückung, wo Platon selber damit rechnet, dass sie
unerwünscht sein kann? Im Blick auf die Persönlichkeitsent-
wicklung gefragt: Worin besteht und wodurch legitimiert sich das
darin operative Weltsystem? Nur wenn ideale Inhalte in diesen
Prozess eingehen, können sie am Ende von den Aufsteigerinnen
erreicht werden.
Wo steht z.B. geschrieben, dass es unzulässig sei, das eigene
Leben an den von Gott in der Bibel niedergelegten Eckpunkten zu
orientieren? Es geht nicht darum, ob es zeitgemäß oder wissen-
schaftlich vertretbar ist – das liegt außerhalb der Philosophie. Mit
welchen Instrumentarien soll ein derart gläubiger Mensch zur
»Überwindung« seiner »Blindheit« gebracht werden? Die offi-
zielle Antwort lautet: strikt durch immanente gedankliche
Entwicklung, insbesondere durch die dialektische Methode. Die
hatte allerdings, so war zu sehen, ohne vorausgesetzte Ideen zahl-

67

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 67



reiche Aporien produziert. Die Abqualifikation der Religion
ergibt sich nicht ohne eine keineswegs neutrale Orientierung an
modernen Vernunftvorgaben. Hegel ist, bei Bedarf, im Umgang
mit »Dogmatismen« ([HEGEL(1986)], S.53) und »Eitelkeiten«
([HEGEL(1986)], S.75) ganz ungeniert. Vom bloßen Zuhören ist in
Passagen wie dieser nichts zu merken:

In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir für den langen Weg
der Bildung, für die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der Geist
zum Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Göttlichen und
den gesunden Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen
noch mit dem eigentlichen Philosophieren bemüht und gebildet hat, sich
unmittelbar als ein vollkommenes Äquivalent und so gutes Surrogat anse-
hen, als etwa die Zichorie ein Surrogat des Kaffees zu sein gerühmt wird.
[HEGEL(1986)], S.63 

Als Schlagzeile heißt das: christliche Fundamentalisten und die
öffentliche Meinung setzen sich heute an die Stelle fundierten,
mühsam erworbenen Wissens. Die Distanzierung von der »schau-
lustigen Menge« ist aus solchen methodisch wirksamen
Polemiken nicht wegzudenken. Hegels hochraffinierten systema-
tischen Operationen, in denen die eben skizzierten Grundzüge der
Subjektivität nicht bloß das Thema, sondern dazu auch die metho-
dologische Inspiration sind, verfolgen wir hier nicht. Stattdessen
soll ein Blick auf die Detailarbeit geworfen werden, die er in
jenem Kapitel der »Phänomenologie des Geistes« vorlegt, das
explizit von Bildung handelt.

Formversessen

In der Vorrede und Einleitung des Buches wird die Gestalt der
Philosophie im Ganzen als Bildungsprozess dargestellt. Doch
Hegel sagt auch, dass eine spezielle Stufe dieses Ablaufs unter
dem Kennwort »Bildung« steht. Aus heutiger Sicht denkt man
leicht an das 19. Jahrhundert, das humanistische Gymnasium und
die Humboldtsche Universitätsreform, aber für Hegel, dessen

68

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 68



Absichtserklärungen gut zu diesen Assoziationen passen, liegt
das Zeitalter der Bildung anderswo. Er verlegt es zwischen das
Spätmittelalter und das ancien regime, also in die frühe Neuzeit.
In seiner Erörterung geht es darum, dass das selbstbestimmte
Subjekt sich nach dem Zerfall der mittelalterlichen Ordnung einer
verwirrenden Vielfalt kultureller Impulse gegenübersieht, die
zwar von Menschen im Laufe der Geschichte hervorgebracht,
nicht aber in ein konsistentes persönliches Ganzes integriert sind.
Bildung hieße dann, wiederum von heute aus gesehen, die
Aneignung dieser Diversität. Eine Person findet ihren Platz im
Zusammenhang der Prioritäten einer Hochkultur. Diese
Vorannahme verfehlt Hegels Absicht. Seine Einschätzung der
Bildung ist kritischer, als die angedeutete idealisierende
Homogenisierung. Er lässt ihre Bemühungen in einem konfusen
Selbstverlust scheitern, deutlich bevor seine Entwicklung des
Geistes in die entscheidende Phase eingetreten ist.32 Für den
gegenwärtigen Umgang mit dem Thema ergibt sich daraus eine
unerwartete Zeitverschiebung. Wir sind gewohnt, die Polemik
gegen Bildung bei Nietzsche beginnen zu lassen und ihren
Niedergang im 20. Jahrhundert zu diagnostizieren. In Hegels
Geschichte ist das schon längst passiert. Danach bliebe für die
Gegenwart nur die Frage, wie man sich von diesem seit längerem
überholten Projekt verabschiedet.
Hegels Dekonstruktion der Bildung als Produkt des sich entfrem-
denden Geistes ist eine virtuose Attacke gegen die Kultur-
beflissenheit, welche er der Pariser höfischen Gesellschaft vor
dem Auftreten der Aufklärer unterstellt. Im Duktus der
Phänomenologie liegt es, das »Bewusstsein« in vielfältigen
Konstellationen mit der ihm äußerlichen Welt zu konfrontieren
und aus diesem Widerspruch den Schwung zur Weiterent-
wicklung zu gewinnen. Unter dem Terminus »Bildung« hat Hegel
eine präzis umrissene Instanz dieser Konfrontation im Blick. Es
geht um eine unvermeidliche Bedingung jedes Lernens. Ein
Individuum ist konsolidiert, sonst kann es nichts dazulernen. Und
es ist unabgeschlossen, sonst kann es nichts dazulernen. Es rich-
tet sich auf etwas, das es nicht besitzt; es will eine Qualität errei-
chen, zu der es zunächst nur ein äußerliches Verhältnis hat.

69

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 69



Lernwilligkeit ist: Überschreiten der Selbstgenügsamkeit einer
Person, neugieriger Ausblick. Dieser Fremdfaktor ist anfangs eine
Formalität. Die ersten nachgesprochenen Phrasen im Unterricht
einer fremden Sprache sind kaum sachgerecht und peinlich für
die Schülerinnen (m/w). Genau in der fremdinduzierten
Bereicherung eines in sich schon vorher handlungsfähigen
Individuum liegt aber auch die produktive Irritation des Lernens.
Diese Figur ist eine Variante des platonischen Problemaufrisses.
Zur Freisetzung des Potenzials einer Lebensweise bedarf es einer
Intervention von außen. Hegel hat die grobe Skizze der paidei‰a
kunstvoll mit Beobachtungen zur kulturellen Praxis mit Sprache
unterlegt. Er hat die Pädagogik damit einen entscheidenden
Schritt weitergebracht. Sein Hinweis ist nämlich, dass die Distanz
zwischen Belehrten und Lehrerinnen im Bereich der Sprache
nicht prinzipiell gilt. Jede Person, die »ich« sagen kann, ist damit
in ein Verständigungsmedium eingetreten, das sie nicht hervor-
bringt und nicht dominiert, das aber umgekehrt jener Selbst-
Entäußerung bedarf, um lebendige Mitteilung sein zu können.

…in ihr (sc. der Sprache) tritt die für sich seiende Einzelheit des
Selbstbewußtseins als solche in die Existenz, so daß sie für andere ist.
[HEGEL(1986)], S.376 

Eine Person kommt »nicht an sich heran«, wenn sie sich nicht der
Ähnlichkeit diverser phonologischer und grammatischer
Vorgaben bedient. In dieser Betrachtungsweise ist es ein Irrtum,
die Sache so darzustellen, als müßte »ein Subjekt«, womöglich
auf schwierigen Wegen, »zur Sprache kommen«. Es hat sich
immer schon, anders könnte es nicht bestehen, mitgeteilt. Die
Höhlenbewohnerinnen haben vorweg einen Platz in einer Welt
des Untergrunds und des Tageslichtes.
Weil Menschen sprechen sind sie fähig, Einschränkungen ihres
Wissens und ihrer Lebensführung aus Eigenem zu überwinden.
Sie brauchen dazu nicht erlöst zu werden, das ist die säkulare
Botschaft der Emanzipation. Damit ist allerdings noch nicht ge-
klärt, wie diese Transzendenz im Detail bewerkstelligt wird.
Was unterscheidet eine Lehrerin (die Philosophie) von einem

70

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 70



deus ex machina? Die Differenz muss darin liegen, dass dieser
»Gott« Personen einfach in einen anderen Zustand versetzt,
während jene sie dorthin bringt, wo sie selbst hinwollen und
damit kehrt die Frage der Zielperspektive zurück. Wie werden
Personen auf den rechten Weg gesetzt? Auch in der aufkläreri-
schen Variante der platonischen Fabel ist ein Gefälle zwischen
Ausgangspunkt und Soll-Zustand angelegt. Es ist bezeichnend,
dass Hegel an jener Stelle, an der er Sprache als die unhinter-
gehbare Verbindung der beiden Welten beschreibt, eine
Kategorie Platons ins Spiel bringt. In einem für ihn typischen,
begrifflich brillianten, dialektischen Kunststück fokussiert er
»…Sprache, welche hier in ihrer eigentümlichen Bedeutung
auftritt.« (a.a.O.). Sie kann zur Steuerung des menschlichen
Verhaltens dienen und erscheint im Normalgebrauch als
Manifestation bestehender Umstände. Im Bildungskapitel erhält
sie eine neue Qualifikation:

In der Welt der Sittlichkeit Gesetz und Befehl, in der Welt der Wirklichkeit
erst Rat, hat sie das Wesen zum Inhalte und ist dessen Form; hier aber
erhält sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt als Sprache;
es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das ausführt, was
auszuführen ist. (a.a.O.) 

Um diese in Kürzeln formulierte Problemstellung zu erläutern, ist
der Hinweis auf einen methodologischen Eckpunkt Hegels
zweckmäßig.
Er spricht in der »Vorrede« von der Selbstbezogenheit Gottes, der
völlig mit sich selbst im Einklang sei – und dennoch: »Aber dies
Ansich ist die abstrakte Allgemeinheit, in welcher von seiner Natur,
für sich zu sein, und damit überhaupt von der Selbstbewegung der
Form abgesehen wird.« [HEGEL(1986)], S.24 Das »Spiel der Liebe
mit sich selbst« (a.a.O.) ist ein Vorgang, an dem Inhalt und Form zu
unterscheiden sind, sonst fehlt die Spannung. Selbst und gerade
wenn gesagt wird, dass beides in Gott zusammenfällt (»Er ist nichts
anderes, als seine Formgebung.«) muss diese Einheit sukzessive
ausbuchstabiert werden.

71

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 71



…so ist es eben darum ein Mißverstand, zu meinen, daß das Erkennen
sich mit dem Ansich oder dem Wesen begnügen, die Form aber ersparen
könne, – daß der absolute Grundsatz oder die absolute Anschauung die
Ausführung des ersteren oder die Entwicklung der anderen entbehrlich
mache. (a.a.O.) 

Das ist als Theologoumenon präsentiert, gilt aber für Hegels
System generell: nirgends reicht ein vorgefundener Inhalt, immer
muss er daraufhin untersucht werden, wie er sich ausdrückt, d.h.
wie er den Betrachterinnen als Form erscheint. Von hier aus kann
die Rolle der Sprache im kulturellen Leben verdeutlicht werden.
Sie ist nach Hegel eine Form des Geistes. In ihr treten uns seine
Errungenschaften gegenüber. Und an der aktuellen Stelle der
Phänomenologie übernimmt die Sprache eben jene Rolle, die in
der Vorrede für Gott angenommen wurde:

…hier aber erhält sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt
als Sprache; es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das
ausführt, was auszuführen ist. [HEGEL(1986)], S. 376 

Plausibel ist an diese Deutung: Sprache ist nicht nur ein Produkt,
sie ist zugleich Produktion, das macht gerade ihre pädagogische
Vermittlungsrolle aus. Aber man kann auch technischer hinsehen.
Sprache ist Form als Inhalt, Inhalt als Form. Das klingt nach
Spielerei, paßt jedoch gut zu Intuitionen über Bildung.
Wir sind, nach dem Exkurs zu Hegels Methodologie, zurück bei
seinem Beitrag zum »entfremdeten Geist«. Thomas Auinger hat
die (überraschende) Diagnose in einem Titel prägnant zusammen-
gefasst: »Bildung als Betrug und Selbstbetrug« [AUINGER(2007)].
Worum es in Hegels Dekonstruktion dieses Begriffes geht, kann
man in der Form-Inhalt-Terminologie – eingepasst in den dialek-
tischen Antagonismus – bündig zusammenfassen. Die Sprache
»transportiert« Inhalte, welche den Sprechenden zunächst bloß
formal gegenüberstehen. Sie versuchen, sich diese Vorgaben
anzueignen, doch dabei stoßen sie auf eine systematische
Schwierigkeit. Als Anspruch, d.h. als Aufforderung zur Soziali-
sation in die Überlieferung einer gegebenen Gesellschaft, sind

72

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 72



und bleiben diese Vorgaben formal. »Bildung« steht (zumindest
primär) nicht für die produktive Auseinandersetzung, sondern für
die akkomodierende Anpassung an die Tradition. Sie prägt der
Person eine bleibende Formalität auf, die sie auf das bereits
erreichte Niveau der kulturellen Entwicklung zurückverpflichtet.
Hegel, der dem Motiv des inkludierenden Bewahrens der Über-
lieferung keineswegs abgeneigt ist, ist dennoch kritisch gegenü-
ber einem Begriff, der einen Zustand nennt, der zu erreichen und
tunlichst nicht zu verlassen ist. Avant la lettre wäre das »der
Bildungsbürger«. Über das Leben Gottes sagt er »…diese Idee
sinkt zur Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der
Ernst, der Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen darin
fehlt.« [HEGEL(1986)] S.24. Entschiedene Negativität gehört
nicht zu den Charakteristika der Kulturlandschaft.
Bildung ist das Erlernen einer Form als Form, ohne dass sie den
Härtetest des Subjekts durchlaufen hat, das sie in seinem ungeho-
belten Zustand disqualifiziert. Thomas Auinger resümiert:

Die Pointe besteht nun darin, dass es (sc. das Bewusstsein) die unbeding-
te Geltung seines Selbst gerade dann am stärksten für sich begreift und
fühlt, wenn es sich seines ursprünglichen Selbst entäußert, also einen
Bildungsakt setzt, der für uns als Betrug an seinem ersten bzw. natürlichen
Selbstverständnis erscheint. [AUINGER(2007)] S.833

Die Konstellation ist subtil. Der Kritikpunkt liegt darin, dass im
gebildeten Verhalten der gelehrigen Person die Übernahme der
Formalitäten als eigene Leistung zugeschrieben wird, wie die
Beherrschung eines Bewegungsablaufes, der künstlich ausgetüf-
telt wurde. Solange es Bildung ist, so lautet der Vorwurf, verliert
es den Charakter der Trophäe nicht. Es ist ein Unterschied zwi-
schen dem Konsum eines Theaterstücks »weil es sich gehört« und
seiner Verwendung in Eigenregie. Wer nachsichtig auf derartige
Verschiebungen schaut, kann gegen Hegel einwenden, dass sie
genau den Lernprozess darstellen, in welchem eine Person ihr
Verständnis erweitert und vertieft. Doch der Text vertritt eine
harte Linie. Er lässt nicht zu, dass sich eine solche Vermittlung
unter dem Terminus »Bildung« entwickelt. In unerbittlich expli-

73

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 73



ziten Passagen besteht Hegel darauf, dass Bildung ein Zustand
innerer Diskrepanz sei: »Die Sprache der Zerrissenheit aber ist
die vollkommene Sprache und der wahre existierende Geist die-
ser ganzen Welt der Bildung.« [HEGEL(1986)] S.384
Hegel denkt an das sogenannte »geistreiche« Verhalten. Wer es
beherrscht, hat gelernt, sich der verfügbaren Ergebnisse der
Kulturgeschichte zu bedienen, als ob sie ihm gehörten. Er ver-
folgt mit fremden Worten seine eigenen Absichten und verfehlt
damit den Kampf zwischen den Generationen, welcher die
Entwicklung weiter treibt. Vergleichbar ist ein Spiegelkabinett.
»Der Inhalt der Rede des Geistes von und über sich selbst ist also
die Verkehrung aller Begriffe und Realitäten, der allgemeine
Betrug seiner selbst und der anderen; und die Schamlosigkeit,
diesen Betrug zu sagen, ist eben darum die größte Wahrheit.«
[HEGEL(1986)], S.386f. Bildung ist, so gesehen, geradezu das
Scheitern eines Lernprozesses. Der Intellektuellen, die sich im
kulturellen Habitus wiedererkennt, gelingt es nicht, den
Echoeffekt zu überwinden, der darin liegt, dass ihre Worte
geborgt sind und authentisch wirken sollen. 
Hegel wählt den dialektischen Notausgang, nach dem die höchste
Gefahr das Rettende induziert. Die Dekonstruktion des
Bildungsbegriffes bleibt eine Episode im Fortgang seiner geisti-
gen Formen. Sie passte nicht in den Duktus des 19. Jahrhunderts
und wurde kaum rezipiert. Stattdessen verbreitete sich eine ent-
schärfte Fassung des Begriffs, in welcher der Akzent auf der
Lernentwicklung lag und die irritierende Doppelzüngigkeit keine
Rolle spielte. Als Nietzsche dann den Bildungsbegriff attackier-
te34, geschah das mit einer Gewaltsamkeit, die Hegel noch in den
Entwicklungsgang seiner Geistesformen einbeziehen wollte. Für
das 20. Jahrhundert ist dadurch eine zwiespältige Vorgabe ent-
standen. In der auf Hegels Überschriften zurückgreifenden, pro-
grammatischen Fassung des Bildungsbegriffes wurde die wohl-
geordnete Chancenauswertung der Kulturvölker proklamiert.
Davon hat sich andererseits die Zerstörungskraft, die in schöpfe-
rischen Aktionen auftritt, abgespalten. Im ersten Abschnitt habe
ich ohne historische Zwischenstufen eine Strukturanalogie zwi-
schen Plato und dem frühen Wittgenstein dargestellt. Der zweite

74

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 74



Durchgang von Plato aus zur Gegenwart führt zu einem
Philosophen, der explizit bei Platons Pädagogik anknüpft.

Heidegger 1: »Die Tatsachen gehören alle nur zur
Aufgabe« (T 6.4321)

Die Bemerkungen zu Hegel haben ein kleines Segment aus des-
sen komplexen Ableitungen herausgeschnitten und in ein
Verhältnis zum zeitgenössischen Verständnis von Bildung
gesetzt. Die Erfolgsgeschichte dieses Leitbildes und sein
Verblassen im Zeitalter des europäischen Faschismus sind davon
weit entfernt. Dennoch lassen sich Hegels Ausführungen als
Hintergrund zum Umgang mit dem Bildungsgedanken im 20.
Jahrhundert nutzen, gerade weil sie dieses Thema sowohl hervor-
heben, als auch dekonstruieren. Sie enthalten einen wirksamen
Anstoß für pädagogischen Fortschritt und kritisieren eine
Ausprägung scharf. Damit korrelieren sie mit beiden philosophi-
schen Tendenzen der Kriegs- und Nachkriegszeit in Deutschland:
der Absage an das Bildungsideal im Gefolge der Heideggerschen
Platonlektüre und der Bewegung gegen diese Absage, zu der die
Frankfurter Schule auf Hegel (und Marx) zurückgriff. Die zwei
Strömungen liefen parallel; heute kann man ihre Auswirkungen
beurteilen. Der Impuls der kritischen Dialektik hat sich weitge-
hend verflüchtigt, während die »Überwindung der Metaphysik« –
in verschiedenen Transformationen – noch immer starke Wirkung
zeigt. Ich deute an, welche innertheoretischen Gründe den
Attraktivitätsverlust der Hegelschen Entwürfe erklären können
und wende mich anschließend der Intervention Heideggers zu,
welche »die Erziehung des Menschengeschlechtes« an der
Wurzel abkappt.
Michael Theunissen hat eine Deutung der Hegelschen »Logik«
ausgearbeitet, der entsprechend sie gut mit Heideggers Programm
der Rückfrage hinter die abendländische Philosophietradition ver-
träglich ist. Er zitiert dazu Heideggers Schüler Herbert Marcuse:
»Hegel entlarvt Metaphysik als Positivismus (so wie er umge-
kehrt positivistisch-empiristische Ansätze ihrer metaphysischen

75

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 75



Positionen überführen wird.« [THEUNISSEN(1980)], S.24. Diese
doppelte Distanz zu unbedachten Wesensaussagen und zu nicht
hinterfragten Gegebenheiten ist die treibende Kraft in Hegels
Entwicklungsdrama. Wie in der Phänomenologie sieht Theunis-
sen einen spannungsreichen Dialog auch als movens der Logik.
Ein darin denkendes und ein in diesem Denken thematisiertes
Denken sind zu unterscheiden. Die Diskrepanz besteht »zwischen
dem Denken, das Gegenstand der Kritik ist, und demjenigen, das
sie übt.« (a.a.O. S.27) »Positivistisch denkt die Metaphysik,
sofern sie nur Seiendes und zwar Ansichseiendes behaup-
tet.«(a.a.O. S.33) Bekannt ist Heideggers These, der Sinn des
Seins sei – der Metaphysik gemäß – »ständige Anwesenheit«.
Diese Zusammenhänge zwischen divergenten philosophischen
Ansatzpunkten sind in der Fachliteratur durchaus gesehen worden
([SAVAGE(2008)], [MACDONALD/ZIAREK(2007)], [MÖRCHEN

(1981)]). Dennoch wurde die hegelianisierende kritische
Auseinandersetzung mit den Vorgaben der Tradition durch die
»Dekonstruktion« im Gefolge Heideggers in den Schatten
gestellt. Die systematisch eindrucksvolle Rekonstruktion des
Hegelschen Dialogverfahrens durch Teunissen gibt einen
Hinweis auf mögliche Gründe.
Die Schwierigkeit liegt darin, dass in diesem Dialog, trotz aller
neuzeitlichen Rafinesse, noch immer der konstitutiv platonische
Vorsprung der Philosophie maßgeblich ist und zwar ungeachtet
der Tatsache, dass die Demonstration im Ganzen darauf hinaus-
läuft, letztlich beide Stimmen zusammenzuführen.

Die für den Schein hypostasierter Gegenständlichkeit verantwortliche
Abstraktion des Denkens von sich selber ist eine Selbstentäußerung, die
den Charakter der Selbstentfremdung hat. [THEUNISSEN(1980)] S.115 

In diesem Modus unterliegt das Denken, um es mit einer heidg-
gerianischen Wendung zu beschreiben, dem »Vergessen des
Vergessens«. Anders die Gegenseite. »Das in der Logik agieren-
de Denken hingegen entäußert sich zwar auch, aber so, dass es
zugleich bei sich selbst bleibt.« (a.a.O.) Die aus der Antike über-
kommene Konstellation einer lichtvertrauten Figur, die sich zu

76

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 76



einem Gespräch im Dunkeln herablässt, ist fortgeschrieben. An
der Wirksamkeit dieses Aufrisses und an Hegels virtuoser
Pädagogik der Überwindung des Vergessens besteht kein Zweifel.
Doch das Verfahren impliziert auch, dass es am Ende ein
Einvernehmen gibt, in dem sich die Kandidatin für Erziehung und
die Erzieherin mit ihrem überlegenen Blick auf die verhandelten
Themen treffen. Schließlich und endlich ist ein gemeinsames
Optimum zu erreichen. Dass jemand sich dazu der idiosynkrati-
schen Hegelschen Dialektik mit der Zielvorgabe einer
Koinzidenz von Denken und Gedachtem unterziehen soll, ist aber
gar nicht selbstverständlich.
Adorno hat die Dialektik, die Theunissen in ihrem entmystifizie-
renden Voranschreiten positiv auffasst, negativ gedreht und dabei
auch den Status der Bildung im europäisch-US-amerikanischen
Kulturraum angeprangert.35 Er ist jedoch nicht so weit gegangen,
den Bildungsbegriff, wie sein Gewährsmann Hegel, für ganz zer-
rüttet zu erklären. Halbbildung, die »Allgegenwart des entfremde-
ten Geistes«, ist ein Verfallsprodukt, dennoch lässt sich in ihr noch
»das bessere Potenzial« erkennen: »dass der in der bürgerlichen
Gesellschaft einmal postulierte Bewußtseinsstand auf die
Möglichkeit realer Autonomie des je eigenen Lebens vorverweist«
(a.a.O. 103) Damit hat er eine Argumentationsfigur geprägt, die in
der Folge von deutschen Intellektuellen immer wieder aufgegriffen
worden ist ([HÖFFE(2005)], [HÖRISCH (2006)], [LIESSMANN

(2006)]). An den Emanzipationsbildern der Vergangenheit glänzt
heute, wo sie in der konsumgeleiteten Mediengesellschaft überla-
gert und entkräftet worden sind, der Hoffnungsschimmer. Dieser
Umgang mit dem diagnostizierten Defizit hat eine Voraussetzung,
die Adorno unumwunden ausspricht. Es gibt sie noch, »die Bildung
selber«. An diesem Begriff partizipieren allerdings »…nur noch, zu
ihrem Glück oder Unglück, einzelne Individuen, die nicht ganz in
den Schmelztiegel hineingeraten sind, oder personell qualifizierte
Gruppen, die sich gern selbst als Elite feiern.« [ADORNO(2003)]
S.103 Die Schwundform der paidei‰a verweist also wieder auf den
Anfang zurück, als es um individuelle Schicksale, um Ausnahmen
und Privilegierung ging. Die Hüter der echten Bildung sind in der
Minderheit und halten die Erinnerung an die Zeit wach, in der sie

77

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 77



höher geachtet wurden. Diesen Strang im kulturpessimistischen
Kampf um Anerkennung werde ich nicht weiter verfolgen.
Im Vergleich scheint mir Hegels Demontage des Leitbegriffs ein
besserer Ausgangspunkt. Ein anekdotisches Beispiel soll zeigen,
wie ein »Bildungspapst« in einer kurzen Zeile die ganze Pracht
der Bildung evozieren und in Grund und Boden versenken kann.
Darin folgt er (unbeabsichtigt) der Hegelschen Diagnose, dass
sich das Selbstbewusstsein in »dieser ganzen Welt der Bildung«
durch die »seine Verworfenheit verwerfende Empörung« aus-
zeichnet [HEGEL(1986)] S.384. Der Ausspruch stammt von Karl
Kraus. Er parodiert den Beginn von Goethes sogenannter
»Marienbader Elegie«:

Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt
Gab mir ein Gott, zu sagen, was ich leide. 

Kraus wechselt die Adresse von der verehrten Frau zu den
Zeitungsschreibern seiner Tage und unterwirft sie einem satiri-
schen Doppelschlag von Negation und Kontraposition:

Den Journalisten nahm ein Gott zu leiden, was sie sagen. [KRAUS(1908)] S.14 

Das Ergebnis ist vernichtend. Jede, die mit Goethes Worten lebt –
gebildete Personen der Zeit – begreift augenblicklich, dass der
Weltuntergang beschrieben ist36. Das Geschenk entzogen, die
Sprache entwurzelt. Karl Kraus als Zeuge der definitiven
Entleerung des überlieferten Kulturniveaus. Bündiger lässt sich
die Absage an die Praxis einer neuen Zeit kaum formulieren.
Aber sie steht unter Hegels Verdikt. Kraus, auf der Seite der
Bildung, bietet das Drama einer Empörung, die sich daran ent-
zündet, dass journalistischer Ausdruck und Sache nicht zueinan-
der passen. Die Schreiber geben vor, gebildet zu sein, doch sie
produzieren Phrasen. Die virtuose Umstülpung einer »Phrase«
entzieht ihr den Boden. Mit dieser Bewegung hat sich freilich der
Gebildete selbst ebenfalls entleert. Das Goethe-Wort ist zur
Kampfhandlung geworden, die Zeit für Bildung ist vorbei.

78

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 78



Die Aufgabe der Religion, die Menschheit zu trösten, die zum Galgen
geht, die Aufgabe der Politik, sie lebensüberdrüssig zu machen, die
Aufgabe der Humanität, ihr die Galgenfrist abzukürzen und gleich die
Henkersmahlzeit zu liefern. [KRAUS(1908)] S.4 

Der vereinzelte Intellektuelle wirft der Unkultur die letzten
Flüche entgegen und verrichtet das makabre Trauerritual. In
einem bestimmten Milieu ist es in diesem Stil ein Jahrhundert
lang weitergegangen. Der Argumentationszusammenhang, in
dem die produktive Entfremdung ein Motor für Entwicklung war,
und in dem Unzulänglichkeiten des Fortschritts über die
Produktivität des Negativen in den Prozess integriert werden
konnten, ist jedoch erschöpft. Der große Gegenspieler der
Unglücksspirale der negativen Dialektik ist Martin Heidegger. 

Gleiches Licht für alle

Eine der wirksamsten Provokationen gegen die »received opi-
nion« der akademischen Philosophie im 20. Jahrhundert war
Heideggers These, »die Wahrheit« hätte bei Platon einen
»Wesenswandel« durchgemacht. Sie sei ursprünglich
»Unverborgenheit« gewesen und hätte sich zur »Richtigkeit« ver-
engt. Im Gefolge dieses »Einsturzes« sei der Blick der Menschen
beeinträchtigt worden. Sie sind seither darauf fixiert, das
Verhältnis zwischen Gegebenheiten und Ideen zu sichern, statt
sich darauf einzulassen, dass »das Sein« von sich aus historische
Möglichkeiten des Aufenthaltes im Zusammenhang der Dinge
eröffnet. [HEIDEGGER(2004b)] Die Rezeption dieser anti-moder-
nen, post-kritischen Denkfiguren war breit und oftmals enthusia-
stisch. In strukturalistisch und avantgardistisch wiederaufbereite-
ter Form sind sie (aus Frankreich) in eine lebendige Aus-
einandersetzung mit der analytischen Tradition eingebracht wor-
den. Eine Schlüsselsstelle, von der Heidegger seine Umorgani-
sation der europäischen Philosophiegeschichte ausgehen lässt, ist
das Höhlengleichnis. Das Ziel ist eine »Erschütterung der Logik«,
insofern diese auf den Gesetzen der Wahrheit beruht. Der Weg

79

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 79



führt über den Abbau des paidei‰a-Modells, welches die Parabel
vorstellt.
Um den Impetus zu verstehen, der dazu führt, Platons Pädagogik
und im Anschluss »das abendländische Menschenbild« zu ver-
werfen, ist ein Blick auf Heideggers Kritik der Logik geraten.
Bezeichnend etwa sind die Überlegungen, mit denen er die
Vorlesung »Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache«
beginnt. Heidegger hatte angekündigt, über »Der Staat und die
Wissenschaft« zu lesen und teilte zu Beginn der Veranstaltung
»kategorisch und demonstrativ« ([HEIDEGGER(1998b)] S.172)
mit: »Ich lese Logik.« Der zeit- und lebensgeschichtliche
Hintergrund dieser Änderung ist das nationalsozialistische
Regime und Heideggers kurz zuvor erfolgter Rücktritt vom
Rektorat. Unter diesen Umständen formuliert er ein Programm,
das schon im ersten Satz (durch den gedoppelten Gebrauch von
»Grund«) mit pathetischer Geste auftritt.

Wir stehen vielmehr vor der Grundaufgabe, diese Logik von Grund auf zu
erschüttern, nicht willkürlich oder aus Eigensinn, in der Absicht, nun eine
andere Logik zu errichten. Wir stehen vor der Erschütterung der Logik,
die wir nicht etwa 1934 zu Zwecken einer beliebigen Gleichschaltung
vornehmen, sondern an der wir seit zehn Jahren arbeiten und die auf einer
Wandlung unseres Daseins selbst gründet, einer Wandlung, die die inner-
ste Notwendigkeit unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe bedeutet.
[HEIDEGGER(1998b)] S.11 

Heidgger verwahrt sich gegen die Vermutung, er sei ein
Zuarbeiter der politischen Gleichschaltung, die Fremdes aus der
Volksgemeinschaft aussondert. Sein Forschungsvorhaben sei
nicht so platt angesetzt, sondern emphatisch begründet in der
»Notwendigkeit unseres Geschickes« (a.a.O.) Die Geschick-
lichkeit (im Doppelsinn), mit der Heidegger in dieser Phase Nazi-
Motive in seine Philosophie einfließen ließ, und dann umgehend
wieder, in indignierter Abwehr, von sich wies, verdient eine eige-
ne Untersuchung.37 Hier ist der Punkt bloß, dass die »Überwin-
dung der Metaphysik« durch neu entwickelte Denkstrategien
opportun zum politischen Ziel der »Bewegung« passt, die

80

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 80



Erfolgsgeschichte der aufgeklärten, vernünftigen Person zu ent-
kräften.
In Heideggers Lesart des Höhlengleichnisses wird es zum ent-
scheidenden Fehltritt, der uns die neuzeitliche Wissenschaft und
die globale Verfügungsgewalt des emanzipierten Menschen
gebracht hat, und ihn damit in den Untergang zu treiben droht.
Diese Interpretation des Platon-Textes ist maßlos überladen, d.h.
es ist keine Verbindung nachvollziehbar, in der plausibel würde,
dass eine Wendung in der Erzählung tatsächlich die unterstellte
Folge haben könnte. (So wie ein Transkriptionsfehler eventuell
handfeste Konsequenzen hat.) Aber das ist auch nicht der Zweck
der Übung. Es geht darum, das Paradigma der Befreiungs-
bewegung, das in der Selbsterfüllung eines Bildungsromans kul-
miniert, zu überschreiben. Dazu verwendet Heidegger dessen
eigene Komponenten und arrangiert sie gegen ihren Duktus. Er
provoziert die Apologeten der Emanzipation, indem er die
Formeln, welche sie aus dem Paradigma ableiten, umfunktioniert.
»Wahrheit«, das Ziel des Aufstiegs und der Preis für die ein-
sichtsvollen Philosophinnen, weist plötzlich auf einen anderen
Zusammenhang. Der Drehpunkt der Manipulation ist Platons
Lehre von der Form, die im vorigen Kapitel dargestellt wurde.
Dort habe ich behauptet, dass sich von den Ideen eine direkte
Linie zur Konstruktion von Datenbanken ziehen lässt. Das
Argument beruhte auf der Strukturgleichheit der platonischen
Welt mit jener des Tractatus. Heideggers große, revisionistische
Erzählung läuft zum Junktim Platon – Wittgenstein parallel. Sie
enthält, im Unterschied zu diesem, suggestive Motive, die sich
entlang der gesamten Philosophiegeschichte einsetzen lassen.
Das Fazit aber ist in beiden vorgestellten Erbschaftsverfahren
nach Plato vergleichbar. Er hat uns das prekäre Junktim eines
Modells zur Persönlichkeitsentwicklung mit einem Muster zur
Weltbeherrschung hinterlassen.
Seit Plato vorgegeben hat, dass die Schaulustigen zwar Dinge,
aber nicht die Form der Dinge, sehen, und seit er das damit ver-
glich, dass wir im Traum von etwas sprechen können, das wir erst
in (theoretischer) Erkenntnis wirklich vor uns haben
[HORN(2005)], dreht sich die Selbstdarstellung der Philosophie

81

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 81



um die Frage, worin die Auszeichnung des »Sehens« besteht, das
uns zu Ideen führt. Das Höhlengleichnis ist eine Hilfskonstruk-
tion zur Beantwortung dieser Frage. Es stellt eine Konstellation
vor, in welcher nachvollziehbar wird, wie kategorial getrennte
Welten, verbunden durch entsprechende Prozeduren, in einem
Arrangment zusammenpassen können, das den Fortschritt des
Ganzen verspricht und induziert. Damit diese Suggestion Erfolg
hat, ist ein privilegiertes Sehen festzuhalten, auch wenn es zuletzt
mit den erfolgreich nachgezogenen Sichtweisen koinzidiert.
Diese Pointierung unterläuft Heidegger. Seine Nacherzählung
folgt nicht, wie so viele andere, dem pfeilgerichteten Aufstieg ans
Tageslicht. Sie stellt die verschiedenen Lichtquellen zusammen. 

Die bildgebende Deutungskraft des ‚Gleichnisses‘ sammelt sich für
Platon vielmehr in der Rolle des Feuers, des Feuerscheins und der
Schatten, der Tageshelle, des Sonnenlichtes und der Sonne. Alles liegt am
Scheinen des Erscheinenden und an der Ermöglichung seiner
Sichtbarkeit. [HEIDEGGER(2004b)] S.225 

Damit ist der Bann der Normativität im Prinzip gebrochen. Das
Gesamtensemble aus Unterwelt, Tageswelt und Himmelszelt ist
darin homogen, dass sich in ihm – in unterschiedlichen Weisen –
etwas zeigt. Diese generalisierte Phänomenologie beseitigt die
Stufenleiter. (Man kann – mit Vorsicht – an Wittgensteins
Verzicht auf ein solches Gerät denken.) Die Logik ist eine Lehre
von den Formen. »Erschütterung der Logik« bedeutet, dass die
Formen ihre unangefochtene Formativität verlieren.
Wenn man – für dieses eine Mal – Gleichschaltung im engen
Wortsinn verwendet, wird deutlich, dass Heidegger tatsächlich
mit dem »mainstream« der europäischen Geschichte aufräumen
will. Der Hintergrund und das Motiv sind gänzlich anders, als
beim frühen Wittgenstein, aber der Umgang mit dem Kosmos
Platons ist funktional vergleichbar. Wittgenstein hat eine logische
Rekonstruktion des ultimativen Ordnungsgefüges angefertigt und
es dem Schweigen übergeben. »Hinter« den Formen geht es erst
richtig los, doch davon sagen sie uns nichts.38 Heidegger sieht

82

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 82



dieselbe Zentralposition des eiòdos und vollzieht einen ähnlichen
Bruch. Er tritt aus dem Zusammenhang der Formen-Welt heraus
und verliert damit, ebenso wie Wittgenstein, den Rückhalt in der
ordnungsgemäßen Rede. Im Unterschied zu ihm versucht er
jedoch in der zweiten Phase seiner Philosophie mit trickreichen
sprachlichen Imaginationen das Ungesagte doch zu Gehör zu
bringen. Mit wechselndem Erfolg. Die Heideggerversion des
Höhlengleichnisses ist eine faszinierende Geschichte. Sie beginnt
damit, dass Licht ist, bevor etwas erscheint: Vergiss den
Niveauunterschied. Wer in dieser Landschaft einen Platz ein-
nimmt, befindet sich in einer »Lichtung«.
Darin besteht die Gleichschaltung und erst aus dieser
Grunddisposition ist weiter zu denken. Hier treten die Formen
auf. Sie sind der Grund dafür, dass etwas auffällt und als
Besonderheit gesehen werden kann. Dass es gesehen werden
kann liegt nicht an ihnen. Sie verbürgen, was gesehen wird.

Die eigentliche Besinnung geht auf das in der Helle des Scheins gewähr-
te Erscheinen des Aussehens. [HEIDEGGER(2004b)] S.225 

Heideger hat sich eine Dimesion hinter den manifesten Erschei-
nungen freigespielt, die eine doppelte Tiefe bietet. Seine pädagogi-
sche »Umwendung« beschränkt sich nicht auf den klassisch-philo-
sophischen Hinweis, dass die Erfahrungsdinge transzendental-kate-
gorial konstituiert sind und damit auf eine »geistige« Voraussetzung
verweisen. Er geht einen Schritt weiter: diese »Geistigkeit«, ihre
prägenden Charakteristika, sind nicht die letzte Instanz. Auch was
die Ordnung in die Welt bringt, kommt vor. Die Gleichschaltung
führt zu »unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe«, denn dies ist
der Ort, an welchem Heidegger das »Seinsgeschick« ansetzt, den
Umstand, dass die Bestimmungsmuster historischer Epochen, die
sich post festum vergleichen und vielleicht selbst in eine Abfolge
bringen lassen, von Menschen unverfügbar wirksam werden.
Dieser Gedanke re-dimensioniert das Dass des Weltregimes; er ver-
leiht ihm eine eigene Geschichtlichkeit, an die man von innerhalb
einer Ausprägung nicht mehr herankommt. Ab diesem Punkt ist
Heidegger als Meta-Metaphysiker unterwegs. Diese Bezeichnung

83

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 83



würde er vehement ablehnen und zwar nicht ganz zu Unrecht. Die
Verlagerung der Aufmerksamkeit vom Ansehen einer Sache zu
jener Konstellation, die ihr Aussehen verleiht, ist nicht »more of the
same«. Jedoch: Metaphysik bedeutet immer auch die Artikulation
eines imaginativen Überschusses zur Lokalisierung von Bestim-
mungsstücken sub specie aeternitatis.
Berühmt ist Heideggers sprachliche Kreation »Unverborgenheit«,
die er aus aèlh‰qeia ableitet. Die Etymologie ist nicht das
Argument, das liegt im eben vorgestellten – sit venia verbo –
Kameraschwenk vom Abgefilmten zum Set der Aufnahme. Wie
ein Exeget, der die Zuseher davon entwöhnen möchte, gebannt
dem Handlungsablauf zu folgen und der darauf verweist, dass es
sich um ein arrangiertes Geschehen handelt, leitet Heidegger die
Szenarios des Weltaufenthaltes aus der »seinsgeschichtlichen«
Extradimension ab. Er gibt diesem Vorgang eine besondere
Färbung. Für Heidegger (er ist verantwortlich für die Details der
Alternativgeschichte) ist der Übergang vom Set zur Szene nicht
neutral. Es handelt sich um einen Abfall; Inhalte drängen sich vor
die Bereitschaft, das Erscheinen der Inhalte zu gewahren.

Die Idee lässt nicht erst noch ein Anderes (hinter ihr) erscheinen, sie selbst
ist das Scheinende, dem einzig am Scheinen selbst liegt. Die >id’ea ist das
Scheinsame. Das Wesen der Idee liegt in der Schein- und Sichtsamkeit.
Diese vollbringt die Anwesung, nämlich die Anwesung dessen, was je ein
Seiendes ist. [HEIDEGGER(2004b)] S.225f 

Das Unverborgene wird als ein Ort mit eigener Entwicklungs-
geschichte eingeführt, ausgestattet mit einer transformierten
Version des wahr/falsch-Dualismus namens Verbergung und
Entbergung. Diese beiden Kräfte sind dafür verantwortlich, dem
Erscheinen Gestalt zu geben und sollen – dazu ist diese Phantasie
erzählt – diese Wirkung jenseits der Urteilskontrolle und ohne
rationale Aufsicht entfalten. Der Abgesang beginnt:

So wird das Unverborgene zum voraus und einzig begriffen als das im
Vernehmen der iède‰a Vernommene, als das im Erkennen (gign’wskein)
Erkannte (gignwsko‰menoc). [HEIDEGGER(2004b)] S.226 

84

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 84



Diese Entwicklung nennt Heidegger »Wesenswandel der
Wahrheit«. Die generalisierte Phänomenologie, die Gleichschal-
tung alles Erscheinenden im Entwurf auf sein Herkunftsgeschick,
hat sich zur Charakterisierung des Schubmoments der abendländi-
schen Denktradition eine suggestive Überschrift einfallen lassen.
Innerhalb dieser Rahmenerzählung, durch welche die
Existenzialontologie zu einer Entfaltung des Seinsgeschicks
umgeschrieben wird, ist Bildung ein markanter Zug im klassi-
schen Profil des Menschen. Heidegger, der in »Sein und Zeit«
einen Hauptakzent auf individuelle Haltungen (Angst, Vorlaufen
zum Tod, Eigentlichkeit) gelegt hat, wendet sich in der Folge stär-
ker Strukturmomenten sozialer Tableaus zu, deren Ausformungen
historisch wechseln. Für Bildung hat er einen die Epochen über-
greifenden Status vorgesehen: »Wer in einer durch die Idee
bestimmten Welt handeln soll und will, bedarf allem zuvor des
Ideenblicks. Und darin besteht denn auch das Wesen der paidei‰a,
den Menschen frei und fest zu machen für die klare Beständigkeit
des Wesensblickes.« (a.a.O. S.229) Diese paidei‰a ist eine
Einrichtung, die höchste Werte voraussetzt, um die Auf-
steigerinnen zu motivieren und ihnen Ziele gibt, mit denen sie
sich zuletzt – das ist der glückliche Ausgang aus der Befangenheit
– identifizieren. Heidegger findet eine Wendung Platons, an die er
den von ihm selbst entwickelten Vorrang des Sich-Zeigens über-
haupt vor allem Gezeigten knüpfen kann. In Politeia 517c heißt
es, die Idee des Guten sei »auèth‰ kyri‰a aèlh‰qeias kai‰ nou÷n
parasxome‰nh«. Sie sei die Herrin, welche Wahrheit und
Verstehen bereitstellt. Heidegger macht aus dieser Form die
Okkupation der Offenheit, auf die seine Ultra-Phänomenologie
zusteuert. »Das Wesen der Wahrheit gibt den Grundzug der
Unverborgenheit preis.« (a.a.O. 230) Was dann geschieht: die
»Prägung der sittlichen Haltung, als Erlösung der unsterblichen
Seele, als Entfaltung der schöpferischen Kräfte, als Ausbildung
der Vernunft, als Pflege der Persönlichkeit, als Weckung des
Gemeinsinns, als Züchtung des Leibes oder als geeignete
Verkoppelung einiger oder all dieser Humanismen.« (a.a.O. 236)
Im Hegelschen System und dann im Anschluss an die kritische
Theorie hat sich der Bildungsbegriff aufgerieben. Heidegger sieht

85

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 85



auf seine Weise dieselbe Schwierigkeit. Er mobilisiert den vollen
Sprachschatz der humanistischen Tradition, um ihre bestimmen-
den Figuren zu unterlaufen. Platons Entwurf hat mit der
Rehabilitation Sokrates’ begonnen. Heidegger positioniert sich
als ein Vor-Sokratiker.
Die eine Linie, die hier verfolgt wurde, führt von Platos
Einrichtung der Formen zu deren Auftreten in den Daten-
modellen, die gegenwärtig wesentliche Bereiche der Welt steuern.
Der andere Entwicklungsstrang beginnt bei Platons prägendem
Bild zur Verdeutlichung, wie seine Ideen-Vorgaben den Lauf der
Welt bestimmen und für die Menschen, die ihm unterliegen,
fruchtbar werden können. Das ist vielfach aufgegriffen und über
die Zeiten weg modifiziert und elaboriert worden. Es zeigt sich,
dass die intern entwicklungsgeschichtliche Perspektive, die
Heidegger verfolgt, zu einem ähnlichen Ergebnis kommt, wie der
trans-historische Strukturvergleich: Platon war ein auf
Umorientierung von Lebensplänen ausgerichteter Technokrat.
Was dann? Der Beitrag der beiden Philosphen, auf welche ich die
Darstellung gestützt habe, ist noch nicht erschöpft. Es empfiehlt
sich, den Überlegungen Heideggers noch etwas zu folgen und
zweitens der Frage nachzugehen, was aus Wittgensteins Dass-
Kosmos geworden ist, nachdem ihm deutlich wurde, wie künst-
lich seine Einteilungsprinzipien die Welt zugerichtet hatten. Die
Form der Dinge sollte sie bestimmbar und überschaubar machen.
Die Meisterschaft im Umgang mit Form machte Bildung aus.
Dieses Konzept steht nun selbst zur Disposition. 

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 86



Außer Form

Heidegger 2: Sprachspiele zum Umdenken

Eine bemerkenswerte sprachliche Konvention lässt die Vokabel
»menschlich«, bzw. »humanistisch« für positive Eigenschaften
stehen. Zum Menschen gehören, das ist bekannt, zahlreiche besti-
alische Anlagen – und auch die Negativwendung in diesem
Adjektiv ist bemerkenswert. Hier ist nicht der Ort, die
Begriffsgeschichte der Menschlichkeit zu rekapitulieren. Gehen
wir davon aus, dass sich unter dem Leitbild »Aufklärung« ein
Paradigma ausgebildet hat, dessen Kern die »Menschwerdung«
unter dem Primat höchster, allgemein einsehbarer Werte für diese
Gattung ausmacht. Die sogenannte »humanistische Bildung«, die
sich im 19. Jahrhundert im Gefolge des Aufklärungsschubs ent-
wickelt hat, ist eine hochkomprimierte Synthese aus divergenten
Entwicklungsmodellen gewesen, die auf das gemeinsame Ziel
»Menschlichkeit« konvergieren. Sie enthält den Kanon der heid-
nischen Fundierung der europäischen Kultur, zusammen mit den
Institutionen, die ihr die Offenbarungsreligion hinzugefügt hat.
Und sie ist ein Vehikel dafür, diese christliche Wendung, nach
einer Rückkoppelungsschleife mit der Antike, in säkularisierter
Form allen Menschen zu öffnen, zumindest wenn sie die
Bereitschaft mitbringen, Latein und Griechisch, Geschichte und
Literatur zu studieren. Die Strahlkraft dieser Synthese ist ein
Faktum.39 Und dennoch betitelt Karl Kraus 1908, bevor noch die
unermesslichen »humanitären Katastrophen« dieser Zeit losge-
brochen waren, seine Protestpost »Apokalypse«. Spätestens zu
diesem Zeitpunkt wurde deutlich, dass »die Gebildeten« im alten
Stil mit einem Entwicklungsknick im Bildungsbürgertum zu
kämpfen hatten.
Zur Andeutung des Problems, ohne darauf fundiert eingehen zu
können, werfe ich einen zweiten kurzen Blick auf Goethe. Sein
Drama »Iphigenie auf Tauris« (1787) gilt als Schaustück für

87

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 87



88

Menschlichkeit. Die griechische Frau wirkt als Priesterin bei den
Barbaren, suspendiert Menschenopfer und repräsentiert eine
überlegene Zivilisation. Die »Stimme der Wahrheit und der
Menschlichkeit« hört, so sagt sie, »jeder, geboren unter jedem
Himmel, dem des Lebens Quelle durch den Busen rein und unge-
hindert fließt.« ([GOETHE(1926)] V,3, 1940-42) 1827 schreibt
Goethe dem Darsteller des Orest eine Widmung in ein Iphigenie-
Exemplar:

Alle menschlichen Gebrechen
Sühnet reine Menschlichkeit. 

Das prägnante Motto pointiert die Erlösungsfunktion, welche die-
ser Allgemeinbegriff vom Christentum übernommen hat. Es war
für Festreden und als Maturathema ausgesprochen populär. Wer
den Kontext in Goethes Schauspiel berücksichtigt, findet aller-
dings keine Parole, sondern tiefgehende Ambivalenzen. Iphigenie
ist nahe daran, aus familiärer Solidarität den König der Taurier zu
verraten, bevor sie auf die Gegenseite kippt und den Fluchtplan
ihres Bruders preisgibt. Die beiden Männer, Thoas und Orest,
wollen den Konflikt im Zweikampf lösen; Iphigenie tritt dazwi-
schen.
Sie beruft sich auf den Zusammenhalt ihrer Familie und appelliert
an Thoas, sie freizugeben: »Du hast nicht oft zu solcher edlen Tat
Gelegenheit.« (V, 6, 2148-49) Iphigenie will mit dem Bruder
abziehen und spricht dazu den Edelmut des Barbaren an, den sie,
solang sie wehrlos war, möglichst in Distanz gehalten hat. Der
König reagiert mit einem souveränen Gnadenakt: »So geht!«. Er
antwortet mit Würde auf die Eindringlinge, die ihn betrügen und
seine Priesterin entführen wollten. Damit endet das Drama aber
nicht. Goethe geht einen Schritt weiter, haarscharf zwischen
Großartigkeit und Tränendrüsen. Iphigenie (»Ich untersuche
nicht, ich fühle nur« IV, 4. 1650) möchte aus dem königlichen
Verzicht auf Genugtuung eine »menschliche Lösung« machen.
Sie will sein Herz gewinnen, statt seinen unverdienten
Gnadenerweis in Anspruch nehmen zu müssen.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 88



Leb wohl! O wende dich zu uns und gib
Ein holdes Wort des Abschieds mir zurück! . (V,6.2168f) 

Iphigenie will sich die Redlichkeit ihrer Selbstbefreiung von
ihrem Kontrahenten, den sie ausgenutzt und verletzt hat, gegen-
zeichnen lassen. Dazu dienen die Rührung, das Gastrecht, die
Freundschaft. Es ist ein Geständnis und eine Frechheit.
Humanität dient dazu, beim Verfolgen des Eigeninteresses kein
schlechtes Gewissen haben zu müssen. Thoas spielt mit, ansatz-
weise. Die letzten Worte des Stücks sind sein »Lebt wohl! ». Der
Ausgleich zwischen Zivilisation und »Barbarei« bleibt ohne den
von Iphigenie gewünschten Handschlag auf der Kippe.
Derart subtile inter-kulturelle Abläufe lassen sich in herausragen-
den Texten finden, die Wirksamkeit des Schlagworts
»Menschlichkeit« betreffen sie kaum. Goethe hat auch gesehen,
dass die schönen Worte leicht zum Ablenkungsmanöver werden.
Thoas erinnert daran:

Der Grieche wendet oft sein lüstern Auge
Den fernen Schätzen der Barbaren zu,
Dem goldnen Felle, Pferden, schönen Töchtern; (V,6, 2102-2104) 

Das ist Ende des 18. Jahrhunderts geschrieben. Kolonialismus
und Imperialismus entwickelten sich anschließend. Sie sind zum
Teil dafür verantwortlich, dass sich »der Humanismus« ein
Jahrhundert später in scharfem Zwielicht darstellte. Einerseits
repräsentiert er ein Ideal der Aufklärung, andererseits die
Herrschaftsideologie der (zunächst) europäischen Supermächte.
Die zweite Option hat ein Gebildeter klassischen Zuschnitts wie
Karl Kraus durchschaut und angeprangert. Er hat sie endzeitlich
dramatisiert:

Die Tragik einer gefallenen Menschheit, die für das Leben in
der Zivilisation viel schlechter taugt als eine Jungfer fürs
Bordellwesen, und die sich mit der Moral über die Syphilis
trösten möchte, ist verschärft durch den unaufhörlichen
Verzicht auf alle seelische Erneuerung. Ihr Leib ist ethisch

89

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 89



geschmiert und ihr Hirn ist eine camera obscura, die mit
Druckerschwärze ausgepicht ist. [KRAUS(1908)], S.3 

Heideggers geschichtsübergreifende, tiefschürfende Absatzbe-
wegung ist in solchen negativen Utopien vorgebildet. Er hat sich
nicht auf Karl Kraus bezogen, stattdessen bot ihm der propheti-
sche Gestus Friedrich Nietzsches die Anknüpfungsgelegenheit
zur prinzipiellen Demontage des Idols des deutschen Selbst-
wertgefühls. 

Als die Deutschen den anderen Völkern Europa’s anfiengen interessant zu
werden – es ist nicht zu lange her –, geschah es vermöge einer Bildung,
die sie jetzt nicht mehr besitzen …40» »[NIETZSCHE(1988)], S.163. »Die
ehemalige deutsche Bildung«. 

Das sind nur anekdotische Hinweise. Die Distanzierung werde
ich nicht weiter verfolgen. Offen ist die Frage, was Heidegger,
und in der Folge Wittgenstein, anstelle des geschichtsmächtigen
Platonismus vorsehen.

Bodenständig oppositionell

Die Konstellationen am Ende des Tractatus und angesichts der
Umgestaltung des Höhlengleichnisses sind einander nicht so
fremd, wie es den Anschein haben mag. Wittgenstein statuiert
eine logisch durchkomponierte Sprache und fügt hinzu, dass sie
alles Lebenswichtige verfehlt. Heidegger sieht das Denken unter
dem Diktat der Richtigkeit und öffnet den Ausblick auf eine ande-
re Dimension, die sich mit den gebräuchlichen sprachlichen
Mitteln nicht erfassen lässt. Die Zwangsnormalisierung beschäf-
tigt beide, ihre Beschränktheit ebenso. Sie haben den Primat der
Form zum Denkanstoß genommen und sind so weit gegangen, die
Rede von den höchsten Formen und die damit verbundenen
Motivationsverstärker stillzulegen. Soweit verläuft ihre Stellung-
nahme zum Bildungsproblem parallel. Sie diagnostizieren die
geheime Koinzidenz der kulturell wirksamen Konzepte (»Wahr-

90

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 90



heit«, »das Gute«, »Menschlichkeit« …) mit den zivilisatorisch
effektiven Steuerungsmechanismen – Richtigkeit, Konformität,
Egalität.41 Und sie distanzieren sich von den regulativen
Konstruktionen, mittels derer sie die Koinzidenz vor Augen füh-
ren. Dann allerdings divergieren die Perspektiven. Heidegger hat
eine Denkweise und das dazugehörige sprachliche Inventar iden-
tifiziert (»die Metaphysik«), die er mit immer neuen, ent-habitu-
alisierenden Redeweisen vergessen machen will. Wittgenstein
dagegen hat den Widerstreit der Sprache, welche ins Jenseits der
verbreiteten sprachlichen Verständigung ausgreift, nicht weiter
verfolgt. Seine Arbeit ab 1929 ist nicht mehr an der Schnittstelle
von Sagbarkeit und Unsagbarkeit angesiedelt.
Ein Beispiel für Heideggers imaginative Revision klassischer
Denkfiguren (die »Dekonstruktion der Geschichte der
Ontologie«) haben wir vorgestellt. Es operiert mit einer ausge-
feilten Doppelstrategie von Textnähe und spekulativer Über-
schreitung.42 Ein Leitmotiv dieser Deplatzierungen ist die
Voraussetzung, das Überlieferte müsse als Herausforderung
angenommen werden, um Zukunft haben zu können, und nicht
zum Bildungsgut zu gerinnen. Diese kreative Aneignung durch
nachfolgende Generationen gehört selbst zum Bildungskanon,
darin ist Heidegger nicht besonders. Doch seine Schreibweise
abgesehen von dem dargestellten Zwiespalt richtet sich nicht
(mehr) nach den Formvorgaben der neuzeitlichen Philosophie.
Heidegger verfasst Abhandlungen, die positiv demonstrieren
wollen, wie eine Fort-Entwicklung bestehender Ausdrucks-
weisen beschaffen sein soll. Sein »Brief über der Humanismus«
ist ein Beispiel für Ortsbestimmungen, die streckenweise ohne
das konfrontative Muster auskommen. Sie wollen ohne den
schrillen Ton auskommen, dessen sich die Sprecher (m/w) der
zunehmend bedrängten Bildungsschicht oft bedienen – demon-
strativ, ist man versucht zu bemerken. Die Abhebung vom
sprachliche Duktus der Subjekt-Objekt-Philosophie ist auch
eine negative Wendung, selbst wenn sie nicht mit den dialekti-
schen Interdependenzen »der Metaphysik« verwechselt werden
will. Heidegger schreibt die generalisierte Phänomenologie, die
Priorität des Erscheinens vor Erscheinungen aller Art, in

91

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 91



Landwirtschaftsmetaphern um: »Der Mensch ist nicht der Herr
des Seienden. Der Mensch ist der Hirt des Seins.« [HEIDEGGER

(2004a)], S.342
Der Philosoph schreckt die Bürger. »Ein bloß gepflegter Sprach-
gebrauch beweist noch nicht, daß wir dieser Wesensgefahr schon
entgangen sind« (a.a.O. 318), nämlich »einer Gefährdung des
Wesens des Menschen« (a.a.O.) Bildung verdeckt das Problem.
Sie ist ein Medium der wohlhabenden Stadtbevölkerung. Die
demonstrativen Bilder aus dem Schwarzwald, in denen der
Philosoph lokales Ambiente zelebriert, sind nicht bloß Zugabe. Er
stellt die Entwicklung der gesamten urbanen Zivilisation in Frage
und bedient sich dazu bäuerlicher Topoi. »Die Lichtung selber
aber ist das Sein.« (a.a.O. 332) Man kann den Wald- und Wiesen-
wortschatz (»Der Feldweg«, »Wegmarken« …) vielleicht mit der
funktionalen Rolle einer Tracht vergleichen.43 Sie ist – verglichen
mit dem Alltagsgewand der Mehrheit – zurückgeblieben, auffäl-
lig und mitunter peinlich. Aber sie steht auch für eine
Lebensweise, in der die Stimmigkeit zwischen Personen und
Geschichte des Landstrichs, in dem sie wohnen, noch nicht durch
Konfektionsware oder individuellen Stil verdrängt worden ist.
Tracht kann, und das trifft Heideggers Strategie genauer, gezielt
in Gegnerschaft zur Konsumgesellschaft eingesetzt werden, als
Oposition zweiter Stufe gegen den Verlust der Heimat. Das
Vokabular aus der bäuerlichen Welt verbindet sich bei Heidegger
mit Kunstausdrücken von erlesener Rafinesse.

Als der Eksistierende steht der Mensch das Da-sein aus, indem er das Da
als Lichtung des Seins in die Sorge nimmt. Das Da-sein selbst aber west
als das geworfene. Es west im Wurf des Seins als des schickenden
Geschicklichen. (a.a.O. 327) 

Heidegger zwingt der Leserin hochidiosynkratische Satzgebilde
auf, die zum Nachsprechen einladen. Ich will den Beginn des
Humanismusbriefes ohne Preziosität wiedergeben. Dabei wird
deutlich, wieso diese Mischung aus »Bodenständigkeit« und
Sprachakrobatik für Generationen deutscher Philosphen (m/w)
attraktiv war.

92

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 92



Heidegger spart auch im Humanismusbrief nicht mit Seiten-
hieben auf den Weltzustand, die Kollegen und den gesamten
Kanon der überlieferten Philosophie. Aber er beginnt mit einem
fulminanten kontrafaktischen Entwurf des versöhnten Einver-
ständnisses von Menschen im Ganzen ihrer Seinsmöglichkeiten.
Handeln, so sagt er, gilt als »Bewirken einer Wirkung« (a.a.O.
313) »Aber das Wesen des Handelns ist das Vollbringen.« (a.a.O.)
»Bewirken« und »vollbringen« können als Synonyma für »han-
deln« genannt werden, doch Heidegger baut zwischen ihnen eine
qualitative Differenz auf. Die deutsche Sprache liefert für den
zweiten Teminus die reichhaltigeren Konnotationen. Aus ihnen
wird ein Wesensunteschied: »Vollbringen heißt: etwas in die Fülle
seines Wesens entfalten, in diese hervorgeleiten, producere.«
(a.a.O.) Aus einer Synonymie und einem Tiefblick wird eine neue
Dimension. »Vollbringen« hat in der Normalverwendung nichts
mit Wesensfülle und Entfaltung zu tun. »Einen Auftrag vollbrin-
gen« bedeutet, ihn sachgemäß zu Ende führen. »Sie vollbrachte
eine Meisterleistung« hat ein Moment »über Gebühr«; die
Meisterleistung wird als ganzheitlicher Erfolg angesehen. Weder
im Auftrag, noch in der Leistung, ist jedoch impliziert, dass ein
»Wesen« darauf wartet, in seine Fülle hervorgebracht zu werden.
Was in der Redewendung – im Unterschied zu »bewirken« – mit-
schwingt, ist eine Vorgabe, die eigens definiert ist und die durch
Handlungen erfüllt wird. Aus dieser Nuance macht Heidegger
eine ontologische Maximalvoraussetzung. »Vollbringbar ist des-
halb eigentlich nur das, was schon ist. Was jedoch vor allem ist,
ist das Sein.« (a.a.O.) »Vollbringen«, so viel kann man zugeste-
hen, unterscheidet sich vom einfachen Handeln dadurch, dass es
sich an einer anspruchsvollen Sache bewährt. Daraus folgt kei-
nesfalls, dass sie »deshalb eigentlich« schon ist. Noch weniger
folgt, dass vor allen Handlungen, die man vollbringen kann, das
Sein steht.
In sieben Sätzen hat Heidegger eine gängige sprachliche
Ausdrucksweise in eine Besinnung auf das Sein gedreht. Man
kann dem Gedankengang staunend folgen, oder ihn als waghalsi-
ge Extrapolation unakzeptabel finden. Jedenfalls ist er keine
Abfolge von Gedanken, die man lernen könnte. Die Initiation, die

93

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 93



in Platon Läuterungsprozess integriert ist, hat hier schon vorweg
stattgefunden. Es spricht der Seinskundige ohne Zwischenstufen.

Das Denken vollbringt den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen.
Es macht und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt ihn nur als
das, was ihm selbst vom Sein übergeben ist, dem Sein dar. (a.a.O.) 

Die Sätze folgen ohne Übergang. Vom Handeln wechseln sie zum
Denken und das Vollbringen wird mit dem semantischen Feld des
»Darbringens« angereichert. Die Aufgabe ist jetzt die Bereitschaft
dafür, »das Sein« erscheinen zu lassen und weil es sich um eine
Aufgabe jenseits des definit Erfüllbaren handelt, wird das
Zurechtkommen mit einem Auftrag (»vollbringen«) zur Übergabe
der Betroffenheit vom Handelnden zum Sein, das als die Herkunft
dieser Un-Machbarkeit eingeführt worden ist (»darbringen«).
»Vollbringen«, das habe ich zu Beginn ausgeblendet, kann in
moralischen und religiösen Kontexten bedeutungsschwer verwen-
det werden. Heideggers Satzfolge abstrahiert und sublimiert diesen
Gebrauch zu einer unüberbietbaren Einlassung auf »das Sein«.
In dieser Höhenlage lässt sich das Überspringen des vermitteln-
den Aufstiegs rechtfertigen. Schritt für Schritt nachvollziehbar
sind Heideggers Gedanken nicht, darauf lautet seine Antwort:
»Diese Darbringung besteht darin, daß im Denken das Sein zur
Sprache kommt. Die Sprache ist das Haus des Seins. In dieser
Behausung wohnt der Mensch.« (a.a.O.) Angesichts solcher
Perspektiven scheint es beckmesserisch, von einem Sprach-
verständnis auszugehen, das an alltäglichen Bedeutungen klebt.
Die Inspirationen, denen Heidegger folgt, sind danach nicht seine
Erfindungen, sondern Eingebungen des Seins. Das ist nicht ganz
idiosynkratisch. Ein Wort wie »ausgesetzt« kann mehreres bedeu-
ten, z.B. (1) im Ablauf gestoppt, (2) in die Wildnis entfernt, (3)
(demonstrativ) in eine Höhenlage gebracht oder (4) als
Belohnung versprochen. Wir sagen »die Sprache gibt das her«.
Diese Redewendung lässt sich – das Problem ist fraktal beschaf-
fen – in einer »harmlosen« und in einer bedeutungstiefen Weise
auffassen. Als Sprecherinnen verfügen wir über ein Medium, das
unsere Absichten häufig verwischt, subvertiert und überraschend

94

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 94



konterkariert. Heidegger bedient sich eben dieser Möglichkeit,
um der Wendung einen eigenen Sinn abzugewinnen. »Sprache ist
lichtend-verbergende Ankunft des Seins selbst.« (a.a.O. 326) So
ist die Aufgabe, den rechten Weg zum »Vollbringen« zu finden,
auf die Seite der höchsten Umstände gerückt. Der Mystagoge ant-
wortet auf die Frage, von woher seine Worte ihre Überzeugungs-
kraft erhalten, mit dem Hinweis auf ihre Überzeugungskraft.
Wer sich auf diesen Duktus einlässt, erhält auch »Antworten« auf
anfangs ungeklärte Fragen. Warum wird vom Handeln unkom-
mentiert zum Denken übergegangen? Weil das Denken selbst ein
Handeln ist. »Das Denken wird nicht erst dadurch zur Aktion, daß
von ihm eine Wirkung ausgeht oder daß es angewendet wird. Das
Denken handelt, indem es denkt.« (a.a.O. 313) Man muss bloß
berücksichtigen, dass »handeln« zwischendurch die Bedeutung
gewechselt hat: das »einfachste und zugleich das höchste«
(a.a.O.) Handeln ist nämlich das Sein-lassen. Heideggers
Entwürfe entwickeln eine gewisse Suggestivkraft. Aber sie wären
nicht so folgenreich geworden, wenn sie nicht eine schicksalshaf-
te Gegnerschaft aufbauten. Seine Darstellung gleicht in diesem
Punkt den einfach konstruierten Katastrophenfilmen. Es kann
kein Zweifel bestehen, das Monster bedroht unsere Kultur. Es ist
offensichtlich, dass »Denken« abstirbt.

Wenn das Denken zu Ende geht, indem es aus seinem Element weicht,
ersetzt es diesen Verlust dadurch, daß es sich als te‰qnh, als Instrument der
Ausbildung und darum als Schulbetrieb und später als Kulturbetrieb eine
Geltung verschafft. Die Philosophie wird allgemach zu einer Technik des
Erklärens aus obersten Ursachen. Man denkt nicht mehr, sondern man
beschäftigt sich mit der Philosophie.(a.a.O. 317) 

Wir haben gesehen, die Assoziation des griechischen Philosophen
mit Ingenieuren (Datenbanken) ist plausibel. Man muss
Heideggers Gegenbewegung nicht folgen, um ihm an diesem
Punkt zuzustimmen. Das Problem ergibt sich dort, wo die
Besinnung auf das Sein die »Auseinandersetzung« mit der
beschriebenen Entwicklung aufnimmt. Im Humanismusbrief
deklariert sie unumwunden, dass in ihr »das Denken zu Ende

95

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 95



geht«. Das bleibt, mit vielen Kautelen, die ihn vor dem Vorwurf
der counter dependence schützen sollen, in der Folge Heideggers
Pointe. Die These hat große Anerkennung gefunden [HRACHOVEC

(2004)]. Sie hat Vertreterinnen (m/w) der Human- und Kultur-
wissenschaften, die ihre Wirksamkeit durch naturwissenschaftli-
che, ingenieur-technische und ökonomische Einflüsse bedroht
sahen, zu zahlreichen Heidegger-Paraphrasen veranlaßt.44

Im Rückblick weiterführend

»Heidegger und die Technik« ist ein separates Thema. Die
Anmerkungen zum Humanismusbrief sollten im Vorfeld dieser
Problematik deutlich machen, wo, und vor allem wie, er seine
Grenzen zieht. Es handelt sich um ein resolutes Plädoyer für die
Missachtung des herkömmlichen akademischen Betriebs, ein
Sentiment, das Heidegger mit Nietzsche und Wittgenstein
gemeinsam hat. Und wie die beiden anderen Positionen hat diese
Gegnerschaft die Universitätsphilosophie profund getroffen. Für
den vorliegenden Essay ist das von Bedeutung, weil er auf die
Frage hinausläuft, wie sich das Kennwort »Bildung« nach den
massiven Einbrüchen im 20. Jahrhundert gegenwärtig (noch)
ansprechen lässt. Es gibt Heidegger-Epigonen, die seinen unwir-
schen Abschied resolut überspielen45

Andererseits haben Heideggers Strategien unvorhersehbare und –
in bestimmten Teilgebieten der Philosophie – revolutionäre
Wirkungen hervorgerufen. Auf zwei Gewährsleute soll kurz ver-
wiesen werden. Peter Sloterdijks »Regeln für den Menschen-
park« ist eine Auseinandersetzung mit dem »Brief über den
Humanismus«. Sie teilt die Einschätzung, Plato sei Technokrat,
und stellt die Frage nach den Folgen ohne die ländliche Idylle.
Ein zweiter Philosoph hat mehr getan, als Heideggers Esoterik
auf den Befund des prekären Status der Menschengattung zurük-
kzudrehen. Jacques Derrida bedient sich aller Finessen avantgar-
distischer und heteromorpher Schreibweisen, um die gedankliche
Weltgeschichte seines Meistes zu reformulieren, zu pointieren –
und zum kulturellen Primat zu verhelfen.

96

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 96



Peter Sloterdijks Text zum Humanismusbrief versucht nicht, der
Sprachimagination Heideggers zu folgen und ihre Stimmigkeit
abzuschätzen. Er konzentriert sich auf den zentralen Zusammen-
hang zwischen der seit den Griechen definierten Aufgabe, »das
Tier im Menschen« zu domestizieren und den Auswirkungen,
welche dieses Jahrtausenprojekt hervorgebracht hat. Heidegger
hat in dieser Hinsicht die unumgängliche Frage aufgeworfen:
»Was zähmt den Menschen, wenn nach allen bisherigen
Experimenten mit der Erziehung des Menschengeschlechts
unklar geblieben ist, wer oder was die Erzieher wozu erzieht
[SLOTERDIJK(1999)] S.32. Im Bild des Höhlenaufstiegs ist konsti-
tutiv ein Antriebsmoment nach oben eingebaut, häufig verkörpert
durch eine aufklärende Stimme/Person/Instanz. Erziehung, nach
diesem Modell gedacht, braucht befugte Agenten. Auch im
Brückenkonzept »Selbst-Aufklärung« verschwindet diese
Spannung nicht. Dann ist die Beobachtung nicht von der Hand zu
weisen, dass heutzutage das Vertrauen auf solche befugten
Vorsprecherinnen fehlt. Die Bissigkeiten Heideggers gegen die
Schulphilosophie sollten in einem allgemeineren Zusammenhang
gesehen werden: wir suchen von dieser Berufsgruppe keine
Erleuchtung. Sie hat auf weite Strecken die Auszeichnung verlo-
ren, im Aufstieg einen Vorsprung zu verkörpern. In dieser Lage
wechselt Heidegger die Termini und koppelt Denken vom
Philosophieren ab, um die Beziehung mit der früheren
Aufgabenstellung aufrecht zu erhalten. Wir haben einen Blick auf
das Ergebnis geworfen. Sloterdijk ist davon nicht besonders ange-
tan, aber er unterstreicht das Anliegen.
»Heideggers ontologische Hirtenspiele« (a.a.O. S.31), die amü-
sierte und etwas abfällige Charakterisierung ist typisch. Es ist
schwer, versehen mit einer konventionellen Hochschulaus-
bildung, nicht ähnlich zu reagieren. Heideggers Vorgehen polari-
siert, darum sollte man sich nicht provozieren lassen. Ich schlage
vor, diesem Seinsdenken die folgende Deutung zu geben: in
Wort- und Satzgebilden, die quasi instinktiv als Gegenzug zum
herrschenden soziale Konsens gelesen werden müssen, soll nicht
das überholte, altertümliche Gehaben wirken, sondern dies als
Surrogat für eine verrückte Fragestellung. Das ist kein Eintreten

97

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 97



für »Seinshörigkeit«, aber das Zugeständnis, dass bestimmte ent-
scheidende Fragen nicht mit alltäglichen Mitteln gestellt,
geschweige denn gelöst werden können. Dass sich die
Emanzipation der europäisch-US-amerikanischen Kultur zu einer
tiefgehenden Weltbedrohung entwickelt hat, kann kaum bezwei-
felt werden. Sloterdijks Rede hat Aufregung ausgelöst ([NENNEN

(2003)], [SCHMIDT-SALOMON(o.J.)], [FLEIG(o.J.)]), weil er die
Globalperspektive Heideggers, abgetrennt von ihrer betulichen
Explosivität, für zeitgenössische Intellektuelle in Erinnerung rief.
Der wunde Punkt, den seine Intervention getroffen hat, liegt
darin, dass die Kulturgemeinschaft – anders als Heidegger – die
Berufung auf Platon nicht abwehren kann – und damit vor die
Untiefen der eigenen Situation geführt wird.
Die gesellschaftspolitischen Passagen aus dem »Politikos« und
der »Politeia« gelten als Utopien, die mit moderner, demokrati-
scher Staatsbildung nicht zu tun haben. Unter der Voraussetzung,
dass auch (und gerade) in Demokratien das Erziehungsideal
unumgänglich ist, schlägt allerdings sein Verblassen direkt auf die
gegenwärtige Staatsform durch. 

Was sich (sc. bei Plato) als Nachdenken über Politik präsentiert, ist in
Wahrheit eine Grundlagenreflexion über Regeln für den Betrieb von
Menschenparks. Wenn es eine Würde des Menschen gibt, die es verdient,
in philosophischer Besinnung zur Sprache gebracht zu werden, dann vor
allem deswegen, weil Menschen in den politischen Themenparks nicht nur
gehalten werden, sondern sich selbst darin halten. [SLOTERDIJK(1999)] S.48 

Der Befund ist einfach, dass ausschließlich Menschen die
Entwicklung des Menschengeschlechts planvoll gestalten können
und dass Platons prinzipien-gestützte Komplett-Regulation aller
gesellschaftlichen Transaktionen die andere Seite seiner
Ideenlehre ist. Sloterdijk diskutiert es nicht am Beispiel von
Datenbanken, aber sein Hinweis trifft sich mit der Argumentation
dieses Buches. Platon hat mit ein- und derselben philosophischen
Bewegung der Menschheit eine Bestimmung vorgeschrieben und
diese Vorschrift ultimativen Expertinnen anvertraut, damit sie
darauf achten, sie zu verwirklichen. Philosophen (m/w) können

98

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 98



sich nicht »das Gute« nehmen und die Herrschaftstechnik von
sich weisen. Sie sind Komplizen des Steuerungsapparates, der in
den Händen der Machteliten liegt. Soweit korrespondieren
Sloterdijks im Detail abweichende Ausführungen mit dem
Bezugstext. »Platos gefährlicher Sinn für gefährliche Themen
trifft den blinden Fleck aller hochkultureller Pädagogiken und
Politiken – die aktuelle Ungleichheit der Menschen vor dem
Wissen, das Macht gibt.« (a.a.O. S.49) Die reißerische
Perspektive, dass sich in dieser Konstellation die »genetische
Reform der Gattungseigenschaften« (a.a.O. 46) als Zukunfts-
perspektive stellt, ist dazu bloß ein Korollarium.
Sloterdijk hat Heideggers Aufriss dazu genutzt, den europäischen
Humanismus, der in seiner Geschichte ein doppelbödiges
Entwicklungsmodell gewesen ist, damit zu konfrontieren, dass
die Erfüllung des Planungsauftrags an Menschen über Menschen
einen schlimmen Mangel hervorgebracht hat. »Ohne das Leitbild
des Weisen bleibt die Pflege des Menschen durch den Menschen
eine vergebliche Leidenschaft.« (a.a.O. S.55) Die Götter und die
Weisen haben sich zurückgezogen »und uns mit unserer
Unweisheit und unseren halben Kenntnissen in allem allein gelas-
sen.« (a.a.O.) Hier wird die widerstrebende Lektüre Sloterdijks
von der heideggerschen Abschiedsstimmung tangiert. Die
Aktualisierung des Humanismusbriefs streicht die Rettungs-
absichten und macht die Diagnose zum Denkanstoß. Fast zeit-
gleich, 1998, hat Jacques Derrida , der ungleich tiefer mit
Heideggers Philosophie identifiziert ist, eine Rede gehalten, die
es unternimmt, die Position des weltgeschichtlichen Beobachters,
die Sloterdijk besetzt, aus dem vermeintlichen Gleichgewicht zu
bringen. Er spricht über die »humanities«, also über jene
Wissenschaftsdisziplinen, die an den problematisierten
Universitäten genau die Aufgabe verfolgen, welche der inkrimi-
nierte »Humanismus« vorgezeichnet hat. Der Vortrag ist ein
Musterbeispiel dafür, wie jemand Heideggers extra-institutionel-
len Revisionismus con brio in der Festveranstaltung einer
Eliteuniversität (der Stanford University) einsetzen kann.
Der erste Schachzug der Rhetorik Derridas besteht darin,
Passagen, die wie der Beginn des Humanismusbriefs fungieren,

99

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 99



eigens als Deklarationen persönlicher Betroffenheit einzuführen.
Er nennt seine Rede zu Beginn »la profession de foi d’un profes-
seur« ([DERRIDA(2001)] S.9), »ein Engagement in Gestalt einer
öffentlichen Erklärung, ein Appell in Gestalt eines Glaubensbe-
kenntnisses« (a.a.O.) Es geht um die Zukunft der Geistes- und
Kulturwissenschaften an den Universitäten und hier greift ein
zweiter Schachzug. Wo Heidegger eine Erneuerung der
Bildungsinstitutionen blockierte, zeichnet Derrida den Horizont
»neuer Humanities« (a.a.O. S.11). Er sieht die Möglichkeit, den
alten Namen mit frischem Inhalt zu beleben, das ist eine altehr-
würdige Wendung in feierlichen Ansprachen. Jedoch, und das ist
der dritte Schachzug, die persönlich gefärbte, fortschrittsfreundli-
che Aussage ist doppelbödig. Im Rahmen der versöhnlichen
Ankündigungen taucht Heideggers unerbittliche Bohrkunst auf.
»Ich berufe mich auf das Recht auf Dekonstruktion, als unbe-
dingtes Recht« (a.a.O. S.12). Ein solches Recht besagt: alle in der
Geschichte auftretenden Sprachbestimmungen dürfen »gestellt«
und auf einen ereignisartigen Seinshorizont hin betrachtet wer-
den. Das heißt auch »den Begriff des Menschen neu zu denken«
(a.a.O. S.19). Derrida hat aus Heideggers »ontologischer
Destruktion« eine verbreitete philosophische Schule gemacht und
bietet Kooperation an. Die Bedingungslosigkeit der Denkfigur
passt in die »unbedingte Universität«, die ihr Platz einräumt.
Heidegger ist in die akademische Umgebung zurückgekehrt.
»Vollbringen heißt: etwas in die Fülle seines Wesens entfalten
…« [HEIDEGGER(2004a)], Derrida appliziert diesen Sinnspruch
auf die Hochschulen: »Ich beziehe mich also auf eine Universität,
die wäre, was sie stets hätte sein sollen oder stets zu sein bean-
spruchte, nämlich seit ihrer Gründung und grundsätzlich mit einer
souveränen Autonomie, einer unbedingten Freiheit ihrer
Einrichtungen ausgestattet, souverän in ihrer Rede, ihrem
Denken, ihrer Schrift.« (a.a.O. S.33). Wie kommt man diesem
Wesen näher? Durch wirkungsvoll ausgenutzte Worte. Ein
»Professor« ist ein Profi und – im ursprünglichen Sinn – ein
Bekenner. »Professer heißt sich verpflichten, indem man sich
erklärt, indem man sich für etwas ausgibt – etwas hingibt, indem
man verspricht, dieses oder jenes zu sein.« (a.a.O. S.35). Im

100

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 100



Namen des Universitätsprofessors ist angelegt, dass ihn ein
Unbedingtes, »eine Art absoluter Immunität« (a.a.O. S.45) in die
Pflicht nimmt. Die Rückbindung des Universitätsbetriebs an eine
»Idee« von der Universität hat Heidegger in den 30-er Jahren
immer wieder beschäftigt. Sie ist nicht mehr argumentativ zu lei-
sten. Wie Heidegger verlegt sich Derrida darauf, Motive zu evo-
zieren und in eine Fabel zu fassen.
Verändert hat sich, dass anstelle der Schroffheit des Deutschen
der weltgewandte Franzose die großen Worte sagt und hinzufügt,
dass es ganz anders sein kann.

Es ist, als ob ich ein Gelübde ablegen wollte. Mancher wird vielleicht
sagen, daß ich laut träume, während ich bereits ein Glaubensbekenntnis
ablege. [DERRIDA(2001)] S.33
Die Idee der Profession setzt voraus, daß jenseits des Wissens …daß
zusätzlich zu alldem eine beglaubigte Verpflichtung, eine Bezeugung,
eine Freiheit, ein Verantwortungsschwur, ein Gelübde das Subjekt dazu
verpflichtet, von einer noch zu definierenden Instanz Rechenschaft abzu-
legen. (a.a.O. S.50f) 

Die Sprache schlägt hier, würde Wittgenstein sagen, hohe Wellen.
Ausgestattet mit dem gesamten Arsenal Heideggerscher
Subversion betritt Derrida das Feld, von dem sich sein
Gewährsmann endgültig verabschieden wollte. Die
Dekonstruktion hat sich von der einen Endzeit losgemacht, die
Heidegger gebannt hielt, und erweist sich als Mittel zur
Entschlackung allenthalben verhärteter kultureller Vorgaben. Die
Überlieferung der europäischen Gedankengeschichte steht ihr
offen. Sie dient keinem, sondern arbeitet Bildungsgüter ab und
rückt sie in eine vielversprechende Perspektive: »Ich werde also
von einem Ereignis sprechen, das, ohne darum zwangsläufig mor-
gen auch schon einzutreten, vielleicht, und ich betone vielleicht
noch kommt, vielleicht im Kommen bleibt.« (a.a.O. S.32) Keine
Ankunft in der Oberwelt, wo sich das Versprechen des Aufbruchs
erfüllt, sondern eventuell ein messianischer Moment. 

101

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 101



Wittgenstein 2: Sprachspiele, um zu denken

Das Thema »Menschwerdung«, daran erinnern die Reaktionen
auf den »Humanismusbrief«, bewirkt Philosophie in den höch-
sten Tönen. Zuletzt gewinnt das Wort im postmodernen Gebrauch
sogar die Konnotation der Zuwendung eines Gottes zurück. Das
ist die Aussicht der einen Entwicklungslinie, die wir verfolgt
haben. Zweitens sind wir Platons Anstoß bis zur Theorie der
Datenbanken nachgegangen. Hier fehlt ein Nachspiel wie im Fall
Heideggers. Die Formeln, die von einer Dimension jenseits der
kontrollierbaren Sprache handeln, bleiben Paradoxa am Rand der
Verständlichkeit. Heidegger zufolge hat sich die Form der
Wahrheit bemächtigt; freizukommen bedeutet, der Formenwelt
abzusagen und sich auf das Terrain der Sugggestionen zu bege-
ben, welche die Sprache bereit hält. Die »logische Form« aus
Wittgensteins Buch ist ebenfalls zurückgenommen worden, wenn
auch in einem kürzeren Prozess. Doch es fällt schwer, in den
Arbeiten des späten Wittgenstein Erbauliches zu finden. Seine
Philosophie wird, wenn es um Erziehung geht, allenfalls wegen
des Spracherwerbs von Kindern zitiert. Damit scheint
Wittgenstein für die Distanznahme von Technokratie und
Datenbankstrukturen wenig herzugeben. Seine Aufzeichnungen
ab 1929 stehen offensichtlich nicht unter deren Bann. Doch sie
bieten auch keine (kritische, konstruktive, imaginative)
Verhältnisbestimmung zwischen der Weltordnung und den gegen-
wärtigen Überlebensfragen der Menschheit.
Wittgenstein hat nach dem Tractatus nichts über die geschichtsbe-
stimmende Wirksamkeit höchster Formen und das Nachlassen
ihrer Anziehungskraft zu sagen. Er spielt keine Rolle bei Ver-
suchen, die europäisch-US-amerikanische Lebensweise auf eine
(un-)mögliche Zukunft hin zu orientieren. Das heißt nicht, dass
seine Philosophie für das Thema unergiebig ist. Die folgenden
Hinweise sollen zeigen, dass sich in seiner 2. Arbeitsperiode
Gedanken finden, welche die Vorgabe der platonischen Betrach-
tungsweise aufnehmen, abwandeln und stellenweise neu aneignen.
Diese Überlegungen suchen nicht nach einem Ort zwischen der
»ganzen« Vergangenheit und einer prekären »Zukunft«, sie zeigen

102

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 102



im Gesprächszusammenhang der Gegenwart Orte, für die der
Faktor »Form« unerläßlich ist. Das ganze Drama, das die »Über-
windung der Metaphysik« rund um diese begriffliche Konstruktion
aufbaut, ist unter diesem Aspekt überzogen. Formen haben einen
legitimen und sicher auch einen fehlgeleiteten Gebrauch. »Das
Schicksal des Abendlandes« in einer großen Erzählung zu fassen
ist die eine Option. Sie komprimiert den Rückbezug auf die
Griechen, die Deprivilegierung einer Bildungselite und eine kairo-
logische Wartestellung zur Überlebensstrategie für Kulturwissen-
schaften. Sehen wir zu, was Wittgenstein zur Prägung von Inhalten
durch eine Form zu sagen hat.
Das Verhältnis von Tractatus und Datenbanken zeichnet Heinz
Zemanek präzise. Er hat auf »die merkwürdige Entsprechung
zwischen Tractatus und Computer« hingewiesen [ZEMANEK

(1993)] S.86. Ich habe gezeigt, dass die in Elementarsätzen mani-
feste Struktur in einem Vertiefungs- und einem Ausweitungs-
schritt (über Urbilder und molekulare Sätze) zur Beschreibung
des Weltganzen erweitert werden kann. Auch Zemanek bemerkt,
»die erträumte Zuspitzung der Wahrheit auf eine Sammlung von
einfachen Elementarsätzen und ihren logischen Verknüpfungen
…« (a.a.O. S.97), legt den Akzent aber nicht auf die damit indu-
zierte Datenbankstruktur. Er gibt den Entwurf eines »Tractatus
informatico-philosophicus« (a.a.O. 110ff), in dem er Tractatus-
Zitaten informatische Paraphrasen gegenüberstellt. »Das logisch-
mathematische Bild der Tatsache ist der Gedanke.« (T 3) In diese
kurze Sentenz hat Wittgenstein den Umstand komprimiert, dass
die Gestalt, welche unsere Sprache dem Denken gibt, modellhaft
für die Beschaffenheit der Welt steht. Die wahren Sätze der
Sprache erfüllen ihr intendiertes Modell. Zemanek formuliert es
im Hinblick auf die operationale Anwendung von Computern zur
Modellmanipulation.

3Z Die Computer-Darstellung der Tatsachen hat die Form von
Programmen, Eingaben und Resultaten. 
3.Z1 Der Computer ist das ideale Werkzeug für den Entwurf — Betrieb
von Modellen. 
3.Z2 Der Computer wirkt zurück auf die Modellgestaltung. 

103

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 103



3.Z3 Für den Computer werden die jeweils gültigen oder modischen
Modelle benutzt. 
[ZEMANEK(1993)], S.113 

Die systematische Verbindung zwischen Tractatus und Infor-
matik besteht darin, dass in Wittgensteins Buch exemplarisch
eine Darstellung der Welt präsentiert wird, die durch die digitale
Maschine »in Betrieb genommen« und als universales Werkzeug
eingesetzt werden konnte. Zemanek deutet in seiner Paraphrase
aber auch die Grenze dieser Parallelisierung an. Anders als in der
unbedenklichen Totale zu Beginn des 20. Jahrhunderts erfolgt die
Modellierung durch Computer aufgabenspezifisch. Sie bedenkt
(mit ein wenig Selbstkritik), dass Modelle – modisch induziert
sein können.
Wittgensteins Abkehr von der großen Weltordnung wird von
Heinz Zemanek aus der Praxis der Computerwissenschaft plausi-
bel gemacht:

Die Tatsache nämlich, daß der Elementarsatz (das Lochkarten-Bit)
zutrifft, ist von der idealen Klarheit nur, wenn man vom Kontext absehen
kann. Nun ist es denkbar, einen Teil des Kontextes wieder durch
Elementarsätze zu erfassen. Diese Vorgangsweise hat aber keinen
Abschluss – der Kontext ist da, ehe die Arbeit beginnt, und er ist immer
noch da und teilweise offen, wenn die logische Arbeit zu Ende ist.
[ZEMANEK(1993)] S.97 

Diese wechselseitige Abhängigkeit zwischen der Analyse und dem
Feld, aus welchem der Untersuchungsgegenstand herausgeschnit-
ten werden muss, ist eine nicht hintergehbare Voraussetzung für
jeden Versuch, in Verständigungsprozessen »auf einen gemeinsa-
men Nenner zu kommen«. Personen, die eine Umwelt teilen, arti-
kulieren einen Teil von ihr, präzisieren die interne Kohärenz dieser
Artikulation und bieten sie Gesprächspartnerinnen zur Prüfung und
zur Reaktion an. Das gilt nicht alleine für die logische
Sprachanalyse. Heideggers Vorgehen im »Humanismusbrief« folgt
demselben Muster. Sprachliche Gebilde stellen sich gegen sprach-
liche Praktiken. Daraus entstehen Konfrontationen, wenn die arti-

104

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 104



kulierten Angebote sich vorweg gegen bestimmte praktische
Rezeptionen zur Wehr setzen, wenn etwa Heidegger ab initio
betont, dass seine Worte nicht »metaphysisch« zu verstehen sind.
Unter diesen Vorzeichen wird die Unterscheidung zwischen
Artikulation und Umfeld leicht eine Kippe zwischen thematischer
Fixierung und dem Fehlgehen der Thematisierung (des Kontexts
dieser Fixierung). 46 Das ist – grob gesagt – das Thema einer »for-
malen« Sprachvorgabe. An Wittgenstein richtet sich die Frage: Wie
lässt sich die Diskrepanz zwischen dem »herausgeschnittenen«
(Sprach-)Segment und seinem »Sitz im Leben« im Einzelfall –
spannungsreich – vereinbaren? 

Eine Lebensform

Es scheint, als hätte Wittgenstein das Große, Ganze einfach fallen-
gelassen. Die komprehensiven Formeln waren: »Die Welt und das
Leben sind eins.« (T 5.621), »Ich bin meine Welt.« (T 5.63) Die
Sprache bestimmt, welche Form diese Welt besitzt. Kein Über-
schuss zur offenliegenden Erkennbarkeit der Umstände, die wir
erfassen können, ist vorgesehen. (Damit wäre auch der Prozess der
Bildung endgültig abgeschlossen.) Solche Töne sind im späteren
Œuvre verschwunden. Es liefert keine markanten Formulierungen
zur Bestimmung des Menschen. Und doch besteht in diesem Punkt
eine Verbindung zwischen dem Tractatus und den Philosophischen
Untersuchungen; man ist versucht, es einen »Wink der Sprache«
zu nennen. An den Anfang der Untersuchungen stellt Wittgenstein
ein künstlich vereinfachtes Sprachsegment. Ein Baumeister kom-
muniziert mit seinen Gehilfen. Simple Muster herrschen vor, doch
das ist nur der Anfang. Rasch bemerkt Wittgenstein, dass eine
Sprache einer alten Stadt gleicht.

Unsere Sprache kann man ansehen als eine alte Stadt: Ein Gewinkel von
Gässchen und Plätzen, alten und neuen Häusern, und Häusern mit
Zubauten aus verschiedenen Zeiten; und dies umgeben von einer Menge
neuer Vororte mit geraden und regelmäßigen Straßen und mit einförmigen
Häusern. (PU §18) 

105

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 105



Die einfache Befehlssprache ist nur ein kleiner Winkel im umfas-
senderen Zusammenhang. Sie operiert mit Imperativen. »Würfel«
heißt: »Bring mir einen Würfel«. Das ist ein gutes Beispiel dafür,
wie ein Sprachausdruck aus dem Gebrauchszusammenhang her-
ausgegriffen und auf seine Funktionalität hin untersucht wird. Ein
Segment steht alleine, getrennt von seinem Umfeld, nämlich der
Sprache, der es angehören soll. »Und eine Sprache vorstellen
heißt, sich eine Lebensform vorstellen.« (PU §19) Das Wort ist
wiedergekehrt; das Leben besitzt eine Form.
David Kishik hat eine direkte Linie zwischen den großflächigen
Behauptungen im Tractatus und der unauffälligen Bemerkung in
den Untersuchungen gezogen.

This is the reason why the only expression for the existence of language,
though it is nothing that can be said in language, is the very existence of
life itself. Or, as he puts it in Philosophical Investigations, »To imagine a
language means to imagine a form of life«. (Wittgenstein 1958, § 19)
[KISHIK(2008)], S.112 

Es ist tatsächlich so, dass unter der Voraussetzung »Das Leben ist
die Welt« ([WITTGENSTEIN(1969b)] Tagebücher 24.7.16)
Sprachlogik und Sprachgebrauch im Leben-in-der-Welt begrün-
det sein müssen. Allerdings übersieht Kishik ein entscheidendes
Detail. Im Tractatus steht »die Grenze der Sprache (der Sprache,
die allein ich verstehe) …« (T 5.62), in den Untersuchungen eine
Sprache und eine Lebensform. Das Wiederauftauchen der Form
ist heruntermoduliert. Es lohnt sich, das Gefälle genau zu bestim-
men. Um den Terminus »Lebensform« hat sich eine engagierte
Diskussion unter Wittgenstein-Interpreten entwickelt47. Sie
betrifft – sozusagen als hermeneutische Streitfrage verkleidet –
ein zentrales Thema des postmodernen Denkens. Will man der
Sache auf den Grund gehen, ist die Konsultation des Wittgen-
stein-Nachlasses unerlässlich [WITTGENSTEIN(2000)]. Seine
Verfügbarkeit bedeutet nicht bloß eine Erweiterung des
Textbestandes. Sie macht Denkprozesse zugänglich, die aus den
vorliegenden Büchern nicht ersichtlich sind und noch keinen
Niederschlag in der öffentlichen Wahrnehmung der Wittgen-

106

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 106



steinschen Philosophie gefunden haben. [HRACHOVEC(2005)];
[HRACHOVEC(2001)]; [HRACHOVEC(2000)] Ich werde argumentie-
ren, dass sich in Wittgensteins Arbeitspapieren ein Umgang mit
dem Thema »Form« findet, der den Dekonstruktionen dieses
Begriffes an die Seite und gegenüber gestellt werden kann.
Die vergleichsweise Unscheinbarkeit des Hinweises auf »eine
Lebensform« kommt daher, dass »eine« im Normalfall als unbes-
timmter Artikel gelesen wird. Wir können uns, so führt es der §19
aus, »unzählige« Sprachen vorstellen und in diesen Fällen imag-
inieren wir jeweils eine Lebensform. Aus dem Blickwinkel des
Tractatus gibt es jedoch eine zweite, weniger selbstverständliche,
Lesart. »Eine« kann auch ein Zahlwort sein, dann würde
Wittgenstein sagen wollen: die eine Sprache gehört zur einen
Lebensform. Offenbar passt das ausgezeichnet zum frühen Buch,
im Kontext der Untersuchungen §19 wirkt die Deutung allerdings
aufgesetzt. Newton Garver hat es dennoch unternommen, für den
Singular zu plädieren. Nach seiner Überlegung gibt es für
Wittgenstein zweifellos zahlreiche Sprachspiele, doch alle
beruhen auf der einen Lebensform, die allen Menschen gemein-
sam ist. Isolierte Sprachfragmente müssen auf diesen Horizont
bezogen werden.

I cannot understand the words without understanding the activity, I can-
not understand the activity without seeing how it fits into the life of the
speaker, and I cannot do that without knowing what general form the life
of the speaker has. Now it is a very general fact that speakers all have the
same form of life. They are all human. What determines this form of live
is the capacity to use language. [GARVER(1994)] S.246 

In einer Fußnote auf der zitierten Seite empfiehlt Garver ausdrük-
klich, Lebensform mit dem Gesamtraum der Logik aus dem
Tractatus in Verbindung zu setzen. Er listet die fünf Stellen auf,
in denen »Lebensform« in den Untersuchungen vorkommt (die
§§ 19, 23 und S. 241, 174, 226) und bemerkt, dass vier davon in
der Einzahl stehen. Garver findet ein starkes Indiz dafür, dass es
um eine heikle Stelle geht: mehrere Philosophen, darunter so pro-
minente Kolleginnen (m/w) wie Stanley Cavell, Petra v. Morstein

107

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 107



und George Pitcher, zitieren Wittgensteins Belegstelle fälschlich
im Plural (a.a.O. S.242ff, 251ff).
Wie ganzheitlich sieht der späte Wittgenstein das Leben? Läßt
sich eine Gestalt für die Tätigkeit aller Menschen angeben? 

postmodern? 

Folgt man Garvers Interpretation, so gleicht sich Wittgensteins
Aussage der Problemstellung an, die Peter Sloterdijk aus
Heideggers Humanismusbrief gewonnen hat. Für alle Aus-
prägungen sprachlicher Kommunikation besteht ein Hintergrund,
die menschliche Art.48 Das sei ein Faktum der Naturgeschichte.
Die menschliche Lebensform bewirkt, dass wir uns miteinander
verständigen können, wie groß auch die Differenzen im Einzelnen
sein mögen. »Our form of life is disthinguished from the multitude
of animal forms of life by mastery of the use of language, in which
it is unique in the natural world.« (a.a.O. S.263) Die Gattungs-
geschichte ersetzt die Transparenz der allgewaltigen Logik.
Wittgenstein hätte deren Wirksamkeit durch einen naturalistischen
Pragmatismus ersetzt. Die Frage nach der Auszeichnung des
Menschen verläuft dann nach wie vor entlang der Bahnen, welche
das Formdenken vorschreibt. Und Newton Garver macht die pole-
mische Pointe seiner Interpretation unmißverständlich deutlich. Sie
wendet sich gegen Versuche, Wittgenstein zum Postmodernisten zu
machen. »The identification of forms of life with life-styles or cul-
tures has no basis whatever in the text, and it is particularly anti-
thetical to Wittgenstein’s thought.« (a.a.O. 266) Der Terminus
»Sprachspiel« lädt dazu ein, die Sprache in beschränkte und aus-
gedehntere Bezugssysteme zerfallen zu lassen und sich nicht mehr
um den Zusammenhalt zu kümmern. Das wäre ein Verzicht auf die
Problemstellung des Segments in seinem Umfeld. Es würde nicht
gefragt, woher die Form ihr Leben erhält und damit wäre auch die
Untersuchung der kontextübergreifenden Strukturen abgeschnit-
ten, die das platonische Unternehmen im Auge hat. N. Garver hat
an einer Formvorgabe festgehalten; viele Reaktionen zeichneten
dagegen eine variablere Situation.

108

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 108



Garvers Schlussfolgerung, es gäbe viele Sprachspiele, aber nur
eine menschliche Lebensform, ist schon als Interpretation des §
19 äußerst künstlich. Sie impliziert, dass die Parallele »eine
Sprache vorstellen …eine Lebensform vorstellen« genau genom-
men so gelesen werden muss: »eine Sprache vorstellen heißt, sich
die eine Lebensform vorstellen.« Die Partikel »eine« wäre asym-
metrisch im ersten Gebrauch ein unbestimmter Artikel, im zwei-
ten ein Zahlwort. Weniger gezwungen ist die Annahme, es gäbe
auch eine Pluralität von Lebensformen. Rudolf Haller hat N.
Garver in diesem Sinn widersprochen. Wer die Lebensform des
Menschen auf die Naturgeschichte gründet, macht aus ihr eine
Über-Form und zwar im Gegensatz zu Wittgenstein’s »Tatsachen
des Lebens«, die vielfältig und unabsehbar sind [HALLER(1988)]
S.132. Die Kontroverse ist vielstimmig geführt worden
[LÜTTERFELDS(1999)]. Sie hat Wittgenstein für die inter-kulturel-
le Philosophie reklamiert.
Es herrscht Einvernehmen darüber, dass die Belegstellen keine
eindeutige Antwort zulassen. »Form of life and its cognates occur
only half a dozen times in Wittgenstein’s published work.«
[GLOCK(2000)] S.6549 Man kann daraus »monistische«, aber
auch (moderat bzw. extrem) pluralistische Folgerungen ziehen
(a.a.O. 69ff). In Verbindung mit den Thesen über das Regelfolgen
ergeben sich starke Gründe dafür, Wittgensteins Sprachspiele als
situativ bedingte, in keiner höheren (Gattungs-)Vernunft fundier-
te Praktiken anzusehen. [BARRY(1996)]
Wittgensteins Anti-Platonismus ist leicht zu demonstrieren.
Sprachspiele – so könnte man gegen ihn einwenden – müssen
auch etwas miteinander gemeinsam haben. Alles sind Spiele. (Das
wäre ihre logische Form.) Wittgenstein antwortet, dass es kein
Gemeinsames gibt. Sie sind einander ähnlich. 

Ich kann diese Ähnlichkeiten nicht besser charakterisieren, als durch das
Wort Familienähnlichkeiten; denn so übergreifen und überkreuzen sich
die verschiedenen Ähnlichkeiten, die zwischen den Gliedern einer
Familie bestehen: Wuchs, Gesichtszüge, Augenfarbe, Gang,
Temperament, etc. etc. Und ich werde sagen: die Spiele bilden eine
Familie. (PU §67)

109

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 109



Begriffe entstehen nicht dadurch, dass Expertinnen – maßgeblich
für das Volk – aus der Vielfalt der Phänomene durch Urteils-
kompetenz scharfe Konturen herauspräparieren. Die Umstände,
ein jeweiliges Geflecht von Erinnerungen, Praktiken und
Antizipationen, bestimmen, was mit den zu analysierenden
Sprachsegmenten geschieht. Eben die Lebensformen. Und was
den Terminus »Form« betrifft, gilt das Gesagte nochmals. Auch
Lebensformen zeigen Familienähnlichkeiten. In dieser Argu-
mentationslinie hat sich der Anspruch des Tractatus verflüchtigt.
Wittgenstein steht in zahlreichen Interpretationen dafür, das totali-
sierende Ordnungsdenken aufzugeben und sich Detailfragen zu
widmen. Ich denke, dass das Potenzial der wittgensteinschen
Philosophie mit diesem Resumee nicht ausgeschöpft ist. Um diese
Ansicht zu entwickeln, muss eine Beschränkung aufgehoben wer-
den, unter welcher die Lebensform-Debatte der 80-er und 90-er
Jahre des vergangenen Jahrhunderts leidet. Sie bezog sich nicht auf
das gesamte corpus des Wittgensteinschen Nachlasses, sondern
blieb auf das mehr oder weniger zufällige Auftreten des diskutier-
ten Terminus in den publizierten Kompilationen fixiert. Das Bild,
das sich daraus ergab, war notgedrungen unterbestimmt. Im
Folgenden wird auf den vollen Bestand zurückgegriffen. 
Die Ausführungen gehen stark ins Detail. Einerseits weil die
philosophische Fundgrube des Nachlasses noch wenig bekannt
und noch weniger genutzt ist. Andererseits aber auch aus einem
strategischen Grund. Es ist kein Zufall, dass sich die Option
»Form jenseits der Dekonstruktion« nicht in programmatischen
Publikationen, sondern in unveröffentlichten, lange Zeit unzu-
gänglichen Arbeitsnotizen findet. Diese Art, mit Formen umzuge-
hen, erregt wenig Aufsehen. Sie praktiziert einen Bezug auf
Gestalt, ohne einer Form-Inhalt-Falle zu landen.

Provisorische Haltestellen

Wittgenstein war kein Postmodernist. Diese These soll, gestützt
auf Texte aus dem Nachlass, plausibel gemacht werden. Dazu
behandle ich vier Themenkomplexe. (1) Es kann kein Zweifel

110

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 110



darüber bestehen, dass Wittgenstein sich mit dem Zusammenhang
zwischen Sprachausschnitten und unterschiedlichen Lebensfor-
men auseinandergesetzt hat. Ein unverfänglicher Ausdruck für die
Problemstellung ist (2) »Lebensmuster«. Sie interferieren mit –
sprachlich artikulierten – Einzelsituationen. Wer diese adäquat
verstehen will, muss sich darauf einlassen, die Muster als den
Hintergrund der Vorfälle zu sehen. Das ist Wittgensteins Version
der Einbettung der Phänomene in ein Umfeld (und eines »gebil-
deten« Lebens). Dabei ist zu berücksichtigen, dass die Muster
ihrererseits keine Bestandgarantie besitzen. Der (3) Lebensstrom,
der sie trägt, lässt sie (die Muster) bei Gelegenheit verblassen
oder die Gestalt wechseln. 
Wir operieren mit Schablonen, die uns zur mittelfristigen
Orientierung im Unabsehbaren helfen sollen. Dies alles zugestan-
den ist die Plastizität der Muster dennoch nicht das letzte Wort.
Zum Leben gehört auch eine Gegenwart, die den Lebensstrom
gleichsam vertikal durchschneidet. (4) Leben ist eine
Koproduktion von Formvorgaben und Variabilität. Sozusagen
eine Folge von Tanzschritten, die ein Standbein und ein Spielbein
verlangen. Um den Gesichtsausdruck zu ändern, braucht man ein
Gesicht. ([WITTGENSTEIN(2000)] Ms 124, S.148), das heißt: eine
physiologische Ordnungskategorie als Schauplatz der
Veränderung. »Wie wir nichts mit den Händen bewegen können
wenn wir nicht mit den Füßen feststehen.« (Ms 107, S.294).50 Die
Auseinandersetzungen über den Singular oder Plural von
»Lebensform« verdecken den größeren Zusammenhang des
Problems. Er liegt darin, dass die Isolation von Sprachspielen die
Frage aufwirft, wozu und wie diese künstlichen Segmente gut
sein können. »Indem man das Sprachspiel anzeigt, zeigt man die
Verbindung der Sprache mit dem Leben. D.h. die Verwendung der
Sprache mit den anderen Lebensvorgängen …« (Ms 137, S.61b),
»…wie die Sprache in ihr Leben eingreift.« (Ms 140 S.21) Das ist
zunächst eine platte Opposition, auf der einen Seite ein Modell,
auf der anderen ein unspezifischer Ausdruck (»Leben«), der alles
und nichts bedeuten kann. Terminologisch präzise unterscheidet
Wittgenstein in einer anderen Bemerkung.

111

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 111



Kämen wir in ein fremdes Land mit fremder Sprache und fremden Sitten,
so wäre es manchmal leicht eine Sprach- und Lebensform zu finden die
wir Befehlen und Befolgen zu nennen hätten, vielleicht aber besäßen sie
keine Sprach- und Lebensform die ganz unsern Befehlen etc. entsprächen.
So wie es vielleicht ein Volk gibt, das keine unserm Gruß entsprechende
Lebensform besitzt [WITTGENSTEIN(2000)] Ms. 165, S.110 

Sprache und Lebensform sind in diesen Sätzen strikt paralleli-
siert. Befehlen oder Grüßen sind Lebensformen. Wenn wir auf
eine Gesellschaft stoßen, die grün und rot in der Natur so wahr-
nimmt, wie wir im Herbst manche Blätter, können wir erwarten,
dass sie ein Wort für diese Farbe haben.

Denke Dir etwa, Menschen nähmen in der sie umgebenden Natur ein stän-
diges Übergehen von roten Färbungen in grüne und von grünen in rote
wahr, und zwar so wie wir es im Herbst an manchen Blättern sehen, die
nicht zuerst gelb und dann rot werden, sondern die durch einen dunkel
schillernden Ton vom Grünen ins Rote übergehen. Für diese Menschen
gehören rot und grün immer zusammen. Es sind zwei Pole des Gleichen.
[WITTGENSTEIN(2000)], Ms 115, S.238 

Durch diese Präzisierung wird der konturlose Ausdruck »Leben«
geschärft. Er dient als Gegenbegriff zum Sprachspiel und kann
ähnlich spezifiziert werden. Das »Leben« der grün-rot-Inte-
gralisten kann an den entsprechenden Punkten festgemacht wer-
den. Dann sind auch die Lebensformen nicht »natürlich«, sondern
in analytischer Absicht festgelegt. Dann kann man fragen, worauf
diese Gestaltprinzipien beruhen.
Genau diese Herausforderung nimmt Wittgenstein auf. Er über-
legt, wie sich eine Lebensform zu ihren unterschiedlichen
Ausprägungen und andererseits zur Frage ihrer eigenen
Definitheit verhält. Die Farbbezeichnungen »grün« und »rot« tau-
chen in diversen Sprachspielen auf. (»So grün war mein Tal.«,
»Es grünt so grün …«.) Diese Vorkommen korrespondieren und
differieren, bezogen auf die Lebensform der Durchschnitts-
europäerin. »Herbstlaub ist grün« passt nicht zu unserer
Wahrnehmung und Praxis, es gehört in eine andere Lebensform.

112

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 112



Wir können uns solche Alternativen vorstellen. Manche sind
offensichtlich realisiert. Auch für solche Eventualitäten benötigen
wir Begriffe. Wittgenstein hat ein erstaunliches Repertoire an
Stichworten für diesen Umstand. Er spricht von »Lebensmuster«
(Ms 137, S.59b, S.100a; Ms 167; S.16r; MS 232, S.650, S.759),
»Lebensteppich« (Ms 142, S.13, Ms 169, S.68v) und »Lebens-
schablone« (Ms 137, S.99a). Der darin enthaltene Formbegriff ist
nach zwei Seiten hin orientiert, gegenüber einzelnen Vor-
kommnissen eines Lebens und gegenüber der Erwägung, dass er
selbst ein Vorkommnis darstellt.
»Wir reden also über Muster im Lebensteppich.« (Ms 169, S.68v)
Eine wiederkehrende Gestalt dient dazu, Singularitäten zu veror-
ten. »grün« alleine sagt gar nichts, man muss Gelegenheit haben,
diese Vokabel in ein Sprachspiel einzupassen, das in einer
Lebensart verankert ist. Wittgenstein betrachtet ein Sprachspiel,
das wir mit dem Terminus »Muster« spielen können.

Dabei denke ich so: wir hätten auf einem Streifen ein regelmäßig fortlau-
fendes Bandmuster und auf diesem Muster also einen Grund eine
Zeichnung oder Malerei die wir mit Beziehung auf das Muster beschrei-
ben da uns diese Beziehung das Wichtige ist. Wenn das Muster liefe a b c
a b c a b c, so hätte ich z.B. einen besonderen Begriff dafür, daß etwas
Rotes auf ein c fällt und etwas Grünes auf das nächste e.
[WITTGENSTEIN(2000)], Ms 137, S.98b 

Die Beziehung auf das Muster ist das Wichtige. Ein Farbklecks
kann für sich alleine stehen, Bedeutung kommt ihm nur in einem
Rahmen zu. Solche Rahmen denkt Wittgenstein nicht starr. Es
handelt sich um »ein sehr kompliziertes, filigranes Muster, das
wir zwar nicht nachzeichnen könnten, aber nach einem allgemei-
nen Eindruck wiedererkennen.« (Ms 137, S. 53b) Das ist der
Formenreichtum des Lebens. Er bewirkt, dass wir nicht sicher
sein können, ob Einzelheiten tatsächlich dem gewählten Muster
unterliegen. Am Beispiel des Regelfolgens – Regeln sind ausfor-
mulierte Handlungsmuster – hat Wittgenstein diskutiert, dass es
unmöglich ist, die Praxis mit einer Schablone so fix zu determi-
nieren, dass zwischen der Mustervorgabe und der Zuordnung der

113

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 113



spezifischen Ausführung keine Lücke entstehen kann. »Könnte
also Bestimmtheit nur dort sein, wo regelmäßige Lebensläufe
sind? Was tun sie aber, wenn ihnen ein unregelmäßiger Fall unter-
läuft?« (Ms. 137, S.59b). Drei Alternativen stehen zur Verfügung.
Erstens bestehen »regelmäßige Lebensläufe«, bezüglich derer
Sprachspiele präzise definiert sind. Zweitens ist es öfters schwie-
rig, innerhalb eines Lebenslaufes über seine Regelmäßigkeit klar
zu kommen. Dann fällt die Zuordnung eines Sprachspiels zu
einem der angebotenen Muster schwer. Und mit der dritten
Möglichkeit gelangen wir im Kontext der Vorstellung vom
»Sprachmuster« in den Bereich des Vor-Definiten. »Ein
Lebensmuster ist die Basis einer Wortverwendung. Das Muster
ändert sich. Das Sprachspiel kommt ins Wanken.« (Ms 167,
S.16r) Der Stabilisierungsfaktor, dessen sich Menschen gerne
bedienen, ist zeitweise instabil. »Mir fehlen die Worte.« 
Eindrucksvoll formulierende Philosophen (m/w) sprechen von
»Sein und Zeit«. In Wittgensteins Bild zur Verständigung über die
Begriffsverwendung ist der Zeitfaktor vorgesehen. Ein Band,
dem ein Muster aufgeprägt ist, läuft regelmäßig fort. »Das Band
zieht an mir vorbei.« (Ms. 169, S.68v) Die Abläufe, die uns
Gelegenheit geben, an ihnen Muster zu erkennen, enthalten
Brüche. Das ist die Seite, an welcher die Formen in Richtung
Unbestimmtheit weisen. Wir können uns »den Hintergrund« als
»kompliziertes filigranes Muster vorstellen«, aber auch als weni-
ger organisiert. »Der Hintergrund ist das Getriebe des Lebens.
Und unser Begriff bezeichnet etwas in diesem Getriebe.« (Ms.
137, S.53b). Begriffe stehen doppelt auf dem Prüfstand. Sie sind
– unvollkommen – mit Lebensmustern korreliert und sie bleiben
»im Trockenen« zurück, wenn sich diese Muster ändern. Wenn
die vorläufige Orientierung in den »Handlungen der verschiede-
nen Menschen, wie sie durcheinanderwimmeln« (Ms. 137, S.54b)
verlorengeht, »wenn nun einmal Anomalien in dem Muster auf-
treten …« (Ms. 137, S.98a), verschwimmen die Bezugsebenen
für Sprachausdrücke. Es ist nicht mehr entscheidbar, ob sie rela-
tiv auf ein anderes, bereitstehendes Muster zu verstehen sind,
oder ob überhaupt die Sicherheit eines Musters fehlt. Die miss-
lungene Einrichtung der Netzwerkkarte eines Computers

114

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 114



[HRACHOVEC(1996)] kann durch eine Fehlkonfiguration verur-
sacht sein – oder die Karte ist defekt. Hierauf ist Otto Neuraths
Spruch gemünzt, wir seien wie Seeleute, die ihr Schiff »auf offe-
ner See umbauen müssen, ohne es jemals in einem Dock zerlegen
und aus besten Bestandteilen neu errichten zu können.«
[NEURATH(1932/1933)], S.206

Unentbehrliche Formsachen

Die Abstufungen von der Präzision zum Gewimmel sind darge-
stellt. Wittgenstein zieht den ganzen Bogen, vom Formalismus
einer kontrollierbaren Sprachkonstruktion zu den verschiedenar-
tigen Perturbationen, denen ihre Festlegung ausgesetzt sein kann.
Die Lebensformen unterliegen ihrerseits dem »Strom der Welt«
(Ms. 209, S.18) Worin liegt nun der Halt, den wir unter diesen
Umständen erwarten können? Kommt diese Analyse nicht letzt-
lich doch darauf hinaus, dass Wittgenstein die Frage nach
bedingungsloser Orientierung im Lauf der Dinge aufgibt? 
Sowohl der Entwurf der Seinsgeschichte, als auch das Bild des
fortlaufenden Bandmusters, implizieren, dass es in der Welt für
Menschen keine definitiv sicheren Haltestellen gibt und dass auch
Formkonventionen wie Bildung sie nicht herbeizaubern können.
Die Frage ist darum: Wie haben wir uns die Gestaltanteile zu den-
ken, die unser Leben mit bestimmen? Eine Überlegung aus 1930
gibt prägnante Auskunft. Es handelt sich um eine allgemeine
These, die in Verbindung mit einem Beispiel expliziert wird. Den
Anfang macht eine Frage, die direkt in das Umfeld von
Datenbanken passt. Ihr Bezugsfeld sind tote, d.h. aus dem
menschlichen Zeitverlauf herausextrahierte Daten. »Wenn die
Welt der Daten zeitlos ist, wie kann man dann über sie reden? »
(Ms. 209, S.18) Menschen stehen im »Strom des Lebens«; sie
unterliegen dem Gewimmel. Eine abgezirkelte Ordnung trifft auf
den Lauf der Dinge.
Der Schnittpunkt liegt im Aussagesatz. Er ist ein zeichenartiger
Sprachextrakt mit einer entscheidenden Besonderheit: dieser
Extrakt unterliegt der Meinungsbildung und dem Urteil.

115

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 115



Menschen einigen sich darauf, eine solche Wortkombination zur
Befestigung gemeinsamer Verhaltensweisen zu verwenden.
»Unsere Sätze werden von der Gegenwart verifiziert.« (a.a.O.)
Die Übereinstimmung zwischen Personen, die in einer Welt ver-
bunden sind, geschieht in der gelebten Gegenwart. Sie produziert
die checkpoints, an denen einander das Leben der Sprachgruppe
und die Datenstrukturen treffen. Allgemein betrachtet ist das eine
Variation der dreigliedrigen Abstufung »Einzelfall – Lebensform
– Unergründlichkeit«. Zusätzlich illustriert Wittgenstein seine
These. Die angesprochene Struktur findet sich in alltäglichen
Beispielen wieder, z.B. einem Maßstab. Er ist ein Kompositum,
ein physisches Ding, das eine bestimmte Länge hat. Ein
Weltbestandteil, den wir als Messgerät verwenden. Aus dieser
Verwendung bezieht es seine Form; sie ist ein Muster, dessen wir
uns bedienen, um Einzelvorkommen zu kategorisieren.

In diesem Falle kann man auch nicht sagen: Ja, der Maßstab mißt die
Länge trotz seiner Körperlichkeit, freilich, ein Maßstab, der nur Länge
hätte wäre das Ideal, wäre quasi der reine Maßstab. Nein, wenn ein
Körper Länge hat, so kann es keine Länge ohne einen Körper geben.
[WITTGENSTEIN(2000)], Ms.209, S.18 

Die Schablone macht nur Sinn im Zusammenspiel mit den
Aufgaben (der Längenmessung), für welche wir sie entworfen
haben. Die Hinweise sind in gewisser Weise banal, man könnte
paraphrasieren: Form besteht nicht ohne Inhalt.
Doch das Beispiel enthält eine prinzipiellere Lehre. »Die Länge«
ist zwar abstrakt, aber nicht so entrückt, dass sie nicht auf dieses
Messding abgestimmt wäre. Faktische Maßstäbe nehmen an die-
ser Vorausbestimmung innerhalb der Praxis des Messens teil.
Unsere Sätze sind nicht irgendwelche Zusammenstellungen von
Wörtern. »Sie müssen das Zeug haben, um von ihr (der Gegen-
wart h.h.) verifiziert werden zu können.« (a.a.O.) Wenn diese
Abstimmung zwischen der Materialität und der Formvorgabe das
entscheidende Moment ist, steht und fällt das menschliche
Verhalten in der Welt mit ihr. Einen Maßstab zu verwenden heißt,
über eine Praxis zu verfügen, die eine »Form des Maßstabs« (die

116

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 116



Länge) mit einer Singularität (diesem Stock) synthetisiert.
Wittgenstein weiß wohl, dass Gummibänder dieser Aufgabe
schlecht, aber manchmal doch gewachsen sind, und dass es keine
universal einheitliche Lebensform des Messens gibt. Aber das ist
unbezweifelbar: Damit jemand messen (und einen Beitrag zur
Diskussion des Messens liefern) kann, muss sie sich auf diesen
Typ der Synthesis einlassen. Es ist nicht möglich, Materialität und
Formeinwirkung separat nebeneinanderlaufen zu lassen und zu
verstehen, was eine Messung ist. Für Sätze gilt dann, dass sie in
einem Gebrauch »beheimatet« sind, der ihre Gestalt mit einer
Situation verbindet. So erhalten sie die Spannung, die sie der Welt
entgegenbringen. Sie geht verloren, wenn man die Kooperation
der beteiligten Faktoren auseinanderdividiert. Messungen, oder
aber Behauptungen, sind nicht unerschütterlich und können ver-
blassen, überlagert werden, zerfallen. Und dennoch: ohne sie geht
nichts. In ihnen hat sich eine Form im Gewimmel festgesetzt.
Die Ideen, Urbilder und Paradigmen, unter deren Aufsicht die
weisen Männer menschliches Verhalten stellen wollten, haben
ihre Endgültigkeit verloren. [HRACHOVEC(1992)] Trotzdem: Um
miteinander auskommen zu können, müssen Menschen unabläs-
sig den Zeitablauf durchkreuzen und Position beziehen. Sie ver-
wenden eine Form; sie unterbrechen die Verkettung der
Ereignisse. Der Bus hält an provisorischen Haltestellen nicht pro-
visorisch.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 117



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 118



Reformulierungen, Reformen, Refugien

Eine »gebildete Person« kennt und befolgt Formen, die sie als
kultiviert ausweisen. Sie sind ihr nicht äußerlich. Gebildete haben
die normativen intellektuellen Vorgaben ihrer Gesellschaft ins
Leben integriert. Sie beherrschen die herrschenden Formen.
Damit sind sie eine Art Oberschicht. Nicht Adel, Politiker oder
Wirtschaftsbosse, sondern Repräsentantinnen des »Kultur-
lebens«, auf das sich Staaten einiges einbilden. Die vorangegan-
genen Kapitel haben Strukturmerkmale dieses Bildungsbegriffes
untersucht und festgestellt, dass er aus der Fugen geraten ist. Die
Motive, die er synthetisiert, bestehen noch, aber sie lassen sich
nur mehr mit Mühe zu jenem lebensbestimmenden Bogen span-
nen, den uns die Theoretiker der Sozialisation durch Aneignung
eines kulturellen Kanons anbieten. Der Nachweis dieser These
wurde kompakt, unter Berufung auf einige zentrale Texte dieser
Tradition, geführt. Das Abschlusskapitel ist demgegenüber
impressionistisch. 
Die Skizze einiger Entwicklungslinien der europäischen Philo-
sophie führte zu einem zwiespältigen Ergebnis. Theoretikerinnen,
die sich des Themas Bildung annehmen, sind (verkürzt gesagt)
Nostalgiker und/oder Eklektikerinnen. Nostalgisch ist die Klage
über die vergangene Blüte. Der Eklektizismus bietet zwei
Varianten. Eine besteht darin, unter dem Generalvorbehalt des
verlorenen Zustands einzelne Gedanken herauszugreifen und auf
Sachgehalt und Brauchbarkeit zu prüfen. Diese Option verbindet
die abendländische Rückschau mit Guerillataktiken. Zur
Dekonstruktion passt der Glaube an eine andere Welt. Weniger
anspruchsvoll ist eine zweite Art, die nach der Feststellung des
Verblassens großer Erzählungen die bestehenden Sachverhalte
prüft und sich zu orientieren sucht.51 Die Varianten lassen sich
nicht sauber trennen. Bestehende Sachverhalte haben eine
Geschichte, die ihrerseits in fortschrittsfreundlichem, oder aber
verlustgeprägtem Ton, auf Sachverhalte zurückgreift. Die
Diagnose des vorliegenden Buches belässt es bei diesem Resultat.

119

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 119



Der gesellschaftspolitische Stellenwert von Bildung ist damit
kaum berührt. Dabei handelt es sich um andere Fragen. Die
Zugänglichkeit des Bildungssystems eines Staates, seine Kosten
und sein Erfolg in der Beförderung persönlicher Ambitionen und
des Gemeinwohls stehen im Vordergrund. Die Verbindung zwi-
schen politischen Programmen und gedanklicher Fundierung ist
lose geknüpft. Nach Prüfung der vorgelegten Quellen ist nicht
ersichtlich, wie philosophische Arbeit gegenwärtig daran etwas
ändern könnte. Wohl aber ist diese Tätigkeit selbst ein Teil der
kontroversen Verhältnisse im Streit um Bildung. Universitäten als
Institutionen unterliegen wechselnden politischen Zugriffen,
gegen die sich ihre Mitglieder bisweilen heftig zur Wehr setzen.
Als starker Einfluss hat sich im letzten Jahrzehnt die
Deregulierung dieser staatlich etablierten Bildungsanstalten nach
Marktprinzipien erwiesen.
Davon war bis jetzt in diesem Buch wenig die Rede. An Jacques
Derridas Manifest ist die Opposition gegen die Zweckwidmung
der akademischen Tätigkeit sichtbar geworden. Es gehört zum
ersten Typ von Eklektizismus. Das folgende Kapitel vertritt die
andere Art. Es greift einige Blickpunkte heraus, die in der Debatte
hilfreich sein können. Eine Opposition zwischen Kultur-
wissenschaften und Wirtschaftsinteressen aufzubauen ist nicht
schwierig. Die Mangager bieten reichlich Anlass zur Kritik.
Verdeckt bleibt dabei die Möglichkeit, aus einer solchen
Konfrontation auch zu lernen. Im Folgenden werden beide
Optionen demonstriert. 
Eine zwischenzeitlich populäre Kombination zwischen Bildung
und Datenbanken sind »Wissensbilanzen«. Hier wird, so sugge-
riert der Ausdruck, mit Bildungsgütern Rechnung gemacht. Eine
erste Glosse befasst sich mit diesen Zwischensummen des »intel-
lektuellen Kapitals«, die auch ins Universitätsmilieu durchschla-
gen. Der Begriff ist dubios, doch es ist nicht sinnlos, produktive
Beziehungen zwischen wirtschaftlichen Interessen und theoriege-
leiteter Forschung herzustellen. Als Beispiel skizziere ich in einer
zweiten Glosse Grundgedanken der »Wachstumstheorie«. Sie
betrifft unter anderem die Frage, wie »geistige« Impulse, die
einen bedeutenden Beitrag zur Produktivität moderner Gesell-

120

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 120



schaften leisten, in der ökonomischen Theorie einzuordnen sind.
Es zeigt sich: in der Nähe zu Platon.
Das sind zwei Seitenblicke eines Philosophen in den Bereich des
Managements und der Volkswirtschaftslehre. Konkreter (und
autobiographisch) werden die beiden abschließenden Segmente.
Eine einschneidende Reorganisation des Hochschulwesens im
Hinblick auf internationale Vergleichbarkeit und deregulierte
Konkurrenz ist die Bolognareform, welche österreichischen
Universitäten per Gesetz verordnet wurde. Ein Rückblick auf die-
sen Vorgang an der Universität Wien analysiert das Grundmuster
der Umstellung, Er fasst die Erfahrungen des Autors (des
Vorsitzenden der zuständigen Curricularkommission) zusammen.
Diese Tätigkeit war weit entfernt von den hier dargestellten Über-
legungen zu Bildung. Der Bericht markiert einen politisch-orga-
nisatorischen Gegenpol; die Frage der Vermittlung bleibt offen. 
Auf einem Umweg wird zuletzt versucht, im Kleinen einen
Gesamteindruck wiederzugeben. Als Reaktion auf die Bologna-
reform, und inspiriert vom idealistischen Bildungsbegriff (»Bil-
dung statt Ausbildung«), kam es im Spätherbst 2010 zu massiven
Protesten der Studierenden an Österreichs Hochschulen. Das
Auditorium Maximum der Universität Wien war wochenlang
besetzt. In diesem Kontext hielt ich eine Anfängerübung, die ein
Wiki begleitete.52 Eine Montage aus Beiträgen in dieser koopera-
tiven Plattform vermittelt Eindrücke vom Geschehen. Die
Demontage des emphatischen Begriffes, zugleich seine
Wiederinbetriebnahme, und die Erschließung eines neuen
Mediums zur Unterstützung kollegialer Lernvorgänge, finden
gleichzeitig statt. Einfacher ist der Problemstand nicht zu präsen-
tieren.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 121



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 122



Wissensbilanzen

Ein ehemaliger Trainer der österreichischen Fußballnational-
mannschaft sagt in einem Interview über seine Tochter: »Die
Michaela hat immerhin einen Doktor-Titel, und der ist mehr wert
als alle meine Fußball-Titel zusammen.«53 So sieht eine
Rangordnung in europäischen Kulturstaaten aus. Expertise am
Fußballfeld ist eine profitable, aber letztlich eingeschränkte
Sache. Wirklich wertvoll ist die akademische Ausbildung. Das
Doktorat verbürgt nicht einfach gut dotierte Posten, sondern eine
Befriedigung höherer Art. Die Auskopplung vom direkten
Umsetzungsdruck des handwerklichen oder firmengesteuerten
Tagesgeschäftes verleiht Souveränität und Sozialprestige. In die-
ser Linie liegt auch die Auffassung, dass die Beschäftigung mit
Wissen für sich alleine wertvoll ist, sei es wegen der sachlichen
Attraktivität, sei es, weil sie ins Bild des Menschen als eines ver-
nünftigen Akteurs passt.54

Die Einschätzung Josef Hickersbergers ist zunehmend antiquiert.
Am Organisationswandel der Universitäten lässt sich die
Erschütterung der konventionellen Reihenfolge des Bildungs-
systems gut verdeutlichen. Die Wiener Situation, in der das
Universitätsgebäude ähnliche Repräsentationsaufgaben erfüllt,
wie das Parlament, zwei große Museen und das Burgtheater, ist
ein Extrem, doch sachlich spiegelt sie die Rolle der Hochschule
als einer staatlichen Schlüsselinstitution schräg vis á vis vom
Regierungssitz. Vom Kaiser bis zu den Wissenschaftsministern
(m/w) der 90-er Jahre des vergangenen Jahrhunderts stand das
österreichische Universitätswesen unter der Führung einer
Bürokratie, die – fachlich offenbar unbefugt – das Protektorat des
Staates über seinen tertiären Bildungssektor ausübte.
Akademisches Wissen wurde in dieser politischen Konstellation
durch eine Behörde vor der Vermischung mit zweckorientierten
kognitiven Kompetenzen geschützt. Die Universitäten haben, so
wenig wie die Post oder die Energieversorger, als nationale
Monopole Zukunft. Zu eklatant ist der Widerspruch zwischen der

123

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 123



großen Geste, mit welcher die Regierung direkte Verantwortung
für die Wissenschaftsentwicklung der Nation übernahm, und ihrer
Unzuständigkeit in allen Detailfragen, die faktisch dazu führte,
dass eine kleine Gruppe akademischer Funktionäre die Vorgänge
in dieser Reservation bestimmte. Anstelle des Modells von
Staatsbeamten (m/w) im universitären Sondereinsatz trat das
Vorbild der Firmenorganisation mit Vorstand, Aufsichtsrat und
Betriebsrat. Die Hochschulen sind selbst verantwortlich für ihr
Auftreten am Bildungsmarkt. Sie verhandeln mit dem Minis-
terium um die Ressourcen, die sie zur Erfüllung der akkordierten
Zielvorgabe benötigen. Der Paradigmenwechsel provoziert einen
Identitätskonflikt, der sich in den betroffenen Institutionen in
unterschiedlicher Stärke bemerkbar macht. Hans N. Weiler hat
konstitutive Ambivalenzen der deutschen Universitäten beschrie-
ben. Sie betreffen Autonomie, Reformen, Hochschulzugang,
(Inter-)Nationalität und die Rolle der Studierenden. Letztlich deu-
ten sie darauf hin, dass sich zwei Auffassungen von Wissen
gegenüberstehen:

Here there reigns, on the one hand, the time-honored notion of the academy
as the place where knowledge is pursued for its own sake. On the other hand
there prevails – in its crassest form – what has come to be known as the
notion of shareholder value. In this kind of ambivalent perspective, scholars
are at once seen as independent high priests of knowledge, or as public ser-
vants of whom certain outcomes are expected. [WEILER(2005)] S.15f 

Die Phrase »hohe Priester der Wissenschaft« kommt nicht von
ungefähr. Zweifellos ist das moderne Leben durchgängig von
Ergebnissen wissenschaftlicher Arbeit geprägt, doch die »ange-
wandte Forschung« erreichte selten das Prestige der
Grunddisziplinen. Darwin, Einstein, Freud und Foucault konnten
im Windschatten des alten akademischen Systems unterkommen,
ohne den Geldgebern die Nützlichkeit ihrer Untersuchungen vor-
weg nachweisen zu müssen. Ein Unternehmen, das den Erfor-
dernissen von Nachfrage und Angebot von »Bildungsgütern« zu
genügen hat, wird nur beschränkten Wert auf Prinzipienwissen
legen.

124

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 124



Die »university of culture« (Bill Reading55) repräsentierte eini-
germaßen homogene nationale Traditionen und berief sich auf ein
simples Modell des Wissenstransfers, dem gemäß sich die
Ergebnisse ihrer Grundlagenforschung sukzessive in den
Anwendungsbereichen, insbesondere der Wirtschaft, ausbreite-
ten. »The university of culture is no more.« [COWAN(2005)] S.3
Einen lebhaften Eindruck der Hoffnungslosigkeit akademischer
Würde bietet die kleine Schrift Jacques Derridas über die
Universität, die schon im vorigen Kapitel kommentiert wurde,
und in welcher der Meister der Dekonstruktion die von ihm selbst
unablässig zerlegten Traditionszusammenhänge um das sugges-
tive Wort »Professor« (Bekenner) neu zu bündeln versucht.
[DERRIDA(2001)] Und die Proliferation von Expertise in
Innovationssystemen erweist sich bei näherem Zusehen auch als
kompliziert zwischen diversen gesellschaftlichen Akteuren ver-
schaltet.
Universitäten partizipieren an einer multivalenten Kooperations-
umgebung und werden darauf angesehen, was sie zur ökonomi-
schen Entwicklung beitragen. Ihre innovative Kapazität ist ein
geteilter Segen, sofern sie dazu eingesetzt wird, die relative
Eigenständigkeit der Hochschulen vom Tagesgeschäft auszuhe-
beln. 

Weil sie gänzlich unabhängig, ganz auf sich gestellt ist, bleibt die
Universität auch eine schutzlos preisgegebene, einzunehmende, zuweilen
zur bedingungslosen Kapitulation verurteilte Festung. Wohin sie sich
auch begibt, sie sthet kurz davor, sich preiszugeben. Weil sie es nicht dul-
det, daß man ihr Bedingungen aufzwingt, ist sie, blutleer und abstrakt,
manchmal gezwungen, sich bedingungslos zu ergeben. [DERRIDA(2001)]
S.17 

Paradigmatisch nennt Robin Cowan die Beispiele zweier kanadi-
scher Mediziner (m/w), deren Laborarbeit mit den Interessen von
Pharmakonzernen kollidierte, welche die betreffende For-
schungsinstitution subventionierten.56 Der Typus des Hochschul-
lehrers (m/w) war bisher von jenem der Unternehmerin (m/w)
deutlich unterschieden. Die Frage, ob eine Behauptung zutrifft,

125

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 125



wurde von ihrer Nützlichkeit meist getrennt gehalten. »Die
Forschung und ihre Lehre ist frei« bedeutete ein staatlich ver-
brieftes Privileg zur Wahrheitssuche. Die Geisteswissenschaften,
die derart klischeehafte Vorgaben selbst energisch demontiert
haben, sind nicht die besten Advokaten eines geschichts-enthobe-
nen Standards für die eigene Tätigkeit. Als neue Richtschnur bie-
tet sich die Wirtschaft an. Die Ausführungen eines Promotors des
österreichischen Universitätsgesetzes 2002 exemplifiziert die
Situation.
Die Universitäten geraten in den Sog betriebswirtschaftlicher
Betrachtungen. Natürlich sind sie schon lange Unternehmen (sui
generis), die Veränderung betrifft die Legitimation und damit
auch das Selbstverständnis der Institution, darum auch ihre
Existenzberechtigung. So prognostiziert der Soziologe Stefan
Titscher, als Sprecher einer Steuerungsgruppe des österreichi-
schen Wissenschaftministeriums: 

In den kommenden Jahren wird sich die Einstellung der universitären
Hauptakteure dahingehend verändert haben, dass zwei Stufen der
Transformation als selbstverständlich angesehen werden: Zunächst wird
Kapital in Wissen transformiert, und in einem zweiten Schritt wird
(neues) Wissen in Kapital umgwandelt. Dass diese zwei Stufen als selbst-
verständlich angesehen werden, meint, dass sie als die Kernprozesse
universitärer Produktion begriffen werden. werden. [TITSCHER(2004)]
S.123 

Der Staat investiert in die wissenschaftliche Tätigkeit, die sich in
der Folge in Renditen umsetzen lässt. Das ist der grobe Kern, der
gleich anschließend durch eine Modifikation adaptiert wird.
Titscher beruft sich auf den erweiterten Kapitalbegriff Pierre
Bourdieus, der aus der Analyse der Hegemonialstrukturen sozia-
ler Systeme stammt. 

Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass hier der Kapitalbegriff – analog zu
Pierre Bourdieu – weiter gefasst wird und nicht nur ökonomisches, son-
dern auch kulturelles Kapital (wie Fähigkeiten, Qulifikationen), soziales
Kapital (das sich in Beziehungen, Verpflichtungen niederschlägt) und

126

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 126



symbolisches Kapital (manifestiert in Rankings und anderen
Prestigewerten) meint. [TITSCHER(2004)] a.a.O. 

Das flache ökonomische und das differenzierte soziologische
Verständnis von Kapital verschränken sich in einer aufschlussrei-
chen Hybridform. Das eine ist eine Finanztransaktion, das andere
ein Entwicklungsprozess innerhalb einer Organisation. Es ist ein
Unterschied, ob jemand den Gehalt einer Professorin zahlt, oder
ob die Professorin in eine Berufungskommission nominiert wird.
Bourdieus Analogie der Wertschöpfung ist sicherlich suggestiv,
doch sie wird bedenklich, wenn die analogisierten Bereiche in
eine gemeinsame Konstruktion gepackt werden. Das Kapital1 des
Ministeriums induziert Kapital2 der Universitäten, die ihrerseits
aus Kapital2 Kapital1 und Kapital2 generieren. Geld macht wis-
senschaftliche Qualität und diese Qualität macht Geld.
Schließlich zählen beide Faktoren als »Kapital«. Zur politischen
Rechtfertigung des Universitätsbudgets ist diese Formel gut
genug. (Österreichs berüchtigte »Weltklasseuniversitäten«.) Für
den feineren Geschmack steht die Differenzierung im
Kapitalbegriff bereit. Sie ist in diesem Kontext strategisch dop-
pelbödig.
Ein blendender Terminus für diese Doppelbödigkeit ist
Wissensbilanz. Titscher kommentiert seine Anleihen an Bourdieu
mit einem Querverweis auf das Universitätsgesetz 2002. »In dür-
rer Gesetzeslogik kommt dies in der Wissensbilanz zum
Ausdruck, die Universitäten dem neuen Gesetz zufolge legen
müssen.« [TITSCHER(2004)] a.a.O. Die Modifikation des Kapital-
begriffs greift auf die Konzeption des Wissens über. Sofern er in
Bilanzen erfasst wird, handelt es sich um einen quantitativen
Faktor im betrieblichen Rechnungswesen. So einfach ist es auch
hier nicht (immer) gemeint. Da Wissen eine Ressource eigener
Art ist (»kulturelles Kapital«), bedarf es einer neuen Variante von
Bilanz. Die Anverwandlung des Hochschulbereiches an die
Marktwirtschaft bedient sich einer semantischen good cop/bad
cop Strategie. Die beinharten ökonomischen Kategorien wech-
seln mit der konzilianten Position: »Das sind keine konventionel-
len Rechnungsabschlüsse.« 

127

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 127



Um die Bedeutung dieser begrifflichen Doppelperspektive richtig
zu ermessen, ist ein weiterer Argumentationsstrang zu beachten.
Die Universitätsreformer haben auf eine skandinavische Ent-
wicklung zurückgegriffen, die auf Anomalien des Aktienmarktes
reagiert. (Vgl. [DAUM(2003)], [GRÜBEL (2004)]) Firmen wie
Microsoft oder Oracle erreichen Börsennotierungen, die hundert-
fach über den materiellen Kennzahlen liegen, die nach herkömm-
licher Methode ihren Wert bestimmen. Intuitiv liegt das daran,
dass ihre Erfolgsaussichten nicht auf Immobilien oder Zugang zu
Rohstoffen begründet sind. Ihr know how zählt, das Ensemble an
Ideen und Fertigkeiten, welches ihnen die Erschließung der
Zukunftsmärkte der Informationsgesellschaft erlaubt.
Ein Faktor, der zu derart eklatanten Erfolgen führt, verdient sorg-
fältige Prüfung. Eine Angestellte weiss, wie sich die
Entscheidungsabläufe besser organisieren lassen; sie weiss, wo
zusätzliche Ersatzteile zu beschaffen sind und kennt die Experten
für Steuerfragen. Firmen setzen sich aus mannigfaltigen derarti-
gen Kompetenzen zusammen, sie besitzen, nimmt man die jüngst
erweiterte Terminologie zu Hilfe, soziales Kapital.57 Die
Wortwahl hat einen gezielten Effekt. Was früher eine diffuse
Mischung aus – unter anderem – Personalpolitik, Sachkom-
petenz, Routine, hierarchischen Traditionen, Aussenkontakten
und Mitarbeitermotivation gewesen ist, wird in ein Mess-System
normalisiert. Kapital muss schließlich auf irgend eine Weise
quantifizierbar sein. Sieht man die Literatur zur Einführung von
Wissensbilanzen durch, findet man gute Gründe dafür, Interna
moderner Unternehmen auf diese Weise darzustellen. 

Bei der Planung, Steuerung und Kontrolle von Intangibles steht für die
Unternehmen, die zunehmend von immateriellen Vermögenswerten
abhängen, nicht die Frage im Vordergrund, wie hoch der monetäre Wert
des intellektuellen Kapitals einer Organisation ist. Eine objektive
Ermittlung ist kaum möglich und deren Nutzen unter dem Gesichtspunkt
der Unternehmensführung ohnehin fraglich. Viel wichtiger ist doch die
zielgerichtete Gestaltung des intellektuellen Kapitals zur Steigerung des
Unternehmenswertes und damit im Endeffekt die Transformation von
Intangibles in monetäre Resultate! [STOI(2004)] S.14 

128

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 128



Zu diesem steuerungstechnischen Ansatz gibt es das mitarbeiter-
innen-freundliche Pendent:

Weiters wird eine verbesserte Orientierung der Mitarbeiter über die
Wissensbestände in der Organisation erreicht. Zentral aber ist die
Entwicklung einer gemeinsamen Sprache über das Wissen innerhalb des
Unternehmens sowie Transparenz über Zugang zu Wissen: Wie reden wir
über Wissen? Wer kann bei spezifischen Problemen (etwa der
Produktionsplanung oder der Materialauswahl) gefragt werden? 
Die gemeinsame Sprache zu einem spezifischen Thema wie
Wissensmanagement zu entwickeln, erfordert die Teilnahme aller betrof-
fenen Gruppen und Abteilungen. [BORNEMANN(2004)] 

Ein weiterer Faktor ist die verbesserte Aussendarstellung des
Unternehmens, das durch derartige Rechenschaftsberichte aussa-
gekräftiger auftritt, als in den gängigen Informationsbroschüren.
Consulting Büros nehmen sich dieser neuen Entwicklung an. Für
den Bereich der Universitäten lohnt sich jedoch die Frage, wel-
ches Licht diese Betrachtungsweise auf ihre Tätigkeiten wirft.
Das österreichische Wissenschaftsministerium ist vorgeprescht.
Während in ganz Deutschland, glaubt man dem »Wissensbilanz-
Blog«, noch im Sommer 2008 einzig der Stiftungslehrstuhl
Tourismus an der katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt
eine Wissensbilanz veröffentlicht hatte58, ist sie für alle öster-
reichischen Hochschulen ab 2006 verpflichtend. Per Verordnung
ist festgelegt, wie das Sozialkapital und die Produktionsprozesse
der Lehranstalten zu erheben sind. Unter »Humankapital« fallen
das Personal, die Habilitations- und Berufungszahlen,
Auslandsaufenthalte, Gastforscherinnen und »Anzahl der
Personen, die an Weiterbildungs- und Personalentwicklungs-
programmen teilnehmen.«59 »Strukturkapital« enthält Groß-
geräte und die Nutzfläche pro Universität, überraschender Weise
aber auch Aufwendungen zur Frauenförderung und für
Studierende mit Behinderungen. »Beziehungskapital« umfasst
Gutachtertätigkeit, Funktion in wissenschaftlichen Gremien und
– ohne Scherz – die »Anzahl der Entlehnungen an
Universitätsbibliotheken« (Ziffer II.3.5). Auf 30 Seiten wird in

129

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 129



einem Anhang spezifiziert, welchem Datenformat die einzelnen
Angaben zu genügen haben. 
Für Wissensbilanzen lässt sich ins Treffen führen, dass sie die
Transparenz immaterieller Arbeitsabläufe in und zwischen Teams
fördert und damit – es muss sich rechnen – auch den Wert der
Produkte steigert. Was das Ministerium vorschreibt ist dagegen
die Erhebung ausgesprochen inhomogener Kennzahlen.
Personalstand und Habilitationsquoten und die Anzahl von
Kursbesuchen zur Personalentwicklung charakterisieren (unter
anderem) das »Humankapital«. Offen bleibt, ob »geschenkte«
Habilitationen und die Teilnahme an Brandschutzübungen dieses
»Kapital« erhöhen und wer entscheidet, ob eine hohe Quote nega-
tiver Leistungsbeurteilungen in Lehrveranstaltungen als Zeichen
für Qualitätsanspruch oder mangelnde Didaktik zu nehmen ist.
Das Anschauungsbeispiel der Verordnung aus dem Wissen-
schaftsministerium macht deutlich, dass die humanistische
Gänsehaut, die bei Ausdrücken wie »Beziehungskapital« entste-
hen mag, einen sentimentalen Nebeneffekt darstellt. Wenn die
»Anzahl von Aktivitäten an Universitätsbibliotheken« als so eine
Beziehungsgröße angegeben wird, macht es wenig Unterschied,
was jemand sonst noch als eine Art Kapital bewertet. Abgesandte
e-Mails, affichierte Plakate. Deutlich ist eine Fehl-Passung zwi-
schen dem griffigen Namen »Wissensbilanz« und der Realität des
akademischen Lebens. Staatliche Kontrollorgane benötigen eine
checklist für politische Entscheidungen, das wird die Diskussion
über solche Rechenschaftsberichte nicht weiterbringen.
Instruktiver ist es, sich anzusehen, wie Forschungseinheiten die
Vorgabe verwenden, um sich der Öffentlichkeit im rechten Licht
zu präsentieren. Dort grenzt die Universität an Marktabläufe.
Es bedarf nur geringer Phantasie, um sich das Aussehen der
Schriftstücke vorzustellen, die von trendbewußten akademischen
Einrichtungen vorgelegt werden.60 In ansprechendem graphi-
schen Design versichert der Vorstand eingangs mit Foto und fak-
similierter Unterschrift, dass die Entwicklung des vergangenen
Jahres sehr positiv verlaufen sei. Es folgen – eventuell nach
einem »mission statement« – Neuigkeiten aus dem Betrieb, die
Aufstellung der Mitarbeiterinnen (m/w) und Projekt-, Publi-

130

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 130



kations- sowie Reiselisten. Tabellen mit Kennzahlen, wie sie das
Ministerium verlangt, sind dezent eingefügt. Ein Ausblick
schließt mit Dank an die Mitarbeiterinnen (m/w) und der Bitte,
dem Rechnungsleger weiterhin das Vertrauen zu bewahren. Aus
Sicht der alten Wissenselite sind diese Broschüren überflüssige
Verpackung. Sie konnte sich auf die Selbstverständlichkeit des
Fächerkanons und die Bestandsgarantie durch die nationale
Bildungsaufsicht stützen. 
Qualitiativ hochwertiges Wissen boten die dazu designierten
Institutionen kraft ihrer Tradition und ihres Auftrags. Genau diese
Befähigung versuchen nun kleinere, kompakte Ausbildungs- und
Forschungsgruppen für sich zu reklamieren. Die Ironie eines
Gesetzes, das Wissensbilanzen für Universitäten vorschreibt, liegt
darin, dass diese Verstaatlichung sich auf einem Abstraktions-
niveau bewegt, das den Zweck der Übung, nämlich die
Dokumentation wissenschaftsspezifischer Verläufe, annulliert.
Die neo-liberalen Planungsagenturen sitzen einem Phantom von
»Wissen« auf, ausgerechnet dort, wo sie Wissen besser handha-
ben wollen.
Diese Tätigkeitsberichte wenden sich an Teilnehmerinnen (m/w)
am deregulierten Bildungsmarkt, welche den alten Prestige-
Regeln nicht mehr vertrauen. Die Rhetorik des Fortschritts, der
Kooperation und sozialen Verantwortung, welche die Infor-
mationen zum Ausbildungsangebot umrahmen, gehören ebenso
zum öffentlichen Auftritt, wie das gediegene Layout auf
Hochglanz. An der Tatsache, dass in den reichen Konsum-
demokratien das Aussehen der Produkte einen maßgeblichen
Erfolgsfaktor darstellt, führt kaum ein Weg vorbei. Und insofern
»das Produkt Wissen« zunehmend nach wirtschaftsnahen
Kriterien gesehen und beurteilt wird, ist die dargestellte
Entwicklung weder überraschend, noch per se verwerflich. Wer
noch niemals finanzielle Unterstützung für die Arbeit an einem
gesellschaftlich attraktiven Zweck genommen hat, werfe den
ersten Stein. 

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 131



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 132



Ökonomie

»Wissensbilanzen« sind ärgerlich, aber geringe geistige
Herausforderungen; Symptome, nicht der Misstand. Das tieferlie-
gende Problem betrifft den Status von Wissen in volkswirtschaft-
licher Perspektive. Was hat es dort zu suchen? Es gibt starke
Argumente dafür, dass man sich das neu überlegen sollte. Dazu
empfiehlt sich ein Exkurs über einschlägige ökonomische
Entwicklungen.
Ein nach wie vor wirksames Paradigma der Nationalökonomie ist
Adam Smith’ Erklärung des »Reichtums der Nationen«, ausge-
hend von den Faktoren Grundbesitz, Arbeitskraft und Kapital.
Die Logik der Arbeitsteilung und der Kapitalakkumulation stei-
gert die Produktivität und wirft die Frage auf, in welchen sozialen
Verhältnissen sich dieser Wachstumsschub konsolidiert. Mit dem
Scheitern der kommunistischen Planwirtschaften ist Smith’
Metapher von der »unsichtbaren Hand« des Marktes, die für eine
optimale Verteilung der Ressourcen sorgt, anscheinend bekräftigt
worden. Die »neoklassische Schule« setzt auf die erfolgreiche
Selbstregulierung des liberalen Wirtschaftssystems.
Die Konkurrenz gewährleistet demnach, dass sich Preise, die sich
aus Arbeitslohn und Gewinn berechnen, auf einem niedrigen
Niveau einpendeln. Sie entwickelt sich in einem operativen
Kontext, der durch das formale Hilfsmittel von »Produktions-
funktionen« beschrieben werden kann. Die Beobachtungen von
Adam Smith stellen eine Beziehung zwischen den Faktoren
(Grundbesitz, Kapital, Arbeit) fest. Aus ihrem Zusammenwirken
erklärt er die Wertschöpfung einer Volkswirtschaft. Die mathe-
matische Blaupause dazu gibt das Schema , das in den aktuellen
Lehrbüchern für das Bruttonationalprodukt (BNP), sowie die
Produktionsfaktoren Arbeit (A), Kapital (K) und Technologie (T)
spezifiziert wird: 

BNP=f(A,K,T)

133

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 133



Der Faktor »Technologie« ist um die Mitte des vergangenen
Jahrhunderts in die Gleichung aufgenommen worden. Robert
Solow hatte festgestellt, dass der Produktivitätszuwachs der
Nachkriegswirtschaft sich aus der Expansion des Arbeitsmarktes
und erhöhten Investitionen nicht hinreichend erklären ließ.61 Eine
Variable zur Erfassung des technischen Wissens und der damit
(eventuell) verbundenen Effizienzsteigerung der Arbeitskraft
erwies sich als notwendig. Ein »Solow residual«62 ist der durch
die herkömmlichen Faktoren nicht abgedeckte Rest an
Produktivität. Auf diese Zusammenhänge greift die Empfehlung
von »Wissensbilanzen« zurück. Aktien geben einen berechenba-
ren Wert wieder, der bei bestimmten Unternehmenstypen weit
über dem Betriebsbesitz und dem geschätzten Beitrag der
Arbeitsleistung liegt. Die Börsennotierung enthält einen
Geldanteil, der auf das firmenspezifische Wissen zurückgreift.63

Die Konstellation ist aus früheren Verhältnissen bekannt. Auf die
Frage, warum dieses Buch so teuer sei, kann als Antwort kom-
men: »Die Autorin hat soeben den Nobelpreis erhalten.« Ein
Gebrauchtwagen aus dem Besitz des jetzigen Papstes erzielt
einen hohen Erlös. Quantitativ messbare Tauschwerte sind in
vielfacher Hinsicht mit Qualitäten verflochten, die sich der rech-
nerischen Erfassung auf den ersten Blick widersetzen. »Von
Treue allein kann man sich einiges kaufen« verkündet die
Werbung einer Supermarktkette, die Teile des durch
Kundenbindung und Aquisition von Planungsdaten an die
Klientele als »Treuebonus« zurückgibt. Hier kann nicht diskutiert
werden, nach welchen Kriterien sich die Bedeutung sprachlicher
Ausdrücke (»Treue«) normieren lässt [HRACHOVEC(1993)], inter-
essant ist ein Effekt der Einbeziehung kognitiver Ressourcen in
den ökonomischen Kalkül. Das Verfahren bewirkt nämlich nicht
nur – wie die Humanisten (m/w) häufig beklagen – eine
Verrechnung menschlicher Werte, sondern umgekehrt auch einen
Perspektivenwechsel im Funktionszusammenhang. Wissen ist
nicht nur etwas prinzipiell anderes, als Grundbesitz und
Arbeitskraft, es verhält sich auch in den wirtschaftlichen
Zusammenhängen, welche die moderne Ökonomie durch kompli-
zierte Formelsysteme modelliert, auf unterschiedliche Weise.64

134

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 134



Von ökonomischer Seite aus ist die Besonderheit des Wissens
Anstoß zur begrifflichen Korrektur vorhandener Theorien. Den
fachinternen Effekt kann man im Wechsel zwischen zwei
Repräsentationen des »Technologiefaktors« der Produktions-
funktion beobachten. Wachstumstheorie nach R. Solow betra-
chtete ihn als außerökonomische Größe. Ein jeweils vorgegeben-
er Entwicklungsstand wirkt sich auf das Ergebnis der Kalkulation
des BNP aus. Über interne wirtschaftliche Zusammenhänge hat
diese Konstruktion nichts zu sagen. Die Berücksichtigung der
spezifischen Qualität kognitiver Leistungen durch Paul M. Romer
greift dagegen auf extra-ökonomische Intuitionen zurück und
baut sie in ein neuartiges Modell ein. [GREENHALGH/ROGERS

(2010)]

Think about the basic science that led to the discovery of the structure of
DNA. There are some kinds of ideas where, once those ideas are uncov-
ered, you’d like to make them as broadly available as possible, so every-
body in the world can put them to good use. There we find it efficient to
give those ideas away for free and encourage everybody to use them. If
you’re going to be giving things away for free, you’re going to have to
find some system to finance them, and that’s where government support
typically comes in.
In the next century we’re going to be moving back and forth, experimen-
ting with where to draw the line between institutions of science and insti-
tutions of the market. …What’s becoming more clear is that it’s actually
the combined energies of those two sets of institutions, often working on
the same problem, that lead to the best outcomes. [ROMER/BAILEY(2001)] 

Romer kritisiert die Auffassung, wirtschaftliches Wachstum
könnte – gegeben eine Technologiekonstante – durch höhere
Kapitalinvestitionen erreicht werden.65 (Das war jahrzehntelang
die Politik der Weltbank.) Er »ökonomisiert« die Umstände, wel-
che hinter einer solchen Konstante stehen, indem er Eigen-
schaften der geistigen Produktion berücksichtigt, die in der
Wirtschaftswissenschaft bisher eine nachgeordnete Rolle gespielt
haben. Wieviel ist ein Nobelpreis für Literatur wert? Einerseits
handelt es sich um eine unmessbare Größe, andererseits geht aus

135

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 135



Verlagsabrechnungen klar hervor, um welchen Faktor der
Buchverkauf und der Marktwert der Preisträgerin gestiegen sind.
Die Welten der »Kulturnationen« und der Marktforschung prallen
an derartigen Schnittstellen hart aufeinander. Ich schlüpfe probe-
weise in die Rolle des Wirtschaftwissenschafters.
Ökonomische Analysen basieren in der Regel auf der
Voraussetzung materieller Konkurrenz bei abnehmendem
Grenznutzen. Ein Baum kann entweder für Möbel, oder
Papiererzeugung, oder als Heizmaterial verwendet. Mit der Höhe
der Investitionen in einen dieser Bereiche sinkt die Ertragsrate.
Ein gesättigter Markt reagiert schwächer auf zusätzliche Mittel.
Gedanken allgemein, und speziell Formeln, technische An-
weisungen und Verfahrensweisen, sind von anderer Art. Nicht
umsonst hat R. Solow sie als einen Fundus betrachtet, welcher der
gesamten Wirtschaft zur Verfügung steht. Der Fachausdruck für
Güter, die beliebig viele Personen benutzen können, ohne einan-
der etwas wegzunehmen, ist »nichtrivalisierend«. Zedernholz
hilft gegen Motten, diesen Rat kann jeder Haushalt kostenfrei
anwenden. Das heißt zugleich, dass er in wirtschaftlicher Hinsicht
keine Rolle spielt, so ist die Rede vom exogenen Charakter des
technischen Fortschritts zu verstehen. Faktoren, die dem Kalkül
des Mangels nicht unterworfen werden können, wirken auf öko-
nomische Zusammenhänge allenfalls von aussen.
Diese säuberliche Trennung der Domänen könnte von der gei-
steswissenschaftlichen Fraktion durchaus gutgeheißen werden.
Doch sie ist offenbar wirklichkeitsfremd. Es ist kein Übergriff des
ökonomischen Verhaltens auf »geistige Werte«, wenn man der
Beobachtung nachgeht, dass Gedanken sich bisweilen zu Geld
machen lassen und dass richtig platziertes Wissen darum einen
endogenen Wachstumseffekt bewirken kann. Paul Romer fasst
das als die schwer widerlegbare Voraussetzung, dass wirtschaftli-
che Entwicklung unter anderem an strategischen Entscheidungen
von Unternehmerinnen hängt, die auf Forschung und
Entwicklung achten. Die Zweckfreiheit der Wissenschaft spielt
dabei keine Rolle, insofern ist »endogenes Wachstum« Beispiel
für eine »ökonomisierte« Sichtweise. Es ist allerdings instruktiv
zu sehen, wie diese Perspektive im fachinternen ökonomischen

136

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 136



Diskurs unerwartete Perspektiven eröffnet. Nichtrivalisierende
Güter entziehen sich dem Konkurrenzkampf zwischen Firmen,
niemand kann aus ihnen einen privaten Vorteil konstruieren. Wie
soll man dann erklären, dass Unternehmen Wissen produzieren,
das sich zunehmend schneller und ohne die Beschränkungen
materiell fassbarer Produkte ausbreitet? Die Effektivität der welt-
weit verteilten Forschungsprozesse hängt an der freien
Distribution und wechselseitigen Korrektur ihrer Ergebnisse. Je
wichtiger sie für die Wirtschaftsleistung werden, desto brisanter
wird die Frage, wie aus ihnen Unternehmensgewinn destilliert
werden kann.
Eine Antwort ist natürlich das Patentwesen. Seit der frühen
Neuzeit haben Stadtregierungen (Venedig) und Landesfürsten
Erfindern und Konstrukteuren obrigkeitlichen Schutz für ihre
Innovationen zugesichert. [MAY/SELL(2005)], [DEAZLEY(2006)]
Ihr Wissen, das mit der Veröffentlichung notgedrungen diffun-
dierte, wurde für einen Zeitraum zu ihren Gunsten monopolisiert.
Der Staat bietet gesetzliche Protektion und lukriert ökonomische
Impulse. Im Jargon ist Wissen ein »teilweise ausschließbares«
Gut. Es kann nicht strikt zurückgehalten werden. Ein
Silberbesteck, im Safe verwahrt, ist für den Rest der Welt unzu-
gänglich. Nach diesem Muster wird »geheimes Wissen« vorge-
stellt, gleichsam als bewachter Kodex im Besitz einer Elite. Aber
so verhält es sich mit Wissen nicht. Erstens verlangt der Umgang
mit »Geheimwissen« bereits Wissen, sonst gäbe es keinen
Unterschied zwischen Betrug und Erkenntniserweiterung. Die
Öffentlichkeit muss in der Lage sein, die vorgelegten
Geltungsansprüche beurteilen zu können. Und zweitens ist damit
ein irreversibler Verbreitungsprozess eingeleitet. Wissen, das
nicht angewandt wird, ist kein Wissen. 
In pointierten Anekdoten lässt ein Fürst den Architekten seines
Palastes umbringen, damit seine Fähigkeiten sich nicht verbreiten
können. Das gelingt schon in der Anekdote nicht, noch weniger
im Kontext des modernen Marktes, wo jede Neuerung sofort ana-
lysiert und reproduziert werden kann. »Ausschließbar« ist Wissen
nur insofern sozio-ökonomische Regelungen den Akteuren zur
Hilfe kommen. Paul Romers Überlegungen zum endogen verur-

137

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 137



sachten Wirtschaftswachstum führen direkt zur Frage, wie das
Verhältnis zwischen den Anreizen zu privaten (und privatisierba-
ren) Forschungsleistungen und der Öffentlichkeit, die solche
Vorstöße sowohl privilegiert, als auch von ihnen profitiert, welt-
weit gestaltet werden soll.
In einer Reihe von Interviews hat P. Romer die skizzierten fach-
spezifischen Überlegungen in griffiger dualistischer Termino-
logie ausgedrückt. Er spricht vom Verhältnis zwischen Rezepten
und Zutaten, Bits und Atomen, allgemein zwischen Ideen und
materiellen Gegebenheiten.

Now, where do ideas come in? Quite simply, ideas are the recipes we use
to rearrange things to create more value and wealth. For example, we have
ideas about ways to make steel by combining iron with carbon and a few
other elements. We have ideas about how to take silicon – an abundant
element that was almost worthless to us until recently – and make it into
semiconductor chips.
So we have physical materials to work with – raw ingredients – which are
finite and scarce, and we have ideas or knowledge, which tell us how to
use those raw materials. [ROMER/KURTZMAN(2008)], S.1 

Als Philosophin (m/w) ist man etwas verblüfft, die glatte platoni-
sche Gegenüberstellung als jüngste Weisheit eines Wirtschafts-
wissenschafters angeboten zu bekommen, doch zur Entrüstung
besteht kein Anlass. Einerseits beleuchtet die Analyse von Wissen
als nicht-rivalisierendem, teilweise ausschließbarem Gut die
Motive des traditionsreichen griechischen Paradigmas. Sie gibt
einen Anstoß, den populären gegenwärtigen Anti-Platonismus zu
prüfen. Andererseits wirft die Unterscheidung zwischen einer
»economy of material things« und einer »economy of ideas« neu-
artige Fragen in der Ökonomie auf. Ein schönes Beispiel Romers
ist die sogenannte WHO-Trinklösung zur Eindämmung mögli-
cherweise lebensbedrohenden Durchfalls. Nach Adam Smith
erfüllt ein Preis für konventionelle Güter zwei unterschiedliche
Aufgaben. Er führt dazu, dass ein Gut in »richtigen« Mengen pro-
duziert wird und dass es die »richtigen« Personen konsumieren.

138

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 138



Now it turns out that doesn’t work with an idea. Take some really valu-
able idea. My favorite really valuable idea is something called oral rehy-
dration therapy which is this formula, this insight, for how to save the
lives of kids who get diarrhea. Many of them will die of dehydration if
you don’t give them fluids. If you just give them water or even give them
just water plus a little salt in it, they’ll actually get an electrolyte imbal-
ance and die. But it turns out if you mix in a little bit of glucose, a little
bit of sugar, along with the salt and the water, you can save millions of
lives—from figuring out just a simple formula to mix some sugar in with
the salt and a few minerals with the water.
Now what’s the right price for a discovery like that? Well, society should
be willing to pay a huge amount to have somebody go discover something
like that because it can save so many lives. But then what’s the right price
for deciding who gets to use it? [ROMER/ROBERTS(2007)] 

Das Getränk aus Zucker, Kochsalz, Orangensaft und Mineralwasser
ist billigst herzustellen, das Wichtige ist die Idee (das Rezept) – und
die kann ökonomisch nicht verwertet werden. Während ein Preis für
materielle Güter die Produzentinnen entschädigt und die Verteilung
knapper Ressourcen für eine Population regelt, versagt dieses
Instrument im Beispielfall. Die Anwendung des Rezepts steht allen
frei, daraus ergibt sich keine finanzielle Unterstützung für die Idee
mit riesigem praktischem Wert.
Zur Vermittlung zwischen dem Potenzial kognitiver Tätigkeiten
einer Gesellschaft und der Warenerzeugung der Marktwirtschaft
dient traditionell die Universität. Ihr ist die Aufgabe zugeschrie-
ben worden, Ideen zu produzieren, die nicht in Modell-
berechnungen quantitativ repräsentiert werden; sei es, dass sie
(noch) keinen ökonomischen Nutzen haben, sei es, dass ihre
Wirksamkeit die konventionelle Nutzenrechnung sprengt. (Was
kostet die Erfindung des Kunstdüngers? ) Unter »exogenen«
Gesichtspunkten sind solche Forschungen – wie sie es selbst
meist darstellen – autonom. Unternehmer (m/w) haben das regel-
mäßig im Universitätssystem produzierte Wissen aufgegriffen
und verwertet. Dem Solow-Modell, das diese Voraussetzungen
formalisiert, ist entgegengehalten worden, dass es bestenfalls
Tatsachen feststellt und sie nicht erklärt. 

139

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 139



Für die akademische Praxis ist das durchaus bequem. Sie
erscheint als eine Betätigung, die der Staat aus prinzipiellen
Gründen budgetieren sollte. Die endogene Wachstumstheorie ist
diesem status quo weniger förderlich. Der Preis für ihre
Anerkennung des Wissens als entscheidendem Produktivitäts-
faktor ist seine Einbindung in ökonomische Erklärungs-
zusammenhänge, d.h. auch Kosten-Nutzen-Rechnungen für
Universitäten. Natürlich gab es für sie immer schon Budgets und
Legitimationsbedarf, aber die Wissensgesellschaft spitzt die
Situation zu. Das Bildungssystem wird wichtiger und es wird
unter das Vorzeichen der projektorientierten Umsetzbarkeit
gestellt66. So entsteht eine neue Symbiose zwischen einem
Mäzen und dem Prestige, das Kunst und Wissenschaft zu verlei-
hen vermögen.
Diese Entwicklung wird hier nicht verteidigt. Zwei Punkte sind
jedoch nach dem kurzen Blick auf die fachinterne ökonomische
Debatte festzuhalten. Erstens wird sich das Verständnis von
»Wirtschaft« durch die zunehmende Wertschöpfung »geistiger
Arbeit« ebenso verändern, wie das Verständnis dieser Arbeit
selbst. Das Szenario, in dem ein übermächtiges Kapital- und
Ressourcendiktat die freie Forschungstätigkeit austrocknet, wird
in den Konstruktionen der diskutierten Wachstumsmodelle nicht
bestätigt. Sie kennen den steigenden Grenznutzen innovativer
Verfahren und sehen vor, dass sich Wissen, soll es dem erwünsch-
ten gesellschaftlichen Zweck dienen, gerade nicht nachhaltig
appropriieren lässt. Das Ergebnis wäre ein quasi-monarchisches,
regulatives Regime, dem der Liberalismus seit Adam Smith
widerspricht. 
Paul Romer unterstreicht die Unverzichtbarkeit freier Forschung
genau an einer neuralgischen Stelle des neoliberalen Main-
streams, nämlich im Fall eines Softwareproduzenten (Microsoft),
dessen Marktbeherrschung darauf beruht, dass hohe Einstiegs-
investitionen, verbunden mit geringen Vervielfältigungskosten
des einmal fertiggestellten Produktes, die Konkurrenz ausschal-
ten. Um unter diesen Bedingungen den Prinzipien der liberalen
Marktwirtschaft zu folgen – so deponierte Romer in einem
Gutachten im Anti-Trust-Verfahren gegen Microsoft – müssen

140

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 140



Gelegenheiten geschaffen werden, dem Zwang des Faktischen
Alternativen entgegenzustellen.67

Solche Interventionen, das ist der zweite Punkt, verlangen eine
Überprüfung des institutionellen Rahmens, in dem unsere Gesell-
schaft Eigentumsrechte an Dingen, Ideen und Artikulationen
regelt. Die »partielle Ausschließbarkeit« kognitiver Leistungen
(Patente, Copyright) hat als Kehrseite einen (möglicherweise)
hohen gesellschaftlichen Nutzen dieser Güter. Die Aufgabe
besteht nicht darin, Exklusivwissen unter Kontrolle zu halten,
sondern die Entstehung und Verbreitung wissensbasierter
Innovationen zu fördern. »We invented non-market institutions
like universities to aid us in the production and distribution of
ideas.« [ROMER/KURTZMAN(2008)] Wie sieht das für die Zukunft
aus? »Perhaps the most important ideas of all are meta-ideas.
These are ideas about how to support the production and trans-
mission of other ideas.« [ROMER(2007)]. Die dazu passenden
Antworten fehlen noch. »What’s interesting about the knowled-
ge-economy is that we haven’t figured out what the optimal insti-
tutions are. That’s still a wide-open question. What is the best way
to structure our economic world? » [ROMER/KURTZMAN(2008)]
Das klingt nicht nach dem Gespenst der »Ökonomisierung«, wie
es die Standesvertretungen oft an die Wand malen.68

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 141



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 142



Reform

Von der Konstruktion einer »Wissensbilanz« und der Erklärung,
wieso die ökonomische Kraft von Ideen nicht »geistfeindlich«
sein muss, zu einem Einzelfall in der Beförderung der »Wissens-
gesellschaft«. Die Reform, durch welche von 2005 bis 2008 die
Europäische Studienarchitektur an der Universität Wien realisiert
wurde, kann durch drei Themenbereiche charakterisiert werden.
(1) Die politischen Voraussetzungen im Hochschulbereich haben
sich im letzten Jahrzehnt einschneidend geändert. Der Vorgang ist
ohne Beispiel in der Geschichte des kontinentalen Bildungs-
wesens. Dieser Umstand erforderte (2) eine Reaktion seitens der
Universität, die nicht auf Vorbilder zurückgreifen konnte. Sie
macht es (3) notwendig, eine Zwischenbilanz zu versuchen, wel-
che die gegenwärtig sichtbaren Chancen und Probleme der
Entwicklung notiert.69

Rahmenbedingungen

Im traditionell selbstbewussten, tendentiell gegen die
Tagespolitik abgeschirmten, akademischen Bereich sind elemen-
tare Prinzipien der EU-Kommission und anderer gesamteuropä-
isch agierender Gremien selten wahrgenommen und noch seltener
in ihrer Bedeutung für Universitäten diskutiert worden. Die
Deklarationen aus Bologna, Lissabon, Bergen und London70 wur-
den als Bekräftigung der Bedeutung des tertiären Bildungssektors
gelesen und –- entsprechend der humanistischen Tradition -–
auch als unerwünscht wirtschaftsfreundlich kritisiert. Dabei ist
die entscheidende Umstellung, soweit ich sehe, kaum beachtet
worden. Die Europäische Union basiert auf der Aufhebung von
Zoll- und Handelsschranken, auf der (auch prospektiv) gemeinsa-
men Währung und einem zunehmend homogenen Rechts- und
Verfassungsrahmen. Das hat in der Praxis zu erheblichen sozialen
und ökonomischen Vorteilen geführt, und andererseits für zuneh-

143

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 143



menden Widerstand gesorgt. Transitregeln, Anonymität der
Spareinlagen und die Überbelegung mancher Studien durch
Ausländerinnen (m/w) sind drei aus österreichischer Sicht promi-
nente Streitfälle. Der unbeachtete Aspekt besteht darin: die
Bologna-Initiative ist eine Homogenisierung ähnlichen Kalibers,
wie die Europäisierung der Ausschreibungen von Bauprojekten
oder die Reglementierung der Buchführung in Landwirt-
schaftsbetrieben.71 Eine zentrale Funktion der Universitäten
unterliegt der Gestaltung europaweit agierender Initiativgruppen.
Die vorige Behauptung ist, das sei zugestanden, überzeichnet. Ein
entscheidender Unterschied liegt darin, dass die Gestaltung des
Bildungswesens in nationaler Verantwortung bleibt und nicht von
der Kommission direkt bestimmt wird. Die Teilnahme an der
Europäischen Studienarchitektur steht den Mitgliedsstaaten frei;
die einschlägigen Regeln übernehmen sie aus eigenem Interesse.
Der Effekt für die betroffenen Institutionen, die über den Beitritt
zur Bologna-Erklärung nicht zu entscheiden hatten, ist dennoch
eine egalisierende Fremdbestimmung. Auch bisher sind die
Eckpunkte des Ausbildungssystems europäischer Nationen nicht
an den Universitäten, sondern in Parlamenten festgelegt worden;
an ihrer gesellschaftspolitischen Aussensteuerung ändert sich also
im Prinzip nichts. Doch eine zweite maßgebliche Struktur-
veränderung hat in Österreich zu einer historisch einzigartigen
Konstellation geführt.
Zeitgleich mit der Entscheidung zur Teilnahme am Bologna-
Prozess hat die österreichische Regierung die Rechtsgrundlage
für die Universitäten des Landes dramatisch umgestaltet.72 Für
das vorliegende Thema ist eine Neuerung entscheidend: die
Einrichtung und Gestaltung von Studiengängen liegt nun bei den
einzelnen Universitäten; die bisherige nationale Einheitlichkeit
entfällt. Der Staat greift nurmehr durch globale Leistungs-
vereinbarungen in die akademischen Abläufe ein. Dadurch ent-
steht eine eigentümliche Schere. Die Hochschulen erhalten eine
Gestaltungsautonomie, die nicht mehr in Vorgaben auf staatlicher
Ebene eingebettet, sondern auf Regeln verwiesen ist, die in ganz
Europa gelten (sollen). Der Staat zieht sich aus dem
»Alltagsgeschäft« des Studienwesens zurück und trägt den

144

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 144



Universitäten – gestützt auf seine Finanzhoheit – auf, sich am
transnationalen Projekt zu beteiligen. Das hat zur Folge, dass
diese Einrichtungen einen schwierigen Doppelschritt zu bewälti-
gen haben. Einerseits werden sie von zahlreichen, mit der
Bundesgesetzgebung verbundenen, Restriktionen befreit, ande-
rerseits haben sie sich an einem Regelwerk zu orientieren, das
von noch entlegeneren Entscheidungsinstanzen definiert wird.
In dieser Perspektive erscheint die oben angedeutete Paralleli-
sierung der allgemeinen strukturpolitischen Entwicklungen im
ökonomischen Bereich und den neuen Universitätscurricula trotz
der genannten Differenzen plausibel. So wie die Energie- und
Telekommunikationssparten dereguliert, d.h. aus nationaler Ober-
hoheit in einen europäischen Binnenmarkt überführt werden, fun-
giert auch auf dem tertiären Bildungssektor der Staat als Relais
eines überstaatlichen Regimes.73 Akademische Gepflogenheiten
hatten immer schon einen starken Anteil internationaler Ver-
netzung. Nichtsdestoweniger finden sich die Universitäten in einer
Position wieder, die an ent-staatlichte Industriebetriebe erinnert.
Der Auftrag lautet, sich im europäischen (und globalen)
Wettbewerb um »Exzellenz«, »impact« und Prestige zu behaupten.

Bootstrapping

Zwei Fixpunkte waren für die Umstellung auf die europäische
Studienarchitektur vorgegeben: die Kosten für die 2+3-jährigen
Bachelor- und Mastercurricula durften jene der geltenden 4-jähri-
gen Magisterprogramme nicht übersteigen, und die Beschluss-
fassung über die Materie liegt beim Senat.74 Der Rest wurde im
Zeitraum von 2005 – 2008 ohne Präzedenzerfahrung entwic-
kelt.75 Für die »curricularen Arbeitsgruppen«, bei denen die sach-
liche Kompetenz lag, wurden Orientierungsdokumente verfasst;
eine Kooperation zwischen dem Rektorat und dem Senat wurde
festgeschrieben; die Rolle des Controlling im Prozess formuliert.
Die Realisierung der an entscheidenden Stellen unvertrauten
Gestaltungsprinzipien (Modularisierung, ECTS-Punkte, Lern-
zentriertheit, Berufsbefähigung) musste in erläuternden Papieren

145

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 145



vorgedacht werden, ohne dass jemand die Folgen dieser
Reorganisation mit der erwünschten Genauigkeit antizipieren
konnte. »Learning by doing« war unvermeidlich und erwies sich
als zweischneidige Devise. Während es nämlich in konsensuell
geprägten Verhältnissen eine Inspiration sein kann, sorgt das
Prinzip in weniger günstigen Kontexten für Ärger. Wenn ein
Team, das an einer ungeliebten Aufgabe arbeitet, in ihrem Verlauf
wechselnde Vorgaben beachten muss, steigt der Unwille. Und
diese Änderungen – das war eine Art Münchhausenkunststück –
erwiesen sich bisweilen als unvermeidlich. Die Detailstruktur der
bolognakonformen Curricula wurde im Verfahren ihrer
Festlegung selbst erfunden.
Sieht man auf die Konzepte der Bologna-Promotoren ist deutlich,
dass die Studienbedingungen durch sie einschneidend verändert
werden.76 Ich nenne nur ein Beispiel. Seit der Entstehung der
Universitäten war der Vortrag, oder das Seminar, akademischer
Lehrer (m/w) die Orientierungseinheit. An ihre Stelle tritt die
(idealtypisch bestimmte) Studienleistung. Es ist ein revolutionä-
rer Bruch – zumindest am Papier. Curricula, die eine solche
Neuorientierung ernst nehmen, müßten von Überzeugung getra-
gen und mit erheblichen Mitteln unterstützt werden. Sie würden
ein hohes Maß an Unsicherheit erzeugen und Fehlertoleranz vor-
aussetzen. Davon kann angesichts der verordneten Umstellung,
die in vielen Fällen erst kurz etablierte Magisterstudien ablöste,
nicht die Rede sein. Verwunderlich ist eher, mit wieviel gutem
Willen wenig diskutierte Prinzipien in eine nominell korrekte
Fassung gebracht wurden, quasi als Vorgriff auf spätere, tieferge-
hende Umgestaltungen. Unter der terminologischen Oberfläche
vieler Studienprogramme werden – wie könnte es unter diesen
Bedingungen anders sein – die bisherigen Abläufe fortgesetzt.
Die Ergebnisse sind uneinheitlich.77 Bis zum UG 2002 lag es
beim Palament, die Rahmenpläne der diversen Studienrichtungen
festzulegen. Die Implementierung an einzelnen Hochschulorten
wurde zwischen dem lokalen Lehrkörper und dem Ministerium
abgestimmt. Den »Studienkommissionen« kam dabei eine relativ
autonome Rolle zu. Ihre Tätigkeit wurde von einem inhaltlich
unkompetenten externen Amt kontrolliert. Die neu eingerichtete

146

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 146



Hochschulautonomie hat dieses Muster geändert. Die verbindli-
che Entscheidung über die Curricula liegt nun bei den Peers (im
Senat) und das bedeutet nicht unbedingt eine Verbesserung.
Einerseits ist offensichtlich, dass die Verkürzung der »Be-
hördenwege« und die akademisch-fachliche Affinität der
Entscheidungsinstanz das Verfahren erleichtern und die Chancen
spezifisch abgestimmter Programme steigern. Andererseits wird
damit auch ein Feld für institutsinterne und verteilungspolitische
Konflikte geschaffen, das bisher fehlte. Man kann das als eine
unvermeidliche Folge der Autonomie betrachten. Dennoch ist
festzuhalten, dass die Desiderate einer universitär ausgeglichenen
Ressourcenverteilung und eines funktionsfähigen Kooperations-
mechanismus zwischen fachlich benachbarten oder innovativ ver-
schränkten Studien unbearbeitet im Raum stehen.78

Im Ergebnis: Eine großflächige Aktion zur Sprachregelung, die
ein neues Referenzvokabular eingeführt hat und demonstriert,
dass die Universität Wien im Stand ist, ihr Studienangebot in
eigener Verantwortung zu gestalten. Die Weichenstellung bedeu-
tet allerdings nicht, dass sich die Richtung auch tatsächlich
ändert. Gerade die vergleichsweise Leichtigkeit, mit der
Terminologien ausgetauscht wurden, lässt Skepsis über den
Tiefgang der Maßnahmen aufkommen. Nutzniesser der Aktion
sind also weniger die gesammelten Lehrangebote, denen ein
neues Aussehen verpasst wurde, sondern diejenigen
Studienprogramme, welche die Herausforderung des Umdenkens
angenommen haben und daraus Zusatzimpulse beziehen. Das
betrifft einerseits jene Disziplinen, in denen die Internationali-
sierung des Lehrbetriebs weit entwickelt ist und welche darum
bereitwillig an die Vorgaben der Bologna-Architektur anknüpfen,
und andererseits ausgesuchte Curricula im Bereich der Human-
und Geisteswissenschaften, in denen die Bereitschaft zu erkennen
ist, die vertrauten Standards mit der neuen Konzeption zu kon-
frontieren. Die Umstellung war kein großer Wurf, aber auch keine
nutzlose Übung. Sie hat Bedingungen geschaffen, im ersten
Durchgang ausgesparte Diskussions- und Lernprozesse weiterzu-
führen.

147

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 147



Aussichten

Ohne Anspruch auf systematische und methodische Voll-
ständigkeit nenne ich vier Gesichtspunkte zur Zukunft des
Bologna-Prozesses, wie er sich nach den Erfahrungen an der
Universität Wien darstellt. Das vermutlich beste Beispiel der
Ambivalenz zwischen gut motiviertem Neuansatz und
Etikettentausch ist die Modularisierung. Es ist ein attraktives
Konzept, das darauf aufbaut, dass sich komplexe Sachverhalte
und Zusammenhänge besser in themenzentrierten Lernpaketen
vermitteln lassen, die unterschiedliches pädagogisches Format
besitzen und allenfalls durch ein abgestimmtes Team von
Hochschullehrerinnen (m/w) betreut wird. (»Vorlesung mit
Übung« ist ein Vorläufer eines solchen Konstruktes.) In diesem
Rahmen haben auch Qualifikationen Platz, die nicht direkt an
Lehrveranstaltungen hängen (Selbststudium, eLearning, externe
Kurse und Praktika). Module erlauben einen flexiblen Studien-
aufbau jenseits der Akkumulation von Semesterstunden. Sie
gestatten die elektronisch administrierbare Definition von
Voraussetzungsketten und alternativen Schwerpunkten. Doch alle
diese Vorteile stoßen auf Hindernisse. Häufig ist die Bewahrung
des bestehenden Lehrkontingents, entlang der eingerichteten
Professuren, ein bestimmendes Motiv. Die Zulassung neuartiger
Qualifikationsformen ist heikel. Es mag attraktiv sein, die
Selbstverantwortung der Studierenden in den Kalkül aufzuneh-
men – aber das kann auch heißen, dass die Lehrenden sich aus
dem Prozess verabschieden. Ein Studium in diesem Sinn zu
rhythmisieren verlangt mehr, als die tabellarische Zusammen-
stellung mehrerer Lehrveranstaltungen in einer Rubrik. Ob sich
etwas in diese Richtung entwickelt, ist momentan nicht voraus-
sehbar.
Eng verbunden mit der Modularisierung sind die Vorkehrungen
des ECTS (European Credit Transfer System). Seine »credits«
sind, nach der nun realisierten Ordnung, der Maßstab, an dem die
Studienangebote und als Konsequenz die Studienleistungen zu
messen sind. Zur Gliederung eines Curriculums wird die für
Studierende veranschlagte Semesterarbeitszeit in sinnvolle

148

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 148



Segmente (die Module) unterteilt. Die Grundidee besteht darin,
dass der Arbeitsaufwand der Studierenden und nicht die Zeit der
Anwesenheit einer Lehrperson, das adäquate Gliederungsprinzip
für pädagogische Prozesse ist. Das ist eine ziemlich plausible
Idee, die allerdings, wie die Modularisierung, enorme Spreng-
kraft besitzt, sofern man sie ernst nimmt. Der Akzent auf dem
Zeitbudget der Rezipienten verlangt eine solide Kenntnis der
Kapazitäten und eine nachvollziehbare, kontinuierliche Kali-
brierung der anfangs notgedrungen grob geschätzten Richtwerte
für Zeiterfordernis pro Lehrveranstaltung. Die Zusammenfassung
bezahlter Lehrstunden zu einem Studienplan ist bedeutend einfa-
cher. Und damit ergibt sich ein schwerwiegendes Dilemma.
Die Budgetierung des Lehraufkommens hat es immer schon
gegeben. Sie ist ein Hauptgrund für das Gliederungsprinzip
»Semesterwochenstunden« und sie wird auch durch die
Einführung des ECTS nicht obsolet. Die »credit points« sind ein
zweites Mess-System, das mit dem älteren in Einklang gebracht
werden muss. Deutlicher: In der Curricularentwicklung mussten
die aus historischen und hochschulpolitischen Gründen unter-
schiedlich dotierten Studienrichtungen ihr jeweiliges Budget nach
präsumtiven Arbeitszeiten der Studierenden aufschlüsseln. »Eine
2-stündige Vorlesung gibt 3 ECTS-Punkte«. Darf es ein wenig
mehr (oder weniger) sein? Das war die Gretchenfrage an die
Curricularkommission, welche die einzelnen Entwürfe zu koordi-
nieren hatte. Allgemein ausgedrückt: Nach welchem Schlüssel
soll der Finanzaufwand, den die Universität zur Durchführung
eines Studiums aufbringt, mit dem Zeitaufwand korreliert wer-
den, den es für Studierende bedeutet? Zur Lösung dieser Aufgabe
standen zwei in gleicher Weise ungeeignete Strategien zur
Verfügung. Die eine bestand darin, universitätsweit eine fixe
Korrelation zu vereinbaren und damit massiv in die
Gepflogenheiten der einzelnen Studienrichtungen einzugreifen.
(Niedrige ECTS-Werte verteuern das Studium, hohe Ansätze spa-
ren Kosten.) Die »reicheren« und die weniger gut ausgestatteten
Kolleginnen würden unter diesen Umständen sehr unterschiedli-
che Curricula entwickeln. Die Alternative besteht darin, die
ECTS-Zuordnung flexibel variieren zu lassen. Das gleicht die

149

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 149



curricularen Strukturunterschiede (einigermaßen) aus, bedeutet
aber auch, dass Lehrveranstaltungstypen an der Universität kein
gemeinsames Arbeitszeit-Äquivalent besitzen.
Die Curricularkommission entschied sich für die 2. Option. Es
scheint sich um ein technisches Detail zu handeln, ist aber, bei
näherem Hinsehen, der Indikator eines prinzipiellen Problems.
Die ECTS-Punkte wurden in aller Regel im letzten Schritt, abhän-
gig von den bisher verfügbaren Lehrstunden und der (damit junk-
timierten) Einflussverteilung an den Instituten festgelegt. Mit
Abschätzungen oder gar Erhebungen des Aufwands, den die
Studierenden de facto betreiben, haben sie in den meisten Fällen
nichts zu tun. Das wird sich auch nicht so schnell ändern, denn es
existieren derzeit keine Strukturen, um die ECTS-Zuteilungen zu
prüfen oder zu revidieren. Damit ist ein im wesentlichen auf kre-
ativer Extrapolation beruhendes Zahlengerüst geschaffen worden,
eine Potemkinsche Fassade, um Bologna-orientierte Emissäre
zufriedenzustellen. Es ist schwer zu sagen, wie das zu beurteilen
ist: als Fehlschlag eines wichtigen Punkts im Reformprogramm,
oder als ein instruktives Beispiel dafür, wie Institutionen sich ein-
fallsreich gegen überkomplexe Anfoderungen schützen.
Zu den Aufgaben, die sich nicht durch Fachgremien in einem 3-
jährigen Projekt lösen lassen, gehört auch die Auseinander-
setzung mit der politischen Forderung an die Universitäten, stär-
keres Augenmerk auf die Befähigung für den Arbeitsmarkt
(»employability«) zu richten. Der Punkt trifft das traditionelle
Selbstverständnis der Universitäten, die ihr akademisches
Ambiente seit langem als ein Feld betrachten, das dem ökonomi-
schen Zweckprinzip nur bedingt unterliegt. Die in diesem
Zusammenhang oft zitierte Freiheit der Forschung schlägt sich
auch in der Lehre nieder und paßt schlecht zur Erwartung, die
Universität möge direkt arbeitsplatz-relevante Qualifikationen
anbieten. Umgekehrt kann sie Studierende nicht abgelöst von der
Nachfrage nach Absolventinnen (m/w) in den betreffenden
Bereichen ausbilden. 
Der Gleichgewichtszustand, der sich zwischen dem 4+2-Modell
(Diplom, Doktorat) und den Erwartungen der Wirtschaft einge-
pendelt hatte, wird durch die 3+2+3 Gliederung gestört. An die

150

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 150



Universitäten richtet sich die Erwartung, speziell im Bachelor-
Studium zusätzliche Schritte in Richtung Berufsbefähigung vor-
zusehen. Das trifft nicht nur auf die erwähnte Frage des
Selbstverständnisses. Ein zusätzliches Problem ist der Umstand,
dass der Universität ein neuer Typ Studienabschluss aufgetragen
wird, der volkswirtschaftlich unerprobt ist. Während sich einiger-
maßen sicher prognostizieren lässt, dass Bachelors die hohe Zahl
der Studienabbrecher (m/w) senken werden, ist nur undeutlich
vorhersehbar, wie diese Abschlüsse letztlich im Arbeitsleben
Platz finden. Auch hier steht das Bologna-Projekt, wie im vorigen
Punkt, an einem Anfang, dessen Fortsetzung ungewiss bleibt.
Zuletzt eine positive Aussicht. Der Einschnitt nach 3 Jahren bie-
tet Gelegenheit zur Zielkorrektur, zu zeitversetzten Anschluss-
Studien und zu einem möglichen Ortswechsel. Hier ist die euro-
päische Perspektive passend. Wissenschaftliche Tätigkeit ist (bei-
nahe per definitionem) transnational und profitiert von mehrfa-
chen Perspektiven ebenso, wie von unterschiedlichen Szenerien.
Die gemeinsame Terminologie, die – zumindest grob gesehen –
gleich bemessenen Abschnitte der Studienkarrieren und die vor-
handenen Mobilitätsprogramme sind dazu geeignet, eine Phase
intensiveren internationalen Austausches einzuleiten. Auch hier
besteht die Schwierigkeit, dass die Nomenklatur von den fakti-
schen Verhältnissen abgehoben bleibt. Solange die Lehrinhalte in
Europa nicht administrativ vereinheitlicht werden (eine
Horrovorstellung), wird die Einzelprüfung der erforderlichen
Qualifikationen unerläßlich bleiben. Die nationalen Fahrpläne
werden in vergleichsweise wenigen Fällen aufeinander abge-
stimmt werden. Aber es gibt zumindest, vergleichbar der
Eisenbahn, übergreifende technische Spezifikationen für das
Schienennetz. 

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 151



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 152



Bildung: Eine Wiki-Diskussion

Der folgende Text greift auf Beiträge zurück, welche
Studierende in einer Lehrveranstaltung im Wintersemester
2090/10 im »Philowiki« des Instituts für Philosophie der
Universität Wien (http://wiki.philo.at, http://is.gd/98HoA)
verfasst haben. Der Beginn der Übung war von der
Besetzung des Auditorium Maximum durch protestierende
Studentinnen (m/w) gekennzeichnet. (http://is.gd/98FO3).
Zusammenfassende Ergebnisse finden sich auf http://is.gd/
98Gtp und speziell http://is.gd/98GBp. (Letzter Zugriff auf
alle genannten Adressen 25.2.2010.) Der Diskussionsverlauf
der letztgenannten Seite ist großteils beibehalten, jedoch in
der vorliegenden Fassung bisweilen deutlich gestrafft wor-
den. Die Verantwortung für die hier präsentierte Fassung
trägt der Autor. 

Wie viel Ausbildung ist zur Bildung nötig? 
von Arabella Burian, simpkin

In unserer Diskussion haben wir den Gegensatz zwischen zwei
verschiedenen Philosophien entdeckt: die eine Denkweise hält es
für notwendig, dem Lernenden ein Werkzeug mit auf den Weg zu
geben, mit dem er arbeiten kann. Die andere Denkweise spricht
sich nur dafür aus, dem Schüler soviel wie möglich an Freiraum
zu bieten, damit er selbst das Wissen entdecken und sich so
Bildung aneignen kann. 
Dazu ist ein hohes Maß an Freiheit und Eigenverantwortung von
beiden Seiten (Lehrende und Lernende) notwendig, das im
Moment auf recht wackeligen Füßen steht: einem Studenten muss
die Möglichkeit gegeben werden, sich über ein Thema ausrei-
chend zu informieren wenn er es wünscht. Dies war am 23.
Dezember am NIG nicht der Fall, als ich, Student der
Philosophie, von einem eigens engagierten Sicherheitsdienst am

153

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 153



Betreten »meines« Institutes und damit »meiner« Bibliothek
gehindert wurde, da »die Gefahr bestehe, ich könnte die Uni neu
besetzen«.
Wenn mir niemand beibringt, eine Sprache zu sprechen und ein
Alphabet zu lernen, kann ich mich später nicht darüber aufregen,
wenn mir Zutritt in eine Bibliothek verweigert wird.
Obwohl man zwischen Bildung und Ausbildung differenzieren
muss, stehen sie doch in einem Spannungsverhältnis zueinander,
denn ich glaube, ich brauche eine gewisse Ausbildung zur
Bildung, damit Bildung überhaupt möglich wird.
Wenn ich das Werkzeug (in diesem Fall meinen Verstand, meine
Vernunft, meinen Logos, …) irgendwie in die Hand bekommen
habe (von einem Lehrer oder durch mich selbst) inwieweit erfolgt
dann die Adaption der Wirklichkeit (im Beispiel ist das die
Außenwelt) an mich? Wäre es nicht möglich, dass es viele ver-
schiedene Arten von Bildung gibt, die sich am jeweiligen Leben
der Person orientieren? Für einen Indianer am Amazonas ist es
sinnlos, die Straßenverkehrsregeln zu kennen, da er sich nur im
Urwald bewegt. Dagegen muss sich ein Mensch, der in New York
lebt, damit auskennen, sonst überlebt er nicht lange. Für zwei ver-
schiedenen Arten Dschungel gibt es also zwei verschiedene
Lebensweisen und daher zwei Formen von »gebildet sein«. 
In unseren Breiten hält sich hartnäckigerweise die Meinung, ein
Mensch sei gebildet, sobald er Latein/Griechisch kann oder –
besonders österreichisch – einen Titel hat. Ich sehe das anders: für
mich ist Bildung auch eine Haltung. Wenn jemand zu seinem
Umfeld in einer Sprache spricht, die es nicht verstehen kann, um
zu beweisen, wie gebildet er ist, beweist er für mich gerade das
Gegenteil.

Wieviel Rätsel sind zur Bildung nötig? 
von Rebecca Rispoli

Es ist richtig, dass leider viele Lehrpersonen zum Lehren/
Unterrichten gar nicht geeignet sind. Natürlich haben die meisten
eine pädagogische Ausbildung und eine didaktische Ausbildung,

154

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 154



dennoch sprechen sie – wie oben bei Simpkin erwähnt in einer
Sprache, die nicht verstanden wird, oder schon eine einschlägige
Ausbildung voraussetzt. Ein Lehrer muss in erster Linie die
BEGEISTERUNG für ein Thema/einen Stoff/eine Wissenschaft
haben, sich also für diese selbst begeistern, um dies dann einem
Schüler in lebendiger Weise vermitteln zu können und zu wollen.

Das Folgende soll kein Rechtfertigungsgrund für Vortragende sein, die
sich überhaupt nicht darum kümmern, ob sie verstanden werden, doch: An
manchen Punkten ist es vielleicht hilfreicher, in Rätseln zu sprechen. Ab
einem bestimmten Kenntnisstand bringt es nichts mehr, weitere einfach
erklärte Fakten gesagt zu bekommen, denn jedes weitere Faktum das du
erfragst zeigt, dass das bisher Gesagte deinen modus operandi noch nicht
verändert hat. Beim Erlernen von Sprachen kennt man das Phänomen:
Irgendwann schließt sich das angehäufte Wissen von Vokabeln und
Regeln und du grübelst nicht mehr über die Sprache sondern IN der
Sprache. – Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC) 

Vorhin hab’ ich mir »Little Miss Sunshine« angeschaut. Dort wird
Marcel Proust recht oft erwähnt und einmal wird ein bestimmtes
Zitat von ihm paraphrasiert, das in unserem Zusammenhang pro-
vokant klingt und das ich im Sinne des Zitats gerne zur
Diskussion stellen möchte: 
»Das Glück ist einzig heilsam für den Leib, die Kräfte des Geistes
jedoch bringt der Schmerz zur Entfaltung.« 

Ich erlaube mir folgende Deutung: Durch alle Begierden erfüllende
Bedingungen würden wir nicht zu dem, was wir gerne kritisches Denken
nennen, kommen. Oft schaffen gerade die widrigsten Bedingungen das
Spielfeld für kreative Gedanken (ab einem gewissen Grad geht diese
Aussage in Geschmacklosigkeit über, nämlich dort, wo Keime für kreati-
ve Gedanken schon im Ansatz erstickt werden). Jene irritierende
Spannung der ausbleibenden Wunscherfüllung entfacht die Kräfte der
Sprache und des Denkens. Dieser Überlegung muss ich noch ein Zitat von
Proust nachschießen; also noch einmal Name-Dropping: »Aber das Glück
kann nie kommen. Sind die Umstände endlich gefügig gemacht, so ver-
legt die Natur den Kampf von außen nach innen und bringt allmählich in

155

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 155



unserm Herzen eine Wandlung hervor, so daß es etwas anderes wünscht,
als was ihm zuteil werden wird.« Die Situation, in der es Zustände gibt,
wo all das, was wir wollen, erfüllt ist, kann keine dauerhafte sein. Sobald
sie eintritt, beginnt der Wille sich zu wandeln. 

Hat dieser Schmerz und die Widrigkeit der Umstände etwas mit Bildung
zu tun? Man könnte hier sofort an Platons schmerzhaften Aufstieg von der
Höhle ins Licht denken, aber diese Steigung sehe ich hier noch nicht ange-
legt. Wenn das mit Bildung zu tun hat, wäre es eine Bildung, die nicht not-
wendigerweise im akademischen Kontext stattfindet sondern in vielen
Lebenszusammenhängen. – Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC) 

Platon sagt, dass die Bildung eine zweite Sonne sei. Was macht
die Sonne? Sie spendet das Licht und lässt einen die Dinge erken-
nen. Und so ist es mit der Bildung, sie lässt uns die Dinge, die
Welt erkennen. Was kreative Leistungen anbelangt ist es richtig,
dass negative Umstände zu Höchstleistungen antreiben. Wenn es
um die Vermittlung von vorhandenem Wissen geht, ist es keine
Voraussetzung, Schmerzen zu durchleben, oder unglücklich zu
sein.

Wieviel Spontaneität ist mit Bildung verträglich? 
von Nenad Petkovic, Sandmann

Ad Simpkin: Ich möchte hier noch etwas erwähnen, was mir, als
ich an der von dir beschriebenen Stelle über K. Popper angelangt
bin, eingefallen ist. »Adaption ist immer zweiseitig.« und
»Kommunikation ist immer eine Form von Manipulation.« Wie
ich das gelesen habe, musste ich sofort an die »Sapir-Whorf-
Hypothese« denken. 
Ich, der Philosophie studiert, sehe heute vieles anders, als ich es
vor vielleicht fünf Jahren gesehen habe, und ich weiß, ich werde
die Dinge immer aus »meinem« Blickwinkel betrachten, geprägt
– oder sagen wir gleich manipuliert – durch Kindheit, Erziehung,
Schulbildung, Freunde und Freundinnen, überhaupt durch die
Menschen, mit denen ich jeden Tag verkehre, durch bestimmte

156

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 156



Ereignisse in meinem Leben, und schließlich durch das
Philosophiestudium. Und ich sehe das Ganze sogar als eine Art
Kettenreaktion: Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann
erlebt er sie in einem bestimmten Vorverständnis (sein ganzes
Leben bis dato). 
Um wieder zum Bildungsbegriff zurückzukommen, wage ich
hiermit ein wenig weiter zu denken und zu behaupten, dass es für
mich (meiner Meinung nach) so etwas wie »Die Lehre Platons«,
»die Lehre des Aristoteles, des Thomas v. Aquin, Kants, Husserls,
Heideggers, Wittgensteins« gar nicht gibt. Jeder Mensch hat seine
kognitiven Fähigkeiten innerhalb eines Vorverständnisses ausge-
baut. JedeR Philosoph(in), der/die eine bestimmte Hypothese auf-
stellt, tut dies unter Berücksichtigung eines bestimmten
Vorverständnisses. 

Sandmann, besonders frappant waren für mich folgende Stellen in deinem
Beitrag, Zitat: » …ich sehe das Ganze sogar als eine Art Kettenreaktion:
Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann erlebt er sie in einem
bestimmten Vorverständnis (sein ganzes Leben bis dato). Jedes Ereignis
verändert das eigene Verständnis von der Welt und macht dieses zum
neuen Vorverständnis für das nächstfolgende Ereignis.« da sie mich an
eine Passage aus Milan Kunderas »Die unerträgliche Leichtigkeits des
Seins« erinnerte:  

Man kann nie wissen, was man wollen soll, weil man nur ein Leben hat,
das man weder mit früheren Leben vergleichen noch in späteren korrigie-
ren kann. ... Es ist unmöglich zu überprüfen, welche Entscheidung die
richtige ist, weil es keine Vergleiche gibt. Man erlebt alles unmittelbar,
zum ersten Mal und ohne Vorbereitung. Wie ein Schauspieler, der auf die
Bühne kommt, ohne vorher je geprobt zu haben. Was aber kann das Leben
wert sein, wenn die erste Probe für das Leben schon das Leben selber ist?
Aus diesem Grunde gleicht das Leben immer einer Skizze.

Auch Skizze ist nicht das richtige Wort, weil Skizze immer ein Entwurf zu
etwas ist, die Vorbereitung eines Bildes, während die Skizze unseres
Lebens eine Skizze von nichts ist, ein Entwurf ohne Bild. 
Natürlich kann das Zitat nicht unkommentiert und unkritisch übernommen

157

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 157



hier für sich selbst stehen, und trotz des oftmals recht hohen philosophi-
schen Gehalts im zitierten Roman Milan Kunderas sollten einige
Aussagen eventuell doch »mit Vorsicht« genossen werden, zumindest
aber hinterfragt werden. 

Wenn wir, zugespitzt, keine Gewissheiten im Leben haben, die Probe
gleichzeitig die Durchführung ist, und wir nur in Gedanken mögliche
Szenarien konstruieren können, Folgen maximal abschätzen können, so
weist das Treffen einer Entscheidung für mich doch eine gewisse Willkür
auf (worauf beziehe/berufe ich mich? – könnte es ja immer auch anders
machen, und Frage nach der ersten, »bewusst getroffenen« Entscheidung?
), markiert aber doch einen Punkt, und somit vielleicht den Anfang jener
»Kausalkette« oder »Kettenreaktion«, von der Sandmann spricht. (Ich
versuche, die Gedankenfluten zu lichten.) – Eugénie 12. Jan. 2010, 02:27 

Intermezzo: Milan Kundera

»Vielleicht ist es etwas extrem zu sagen, dass jemand, der sich
einer unklaren komplizierten Sprache bedient, um sein Wissen
kundzutun, beweist, dass er nicht gebildet ist.« (Zitat von rebec-
ca r., siehe oben). Allerdings ist es zu extrem, ich finde, dass das
absolute Gegenteil der Fall ist. 
Eine komplizierte Sprache, die freilich Verwirrung stiften kann,
spricht nicht für die Ungebildetheit des Autors, sondern des
Lesers. Der Autor sollte per se darauf bedacht sein, verstanden zu
werden, jedoch besteht unsere Sprache aus vielen scheinbaren
Synonymen; sie sind deshalb scheinbar, weil sie oftmals einen
kleinen, diffizil zu erkennenden Unterschied beinhalten. Die
Bildung des Schreibers kommt dann zutage, wenn er diese
scheinbaren Synonyme pedantisch zu ordnen weiß, will heißen,
den passenden Begriff dafür zu finden, was er ausdrücken will.
Einige Sachen lassen sich eben nicht einfacher ausdrücken oder
drückte man sie simpler aus, verlieren sie an Genauigkeiten,
könnten gar eine ganze Philosophie zum Einsturz bringen. –
Legastenika0742392 12:40, 19. Jan. 2010 (UTC) 

158

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 158



Legastenika79: es freut mich, dass Du das Buch von Kundera erwähnt
hast und ich stimme auch dazu, dass Literatur zu einer »Selbstbildung«
sehr gut geeignet ist. Das Buch hat auch mich persönlich sehr beeinflusst.
Ich selbst finde in diesem Roman als eine kleine philosophische Botschaft
die Frage nach der inneren Freiheit – das ist aber nur meine persönliche
Leseart. Ich komme aus dem gleichen Land wie Kundera, ich habe den
Kommunismus erlebt und Prager Frühling gehört zu den Schlüssel-
erlebnisen von meinen Eltern und Großeltern. Die Einmaligkeit des
Lebens, die Zufälle und die Relativierungen usw. betont Kundera meiner
Meinung nach gegen die fast mythische Auffassung der totalitären
Ideologien, dass die Geschichte eine notwendige Richtung hat, die nicht
zu ändern ist, wobei die einzelnen menschlichen Leben niemanden inter-
essieren. Kundera würde vielleicht an dieser Seite die Frage stellen, was
wäre dann zu tun, wenn diejenige Institutionen, die die Ausbildung ver-
mitteln sollen, versagen? Das war der Fall in der kommunistischen
Tschechoslowakei. 

Die Kommunisten haben fast sofort nach der Machtübernahme alle
Schulen und Hochschulen destruiert, vor allem, was ich ganz interessant
finde, die geisteswissenschaftliche Fakultäten. Die besten ProfessorInnen
endeten im Gefängnis oder, falls sie Glück hatten, emigrierten.
»Intelligenz« – also gebildete Menschen – bedeuteten in der
Staatsideologie etwas fast Böses, das nur aus Gnade »der Arbeiter« am
Leben bleibt. –Jakub Jirovec 20:54, 19. Jan. 2010 (UTC) 

Bilanz für ein Semester Philosophiestudium: 
Ich weiß nicht mehr was Bildung ist. 
von Paul Wedrich

Unsere Beschäftigung mit dem Bildungsbegriff hat eigentlich
schon in der Diskussion der Ökonomisierung der Universität in
der ersten Stunde des Semesters begonnen. Durch die Audimax-
besetzung wurde dieses Thema bis in den Dezember hinein ver-
längert. Hätte ich am Anfang der Besetzung einen Text über
Bildung schreiben sollen (habe ich eigentlich auch) dann wäre es
mir viel leichter gefallen als jetzt. Jetzt, habe ich das Gefühl, nicht

159

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 159



mehr zu wissen, was Bildung überhaupt bedeuten soll und eigent-
lich geht mir der Begriff auf die Nerven. 
Was ist, wenn wir mehr oder weniger pragmatisch sagen, Bildung
ist das, was an Bildungseinrichtung passieren soll. (Was ist eine
Bildungseinrichtung? Schulen, Universitäten...) Was wären die
Konsequenzen einer solchen Setzung? 
Der Unterschied ist nur, dass man:
• den historisch vielfältig konnotierten Begriff der Bildung ver-

mieden hat 
• jetzt sehr geneigt sein könnte, diese Frage nach der Aufgabe

einer Bildungseinrichtung wegzudelegieren, z.B. an die
Politik 

Konfrontiert mit einem Forderungskatalog von Studierenden
sieht man dann nur Kritik auf der Ebene 1. Der Rest wird weni-
ger als Anstoß für eine Debatte auf Ebene 2, sondern eher als dif-
fuses ideologisches Gewäsch gesehen. 
Was ist die Aufgabe einer Universität? Sollen wir Studierende fra-
gen? oder Professoren? Politiker? Reicht es im Gesetz nachzu-
schauen, was eine Universität tun oder lassen muss, um eine
Universität zu sein? Und gegebenenfalls: für wen reicht das? Ich
glaube, dass eine breite Diskussion darüber, was die Aufgabe
einer Universität ist, sehr wichtig wäre. Nicht zuletzt sehe ich in
Bildung und Forschung bessere Zukunftsperspektiven für dieses
Land, als in seinen Seegrundstücken.

Interessant finde ich die Auseinandersetzung des Bildungsbegriffes mit
dem platonischen Hoehlengleichnis deshalb, weil wir hier einen Begriff
von unserem Verstaendnis her versuchen mit einem Modell zu erklaeren,
welches auf viele Begriffe funktioniert, da die meisten Begriffe, ich denke
an: Wissen, Bildung, wahrscheinlich auch Liebe und Hass immer in einer
Art Hierachie gedacht werden und durch den Vergleich mit anderen
Menschen und unserer Selbstabgrenzung zu jenen Menschen ermoeglicht
das Modell uns die Verschiedenen Aspekte der Begriffe zu sehen und uns
selbst zu differenzieren. 

Zum Beispiel lernte ich am Sonntag eine altmodische Lehrerin kennen,
welche ueber 40 Jahre im Lehrbetrieb einer Grundschule in Berlin arbei-

160

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 160



tet. In Berlin gibt es viele Probleme mit Migrationskindern und diese
Lehrerin hat in jedem tuerkischem Jungen einen »Macho« gesehen und
diesen deshalb oftmals schlechter behandelt und benotet. Wir koennen uns
doch vorstellen, dass Unterricht in vielen Laendern anders praktiziert
wird! ? 
Was gibt es dann fuer ein Bildungsideal? Gibt es wie im Hoehlengleichnis
eine Idee, eine Idee der bestmoeglichen Vermittlung von Wissen? Aber ist
es nicht wiederrum so, dass unerwartete Situationen neue Vermittlungs-
strukturen verlangen. Es ist sicherlich nicht altmodisch in einem Wiki
seine Leistungsnachweise oeffentlich zu praesentieren. Es ist ja auch der
kommende Fortschritt, die Mengen an uebermittelbares Wissen, die ein-
zelnen Voraussetzungen der Lehrenden und der Studierenden Aspekte
einer umfangreichen »Bildungs-politik«. – Luong 13:12, 6. Jan. 2010
(UTC) 

Wenn man eine Lehrveranstaltung nicht als Zusammentragen von
Informationen versteht, die allenfalls unter einem gewissen Qualitäts-
maßstab geordnet werden, sondern als ein gemeinsames Projekt der
Beteiligten, Klarheit und teilweise Einigkeit über eine Sache zu erzielen,
gibt es das »bewährte« Modell: eine beauftragte, kluge Person »prägt das
Geschehen«. Und in diesem Zusammenhang sind Wikis eine einschnei-
dende Änderung. 

Hier kann niemand mehr (auf diese Weise) dominieren. Die
»Höhlenbewohner« laufen in alle möglichen Richtungen auseinander.
Motive werden aufgenommen, verstärkt, fallengelassen, niemals zu Ende
gedacht. Es ist ein nicht-platonischer Artikulationsraum. Damit ist man
aus einem gewissen Bild gefallen. Es hat sich tatsächlich die Facebook-
Kultur, in der man dem Rest der Welt berichtet, was man gerade toll fin-
det, ein Stück weit in die Universitätskultur hineinbegeben. – anna 08:39,
22. Jan. 2010 (UTC) 

161

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 161



Bilanz für ein Semester Philosophiestudium: 
Ich bediene mich des Bildungs-Angebotes. 
von Helmut Weissenlehner

Grundsätzlich legt das Höhlengleichnis Platons mehrere
Annahmen dar: 
• Bildung ist mit (wahrem) Wissen gleichzusetzen, denn das

»Licht der Sonne« außerhalb der Höhle vermittelt, wie die
Dinge wirklich sind 

• Der Großteil der Leute ist unwissend/ungebildet (hier ist eine
Parallele zu Pythagoras von Samos zu ziehen, der in seinem
Idealstaat dem Volk wesentliches Wissen gar nicht anvertrau-
en wollte, da es damit sowieso nicht umgehen würde können) 

• Um aus der Höhle zu gelangen, ist das Einwirken eines ande-
ren, bereits Gebildeten erforderlich 

• Eine »Flucht« aus der Höhle ist als Aufstieg zu werten, der
Weg zurück unmöglich (da die Verbliebenen den nunmehr
Gebildeten nicht mehr verstehen) 

Übertragen auf den Bildungsbegriff läßt sich demnach festhalten,
daß Bildung ein individueller Vorgang ist, der den Menschen als
Ganzes erfaßt, unumkehrbar ist, immer mit einem gewissen Zwang
und einer gewissen Führung durch andere verbunden ist, dem
Menschen nicht etwas zufügt, sondern etwas anspricht, das er schon
in sich trägt und schließlich, dass der Weg der Bildung als ein
Aufstieg gewertet wird. Dieser letzte Aspekt ist jener, der in der
heutigen Gesellschaft mit am stärksten verankert ist und als
Gegengewicht für die »negativen Aspekte« des Werdegangs ange-
führt wird. Die innere Systematik dieser Annahmen wird nicht mehr
hinterfragt, das »Erfolgsmodell« hat sich durchgesetzt. Aber wie im
Höhlengleichnis setzt sich der Ungebildete gegen den Vorgang der
»Bildung« zunächst zur Wehr und will nicht von den gewohnten
Denkweisen Abstand nehmen. Insofern ist das äußere Einwirken
notwendig, um eine Irritation hervorzurufen, die die gewohnten
Sichtweisen in Frage stellt, bis man schließlich umdenkt und zu
einer neuen, »besseren« Sichtweise gelangt. Auf der obersten Stufe
schließlich erkennt man das Positive des zurückgelegten Wegs und
empfindet das Wissen als etwas Glücklich-Machendes. 

162

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 162



Meiner Ansicht nach trägt das Höhlengleichnis einige problema-
tische Annahmen in sich, die im Laufe der Geschichte immer wie-
der ausgenützt wurden. Zum einen setzt es voraus, daß es einige
wenige gibt, die im Besitz des richtigen Wissens sind. Sie legen
damit fest, was stimmt und was nicht. Gleichzeitig wird auch ein
gewisser Zwang in der Vorgehensweise bei der »Bekehrung«
legitimiert, da man argumentieren kann, daß der »Ungebildete«
die Dinge einfach nicht richtig einschätzen kann und man ihn nur
an einen »besseren Ort« führen will. Dieses »höhere Ziel« wird
jedoch abermals von den »Gebildeten« festgelegt. Was sollte aber
geschehen, wenn der »Höhlenbewohner« gar nicht bekehrt wer-
den will? Wenn er mit seinem Dasein zufrieden ist? Welcher
Maßstab erlaubt es mir, anderen meine Ansichten, den gebildeten
Weg, als den richtigeren aufzuzwingen? Ein Denken in der
Systematik des Höhlengleichnisses erlaubt dem Gebildeten auf
jeden Fall auch Zwang, um den Ungebildeten ans Licht zu führen. 
Übertragen auf das Höhlengleichnis würde ich nicht von einem
»Aufstieg die Treppe zur Erleuchtung hinauf« sprechen, sondern
von der Möglichkeit, komplett aus dem Bild zu treten. Das
Grundmuster des Höhlengleichnis hat sich zwar in der (west-
lichen) Kultur verankert und ist trotz allem nur eine Sichtweise
von vielen. Sie ist jedoch so grundlegend, daß sie selbst von vie-
len gar nicht mehr hinterfragt wird. Das Ziel ist der Aufstieg,
Bildung der Weg, der dazu notwendig ist. Implizit unterwirft man
sich einer Sichtweise, die die oben genannten Implikationen und
Gefahren mit sich bringt. 
Erklärt man jedoch, daß dieses Schema für einen selbst nicht das
zutreffende ist, tritt man quasi aus dem Bild. Man wird vom
»Aufsteiger« zum »Aussteiger«. Jeder weitere Satz in diesem
Zusammenhang wie: »blickt dadurch hinter die Dinge«, »erhält
einen besseren ÜBER-Blick« usw. würde jedoch schon wieder
eine gedankliche Rückkehr in das Denkschema bedeuten. Man
erkennt dabei auch, wie stark diese Ansichten in unseren Überle-
gungen verankert sind. 
Möchte man völlig auf Distanz bleiben, wäre ein Einsiedler-
Leben die logische Konsequenz – kein externer Druck, kein
»Aufstiegszwang«, einfach ein »in den Tag Hineinleben«. Wie

163

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 163



würde Bildung dann aussehen? Und wie wären soziale Kontakte
möglich? Ganz banal gesehen ist Geld notwendig, um sich in der
Gesellschaft zu bewegen. Zudem wird man auf Ablehnung derje-
nigen stoßen, die sich noch im Bild bewegen (die Situation ist
quasi wie jene des Rückkehrers in die Höhle, nur um eine Nuance
weitergedreht). 

Außerdem ist ein sich wegbewegen meistens schmerzlich und wie kommt
man zu der Annahme, dass »der eigene Weg« der bessere wäre? Das mit
dem Geld, wäre ein Bürgergeld denkbar? Und daraus resultierend die
Verantwortung für das Umfeld? Man kann einiges an Gelder sparen, wenn
man sich gegenseitig aushilft, z.B. Zusammentreten mit anderen und
Sachverhalte diskutieren, die man nicht mehr im »Unterricht schafft«.
Dann stellt sich die Frage nach der Bereitschaft mit zu machen. – Luong
13:52, 15. Jan. 2010 (UTC) 

Insofern scheint es am praktischsten je nach Situation und eige-
nem Ziel aus dem Bild treten und wieder in diese Sichtweise
zurückkehren zu können. Zur Erfüllung materieller und sozialer
Notwendigkeiten und Ziele nützt man demnach das Denken im
Sinne des Höhlengleichnis, ist sich dabei jedoch dieser Tatsache
bewußt. Es findet kein »unreflektiertes Streben« nach Aufstieg
und Erlösung statt, sondern ein zielorientiertes und bewußtes
Nützen gewisser Denkschemata. Um an die »Gesellschaft ankop-
peln« zu können, ist das in gewisser Weise eine Voraussetzung
(zumindest um bestimmte Ziele zu erreichen). In seiner
Grundausrichtung hält man das im Höhlengleichnis gezeichnete
Bild aber für unzutreffend und für einen selbst als unpassend. Die
Frage ist nur: Was liegt außerhalb des Bildes? Ist nicht die Stärke
dieses Gleichnisses, daß es ganze Gesellschaften vereinen kann,
während die Alternative eine subjektive, personale ist. Hätte man
Milliarden Weltansichten wäre ein Austausch zwischen den
Individuen höchst kompliziert, eine Gesellschaft, wie wir sie ken-
nen nicht denkbar. In gewisser Weise hat sich diese Sichtweise so
lange gehalten und durchgesetzt, da sie den Menschen das Gefühl
gibt, daß das Ziel wirklich besser ist als der Ausgangspunkt
(sowohl auf Diesseitiges als auch auf Jenseitiges bezogen). 

164

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 164



Anmerkungen

1 »Die Arbeit versetzt und fügt das Volk in das Wirkungsfeld aller wesent-
lichen Mächte des Seins. Das in der Arbeit und als Arbeit sich gestalten-
de Gefüge des völkischen Daseins ist der Staat. Der nationalsozialistische
Staat ist der Arbeitsstaat. Weil der neue Student sich angesetzt weiß für die
Durchsetzung des völkischen Wissensanspruches, deshalb ist er
Arbeiter.« [HEIDEGGER(2000)], S.205

2 Ein Gedankenexperiment: Marx hält eine Rede zur Unterstützung Stalins.
3 In Heideggers 1954 erschienenem Text »Die Überwindung der

Metaphysik« ist der Sachverhalt so dargestellt: »Denn die Arbeit
…gelangt jetzt in den metaphysischen Rang der unbedingten
Vergegenständlichung alles Anwesenden, das im Willen zum Willen
west.« [HEIDEGGER(2009)] S.64/72. Weiter unten: »Das arbeitende Tier ist
dem Taumel seiner Gemächte überlassen, damit es sich selbst zerreiße und
in das nichtige Nichts vernichte.« Klaus Heinrich bemerkt dazu: »Von der
Katastrophenmalerei, die dem Klischee vom Untergang des Abendlands
folgt, vom Wagnerschen Stabreim und dem philosophisch angehobenen
NS-Vokabular abgesehen: hier wird nicht nur der Arbeiter auf das arbei-
tende Tier reduziert …noch erschreckender finde ich, daß ihm dieser
Sprachgebrauch in den Philosophischen Seminaren deutscher Uni-
versitäten nicht vorgehalten worden ist …« [HEINRICH(2006)] S.297

4 Die Grundregeln des »European Credit Transfer and Accumulation
System’« sind auf einer Webseite der Europäischen Kommission erklärt:
http://ec.europa.eu/education/lifelong-learning-policy/doc48_en.htm
(13.2.2010). Einen guten Überblick gibt die Seite der Rektorenkonferenz
der schweizer Universitäten http://www.crus.ch/information-program-
me/bologna-ects/was-ist-ects.html?L=0 (13.2.2010)

5 Vgl. [KELLERMANN ET AL.(2009)]. Paradigmatische Beiträge aus der
Diskussion im Internet sind etwa http://dokumentation-bildungsdiskurs.
pbworks.com/Workload+-+ECTS, http://www.campus-hamburg.de/wiki/
pages/Bologna-Prozess.html (13.2.2010)

6 »Eine Welt, in welcher ökonomische Kriterien die einzig gültigen sind,
eine Welt, in welcher rein pragmatisch gehandelt wird, eine ganz und gar
entidealisierte und, aber das ist ein anderes Thema, entpolitisierte Welt

165

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 165



also, läßt keine Ausnahmen zu. Worum es in einer solchen Welt geht, das
ist die reine Verwaltung »partikulärer Zwecke«. …Die Philosophie ist ein
Warten auf solche »Blitze«, ein Warten auf kritische Zeiten, auf Brüche,
auf Anfänge. Wenn die Geschichte nicht an ein Ende gelangt ist, dann
wird es weiterhin jene »Blitze« geben, die für fest gehaltene
Gesellschaftsfundamente zum Einsturz bringen.« [TRAWNY(2003)], S.9

7 Karl Jaspers hat, wie in seiner Autobiographie zu lesen ist, Heidegger
1933 gefragt: »Wie soll ein so ungebildeter Mensch wie Hitler
Deutschland regieren?« Er überliefert folgende Antwort: »Bildung ist
ganz gleichgültig …sehen Sie nur seine wunderbaren Hände an!«
[JASPERS(1984)], S.101.

8 Ausnahmen bestätigen die Regel: [MANOVICH(o.J.)], [MANOVICH(2002)],
[CHESHER(2002)]

9 »Je befreiter die Natur waltet, um so großartiger und gebändigter ist die
gestaltende Macht der echten Technik ihr dienstbar zu machen. In die
Natur gebunden, von ihr getragen und überwölbt, durch sie befeuert und
begrenzt, verwirklicht sich die Geschichte des Volkes.« [HEIDEGGER

(2000)], S.200f
10 Einen programmatischen Versuch zur Relativierung dieses Zwiespalts hat

[FRIEDMAN(2004)] vorgelegt.
11 Ich habe diesen Vergleich in einer früheren Publikation systematisch aus-

geführt [HRACHOVEC(1989)].
12 Unter dem Titel »resolute reading« ist im letzten Jahrzehnt eine Lesart des

Tractatus vorgeschlagen worden, die den performativen (Verbots-)Aspekt
der betreffenden Passagen in den Vordergrund stellt. Zur Orientierung
siehe [CRARY ET AL.(2000)], [WILLIAMS(2004)], [DIAMOND/CONANT

(2004)]
13 Sextus Empiricus, Adversus mathematicos, 7,65-87
14 »Als er nämlich im Theater der Athener auftrat, wagte er zu sagen: Legt

mir eine Frage vor. Er war der erste, der diesen riskanten Vorschlag öffent-
lich machte, indem er zu verstehen gab, alles zu wissen und über alles zu
sprechen, wobei er den richtigen Augenblick berücksichtigte.«
[DIELS/KRANZ(1961)], A1a Philostrat, Vitae sophistarum I,1

15 Zu Platon allgemein siehe [PLEGER(2009)]; [ACKEREN(2004)],
[SCHIEMANN(2006)], [FERRARI(2007)], [BENSON(2006)]. Zur Politeia:
[DIXSAULT(2005a)], [DIXSAULT(2005b)], [ROSEN(2005)]

16 Zur Orientierung eignen sich: [VLASTOS(1991)], [VLASTOS(1994)],

166

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 166



[LACEY(1980)], [AHBEL-RAPPE/KAMTEKAR(2006)], [FISCHER(2004)].
17 »In today’s terms, Socrates’ position can be compared with that of a con-

sultant, a coach, or a discussion leader, and his fellow conversants can be
compared with customers, clients, or partners.« [KIKOSKI/KIKOSKI(2004)],
S.126. Die Kikoskis wiederholen eine bereits in der Antike bezeugte
Einordnung Sokrates’ unter die Sophisten.

18 Die hier interpretierte Stelle bietet nur einen Aspekt der platonischen
»Ideenlehre«. Es wären insbesondere Phaidon 95b ff und Parmenides 128
ff zu ergänzen. Sie betrifft allerdings die Voraussetzung, von der z.B.
Phaidon 100a ausgeht: »Ich setze also voraus, dass es ein Schönes an ihm
selbst gibt.«

19 Zum Stichwort »Gegensatz« vgl. [HRACHOVEC(2010)]
20 Im anglo-amerikanischen Sprachraum ist von einer »theory of forms« die

Rede. Ihr Für und Wider ist kontrovers. Siehe etwa [GILL(2006)],
[DANCY(2006)], [ALLEN(1980)]. Einflußreich ist geworden: [WIELAND

(1982)].
21 Die Zusammenhänge sind genauer ausgeführt in [HRACHOVEC(1978)].
22 Zwei Einführungen in die Theorie relationaler Datenbanken sind

[HERNANDEZ(1997)] und [VOSSEN(1995)]
23 Er sitzt am Strand, ein Regenguss setzt ein. Es ist ein Wasserstrahl, der

ausschließlich auf Truman gezielt ist. Wenn er ihm ausweicht, geht es ins
Leere. Erst nach einiger Zeit wird aus dem fokussierten Strahl ein
Landregen. Truman jubelt: er hat eine Inkonsistenz gefunden.

24 Vgl. [MEYER-DRAWE(2008)]
25 Dazu Alice Pechriggl »Metaxy, die Mitte, das Zwischendrin, das Mittlere:

Das semantische Feld, welches dieses Wort bezeichnet, ist so vieldimen-
sional wie das Denken und die Welt, die es philosophisch zu erschließen
galt: zeitlich, räumlich, substantiell, logisch, mathematisch, geographisch,
erkenntnistheoretisch, ethisch, psychologisch, dramatisch, politisch, usw.
In fast allen Kontexten, in denen es auftaucht, verweist es auf einen
Wechsel, auf einen Gegensatz, den anzuzeigen und zu vermitteln es auf-
gerufen wird …Bei Platon spielt das metaxy, über seine Funktion für das
Chiasma hinaus, eine zentrale Rolle, und zwar sowohl auf der logisch-
erkenntnistheoretischen Ebene (zwischen apeiron und eingegrenztem
Einen, oder wenn es etwa darum geht, die Mitte zwischen Erkennbarem
und Erkennen sowie zwischen Nicht Erkennbarem und Nicht Seiendem
zu erläutern) als auch auf der psychologisch-ethischen und auf der politi-

167

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 167



schen Ebene.« [PECHRIGGL(2006)], S.12
26 [LATOUR(2004)] verweist auf die Schattenseiten der Parabel, die auch im

weiteren Verlauf des vorliegenden Buches deutlich werden.
27 Eine systematische Auseinandersetzung mit Platons Politeia unter diesem

Gesichtspunkt bietet [RANCIÈRE(2007)]
28 Ein simpler Fall: das Prüfungssystem einer Universität ist historisch

gewachsen und einigermaßen funktional. Aber es ist nicht in allen
Disziplinen gleichartig und an manchen Stellen teurer, als vertretbar. Ideal
ist ein homogenes Prüfungssystem für alle. Platon und die Technokraten
reichen einander die Hand.

29 Adolf Loos etwa hat auf die Häuser der Gründerzeit einen Blick gewor-
fen, der sie als unzulänglich qualifizierte und ihre Revision angezeigt
scheinen ließ.

30 »Eine Orientierung an der platonischen Dialogtechnik kann uns in der Tat
hier weiterhelfen. Denn was am Anfang von Hegels Phänomenologie
geschieht, unterscheidet sich in mehrfacher Hinsicht wenig von dem, was
Protreptik und Elenktik in den frühen Platondialogen zustande bringen
Man wird also einmal von der Hypothese ausgehen dürfen, daß Hegels
Dialektik der sinnlichen Gewißheit in Analogie zu jener frühplatonischen
Dialektik zu verstehen ist, zu der – mindestens – zwei Partner nötig sind.
Es wird nun überraschen, daß wir in der Dialektik der sinnlichen
Gewißheit ebenfalls zwei Partner, gleichsam stilisiert, vorfinden: In
Hegels Gedankengang kommt nicht nur die sinnliche Gewißheit, das
unmittelbare Wissen selbst vor, sondern ebenso auch wir, die wir dieses
unmittelbare Wissen zum Gegenstand der Betrachtung machen.«
[WIELAND(1973)]S. 69.

31 »Die Aufgabe aber, das Individuum von seinem ungebildeten Standpunkte
aus zum Wissen zu führen, war in ihrem allgemeinen Sinn zu fassen, und
das allgemeine Individuum, der Weltgeist, in seiner Bildung zu betrach-
ten.« [HEGEL(1986)] S.31f, vgl. S.72f

32 Es ist kein Zufall, dass die gängigen Kommentare die Episode »Bildung«
gerne aussparen. Siehe zuletzt [VIEWEG/WELSCH(2008)]. Zum Thema:
[VAN DOOREN(1974)].

33 Ein Gespräch mit Th. Auinger zu diesem Thema ist unter ftp://audio-
thek.philo.at/mp3/Hegel_Bildung_Betrug_1.mp3 und
ftp://audiothek.philo.at/mp3/Hegel_Bildung_Betrug_2.mp3 abrufbar.
(28.2.2010)

168

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 168



34 Erstmals in der 2. Unzeitgemäße Betrachtung: Vom Nutzen und Nachteil
der Historie für das Leben.

35 [ADORNO(2003)]. »Was aus Bildung wurde und nun als eine Art negativen
objektiven Geistes, keineswegs bloß in Deutschland, sich sedimentiert,
wäre selber aus gesell-schaftlichen Bewegungsgesetzen, ja aus dem
Begriff von Bildung abzuleiten. Sie ist zu sozialisierter Halbbildung
geworden, der Allgegenwart des entfremdeten Geistes. Nach Genesis und
Sinn geht sie nicht der Bildung voran, sondern folgt auf sie. Alles ist darin
von den Maschen der Vergesellschaftung eingefangen, nichts mehr unge-
formte Natur; deren Roheit aber, das alte Un-wahre, erhält zäh sich am
Leben und reproduziert sich erweitert. Inbegriff eines der
Selbstbestimmung entäußerten Bewußtseins, klammert sie sich unabding-
bar an approbierte Kulturelemente.« S.93f

36 Der Artikel ist überschrieben: »Apokalypse (Offener Brief an das
Publikum).« Er beginnt: »Am 1. April 1909 wird aller menschlichen
Voraussicht nach die Fackel ihr Erscheinen einstellen. Den Weltuntergang
aber datiere ich von der Eröffnung der Luftschiffahrt.«

37 Peter Trawny [TRAWNY(2006)], der »die Erschütterung der Logik« aus
[HEIDEGGER(1998b)] evoziert, vermeidet es, sie in ihren Kontext zu stel-
len. Das gesamte Buch »Heidegger und die Logik« [DENKER/
ZABOROWSKI(2006)] enthält kein einziges Vorkommnis des Terminus
»Nationalsozialismus«.

38 »Wir fühlen, dass selbst, wenn alle möglichen wissenschaftlichen Fragen
beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt sind.«
Tracatatus 6.52

39 Die Gegenrichtung zur hier vertretenen Skepsis vertritt etwa
[ALONI(2007)]. Historische Aspekte behandelt [KRAYE/M.W.F.(2000)],
gegenwärtige Perspektiven [RALEY/PREYER(2010)].

40 »…Man sehe sich heute einmal nach Schiller, Wilhelm von Humboldt,
Schleiermacher, Hegel, Schelling um, man lese ihre Briefwechsel und
führe sich in den grossen Kreis ihrer Anhänger ein: was ist ihnen gemein-
sam, was an ihnen wirkt auf uns, wie wir jetzt sind, bald so unausstehlich,
bald so rührend und bemitleidenswerth? Einmal die Sucht, um jeden Preis
moralisch erregt zu erscheinen; sodann das Verlangen nach glänzenden
knochenlosen Allgemeinheiten, nebst der Absicht auf ein Schöner-sehen-
wollen in Bezug auf Alles (Charaktere, Leidenschaften, Zeiten, Sitten),
…Es ist ein weicher, gutartiger, silbern glitzernder Idealismus, welcher

169

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 169



vor Allem edel verstellte Gebärden und edel verstellte Stimmen haben
will, ein Ding, ebenso anmaasslich als harmlos, beseelt vom herzlichsten
Widerwillen gegen die kalte oder trockene Wirklichkeit, …

41 »Ein Stein, der Körper eines Tieres, der Körper eines Menschen, mein
Körper, stehen alle auf gleicher Stufe.« [WITTGENSTEIN(1969b)],
Tagebuch 12.10.1916. »Alle Sätze sind gleichwertig« T 6.4

42 Siehe dazu (am Beispiel einer Hölderlininterpratation Heideggers)
[HRACHOVEC(1987)].

43 »Deutsche Studenten! Ihr habt Euch für die Universität Freiburg ent-
schieden. Diese Stadt, ihr Land und ihr Volkstum sind beherrscht und
durchstimmt vom Schwarzwald. Aber auch dieser hat jetzt unter der
Befehlskraft der neuen deutschen Wirklichkeit für den deutschen
Studenten sein Wesen verändert. Der Schwarzwald ist nicht mehr nur das
erregende Wintersportgelände und der herrliche Bereich für Ausmärsche
und Sommerfahrten. Wir von der Universität Freiburg erfahren künftig im
Schwarzwald zuerst: die Heimatberge, die Heimatwälder und die
Heimattäler des Albert Leo Schlageter.« [HEIDEGGER(2000)], S.207.
»Heideggers Hütte« beschreibt [SHARR(2006)]

44 »Der hier vorgeschlagene Ansatz, Technik zu denken, versteht sich gewis-
sermaßen aus der Heidegger’schen Denktradition heraus, läuft ihr aber
darin zuwider, daß nicht vom Seinsgeschick Technik ausgegangen wird,
sondern vom technischen Handeln.« [IRRGANG(2002)], S 149. »Für ein
Verständnis des Heideggerschen Spätdenkens bleibt es deshalb unum-
gänglich, die Abschiedsbewegung Heideggers nachzuvollziehen. Erst
wenn man die Herkunft des späten Denkens aus den frühen
Denkversuchen bedenkt, kann es in die Zukunft eines Weiterdenkens wei-
sen.« [MARGREITER/LEIDLMAIR(1991)], S. 161. »Daher kann es uns mit
Heidegger in einem ökologischen Denken, das die Schwäche der okzi-
dentalen Rationalität begreift, nicht um das Wissen (als Argumente, als
Grund, als Gesetze) oder um die Technik (als Mittel, als Herrschaft)
gehen, sondern um ein Andenken ... in dem sich die festgestellten
Strukturen der technologischen Rationalisierungstendenzen aufzulösen
beginnen.« [SCHÖNHERR(1989)] S.264)

45 Eine Leseprobe: »Jeder Denker denkt nur einen einzigen Gedanken. Dies
schreibt Martin Heidegger in seinem Werk über den griechischen
Philosophen Heraklit. Obwohl der Satz im wesentlichen auf Nietzsche
bezogen ist, meint Heidegger damit jedoch auch sich selber. Denn sein

170

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 170



Werk ist ebenfalls von einem einzigen, alles fundierenden Gedanken
durchzogen, den er den Philosophischen Gedanken nennt. Fast jeder Satz
oder jede Aussage des umfangreichen Werkes Heideggers stehen, wenn
man es genauer betrachtet, in einem direkten oder indirekten Bezug zu
diesem Gedanken. Der Sonne gleich, befindet er sich im Mittelpunkt sei-
ner Philosophie. Ohne die profunde Kenntnis dieses zentralen Punktes
muß dem Leser das Werk Heideggers letztlich verschlossen bleiben. Das
hinreichende Verständnis jenes Grundgedankens gibt ihm gleichsam erst
den Schlüssel in die Hand, mit welchem er das Tor zur geistigen Welt die-
ses Denkers zu öffnen vermag. Um welchen Gedanken handelt es sich
hier? Es ist der Gedanke der Ontologischen Differenz – nämlich, daß Sein
nicht Seiendes ist. Er ist nach Heideggers eigenem Bekunden weder
besonders verwickelt noch für den gemeinen Verstand schwer begreiflich.
Trotzdem ist er seiner Ansicht zufolge dem modernen Denken das
Fremdeste und Fernste. Und das, obwohl er zugleich der tiefste und fun-
damentalste Gedanke unserer abendländischen Kultur ist.«
[NIELANDT(2006)]

46 Dann heißt es: »Die Ontologie kann nicht mit einem ontischen
Instrumentarium arbeiten.«

47 Eine Auswahl: [LÜTTERFELDS(1999)]; [LUETTERFELDS(2000)];
[HRACHOVEC(2009b)]; [HALLER(1988)]; [GLOCK(2000)]; [FERBER(1992)]

48 Das Verhältnis Mensch und Tier behandelt [AGAMBEN(2002)].
49 Glock hat die weiter unten angeführten, semantisch ähnlichen, Ausdrücke

wie »Lebensmuster« etc. nicht einbezogen.
50 Nochmals derselbe Punkt: »(Das Wesentliche des Begriffes ist, daß er

normalerweise mit beiden Füßen auf der Erde steht; nicht, daß er hie und
da einmal einen Luftsprung macht und dann auf Augenblicke den Boden
unter den Füßen verliert.) (Ms 119, S.79r).

51 Beispiele in verschiedene Richtungen: [SENNETT(2007)], [FOUCAULT

(1989)], [SCHNÄDELBACH(2008)].
52 Erste Ansätze einer Wiki-Pädagogik bieten [PENTZOLD(2006)],

[RAFAELI(2006)], [HRACHOVEC(2006b)], [HRACHOVEC(2006a)],
[HRACHOVEC(2010)].

53 Österreich, 12.11.2006, S.15
54 Ein letzter Verweis auf Goethe erinnert daran, dass ihm Berührungsängste

gegenüber der Weltwirtschaft fremd waren. »Glaube mir, es fehlt dir nur
der Anblick einer großen Tätigkeit, um dich auf immer zu dem Unsern zu

171

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 171



machen; und wenn du zurückkommst, wirst du dich gern zu denen gesel-
len, die durch alle Arten von Spedition und Spekulation einen Teil des
Geldes und Wohlbefindens, das in der Welt seinen notwendigen Kreislauf
führt, an sich zu reißen wissen. Wirf einen Blick auf die natürlichen und
künstlichen Produkte aller Weltteile, betrachte, wie sie wechselsweise zur
Notdurft geworden sind! Welch eine angenehme, geistreiche Sorgfalt ist
es, alles, was in dem Augenblicke am meisten gesucht wird und doch bald
fehlt, bald schwer zu haben ist, zu kennen, jedem, was er verlangt, leicht
und schnell zu verschaffen, sich vorsichtig in Vorrat zu setzen und den
Vorteil jedes Augenblickes dieser großen Zirkulation zu genießen! Dies
ist, dünkt mich, was jedem, der Kopf hat, eine große Freude machen
wird.« [GOETHE(2005)] S.38. (Den Hinweis verdanke ich Richard
Demiray.)

55 [READINGS(1997)]. Zur Auseinandersetzung mit Readings Thesen vgl. u.a.
[WAKS(2002)], der »corporate universities« als »shadows« der traditio-
nellen Bildungseinrichtungen versteht: als Institutionen in ihrem
Schatten, als ihre Schattenbilder, aber auch als Antizipationen (»foresha-
dowing«) ihrer Zukunft. Über Industrie und Hochschulen in Europa und
den USA schreibt [RAMIREZ(2002)].

56 Die Fälle von David Healy und Nancy Olivieri werden auf einer Webseite
der Canadian Federation of Students dargestellt: http://www.cfsmb.ca/
index.php?section_id=24 (16.2.2010).

57 Philosophische Aspekte in diesem Zusammenhang behandelt
[BAECKER(1994)], [BAECKER(2003)].

58 http://is.gd/95T8v (24.2.2010). Version des Internet Archivs. Die
Originalseite ist mittlerweile nicht mehr zugänglich.

59 Die Verordnung findet sich unter http://archiv.bmbwk.gv.at/universi-
taeten/recht/gesetze/wbv/wbv.xml (16.2.2010) Die Wissensbilanz der
Universität Wien für 2007 ist unter http://www.univie.ac.at/mtbl02/
02_pdf/20080714.pdf (16.2.2010) veröffentlicht. Eine Zusammenstellung
für Innsbruck findet sich hier: http://www.uibk.ac.at/fakten/leitung/rek-
tor/sim/wissensbilanz/wibi-andere.html (16.2.2010).

60 Zur Illustration kann die Bilanz des »Instituts für Internationales
Management, Abteilung für Internationale Unternehmensführung« die-
nen. http://www.imgmt.jku.at/general stuff/wb_2006.pdf (27.2.2010)

61 »In summary, the Solow residual is that part of output growth that cannot
be attributed to the accumulation of capital and labor. There is a variety of

172

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 172



factors that may contribute to output growth and hence the residual may
be sizable. Quantifying the main determinants of the Solow residual may
be instrumental in comparisons of growth experiences across countries
and in testing theories of economic growth.« http://www.encyclopedia.
com/doc/1G2-3045302550.html (18.2.2010). Zur Wachstumstheorie vgl.
[KLUMP/MAUßNER(1996)][KRUGMAN/OBSTFELD(2009)].

62 Robert Solow stellt seine Forschung in der Nobelpreisrede allgemeinver-
ständlich dar: http://nobelprize.org/nobel_prizes/economics/laureates/
1987/solow-lecture.html (18.2.2010). »Gross output per hour of work in
the U. S. economy doubled between 1909 and 1949; and some seven-
eighths of that increase could be attributed to »technical change in the bro-
adest sense« and only the remaining eight could be attributed to conven-
tional increase in capital intensity.«

63 [LAVEZZI(2001)] gibt einen guten Überblick über die hier angesprochene
»Wachstumstheorie«. Eine gut lesbare Einführung ist [WARSH(2006)].

64 Zur Einführung in die Problemlage [STEHR/MEJA(2005)]. Eine marxisti-
sche Perspektive vertritt [GORZ(2004)].

65 Zwei Beiträge, in denen Romer diese Intuitionen mit den Instrumenten
der mathematischen Modellbildung untersucht sind [ROMER(1990)] und
[ROMER(1994)].

66 Ein Beispiel aus den Kulturwissenschaften sind die luxuriösen Kataloge,
die in Verbindung mit großen Ausstellungen herausgegeben werden.
Verglichen mit dem hohen Publikumsinteresse richten sich diese oft wis-
senschaftlich hochwertigen Publikationen an eine verschwindend kleine
Leserschicht. Aber sie signalisieren der Öffentlichkeit die Profundität des
Unternehmens – und fallen beim Gesamtaufwand offenbar kaum ins
Gewicht.

67 »In any assessment of the net costs and benefits associated with this pro-
posed remedy (i.e. die Trennung des Betriebssystem von Anwendungen
für Windows. h.h.), one simple fact stands out. Because it will raise the
rate of innovation for the economy as a whole, the remedy creates a stre-
am of benefits that will persist and grow far into the future. There is genu-
ine uncertainty about the exact magnitudes of the benefits and any costs.
But any reasonable calculation shows that the expected benefits overw-
helm the costs.« [ROMER(2000)]

68 Zur Einführung in den Diskussionsstand eignen sich gut [HEINRICH/
KIRSTEIN(2006)], [SCHOLZ/STEIN(2009)].

173

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 173



69 Dieser Abschnitt ist eine leicht überarbeitete Version von [HRACHOVEC

(2009a)]. Der Text wurde vor der Protestbewegung im Herbst 2009 ver-
fasst. Es schien Zeit für eine kritische Rückschau. Kurz darauf sah sich die
skeptische Befürwortung mit massiver Kritik am Bolognaprozess kon-
frontiert. Diese Verläufe dokumentiert der anschließende Digest.

70 Einen allgemeinen Überblick gibt http://is.gd/7VEER (18.2.2020).
71 Die »Bologna-Initiative« wird von der »Bologna-Followup-Gruppe« getra-

gen. http://www.ond.vlaanderen.be/hogeronderwijs/bologna/ (18.2.2010)
72 Das Universitätsgesetz 2002 ist nachzulesen unter http://is.gd/7VFe8.

(18.2.2010)
73 In der Erstversion dieses Textes stand an dieser Stelle der Satz

»Betriebliche Unruhen (vgl. Bahn und Post) anläßlich der Studienreform
sind ausgeblieben.« Er deutete eine gewisse Verwunderung über diesen
Umstand an.

74 Zur Funktionsbeschreibung: http://is.gd/7VFOd (18.2.2010).
75 Die maßgeblichen Dokumente zur Umsetzung der Reform finden sich

unter http://bologna.univie.ac.at/index.php?id=dokumente (18.2.2010).
76 Ein Glossar des »newsspeak«: http://bologna.univie.ac.at/index.php?

id=glossar (18.2.2010).
77 Videomitschnitt einer von der »Plattform Universitäre Mitbestimmung«

veranstalteten Podiumsdiskussion: http://is.gd/7VJmk und http://is.gd/
7VH2H. Ein Vortrag von h.h. zum Thema Bildung und Bologna ist unter
http://is.gd/7VDXR abrufbar. Weitere audiovisuelle Quellen: http://ctl.
univie.ac.at/index.php?id=62801. (18.2.2010)

78 Ein Beispiel eindringlicher Kritik: http://slawistik.univie.ac.at/studium/
didaktische-plattform/ (18.2.2010).

79 Diese Zuschreibung ist inkorrekt. Der Verweis auf Milan Kundera kam
von Eugénie.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 174



Literatur

[ABITEBOUL ET AL.(1995)] ABITEBOUL, S./ ET AL. (1995): Foundations of
Databases, Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[ACKEREN(2004)] ACKEREN, M. V. (Hrsg.) (2004): Platon verstehen,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

[ADORNO(2003)] ADORNO, T. (2003): Theorie der Halbbildung, in:
Gesammelte Schriften 8. Soziologische Schriften, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[AGAMBEN(2002)] AGAMBEN, G. (2002): Das Offene. Der Mensch und das
Tier, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[AHBEL-RAPPE/KAMTEKAR(2006)] AHBEL-RAPPE, S./KAMTEKAR, R. (Hrsg.)
(2006): A Companion to Socrates, Blackwell, Oxford.

[GRÜBEL (2004)] ET AL., D. G. (2004): Intellectual Capital Reporting – ein
Vergleich von vier Ansätzen, in: zfo -online, (1), S. 19–27, URL:
http://www.zfo.de. (28.2.2010)

[ALLEN(1980)] ALLEN, R. (1980): Plato’s Earlier Theory of Forms, in:
VLASTOS, G. (Hrsg.), The Philosophy of Socrates. A Collection of
Critical Essays, University of Notre Dame Press, Notre Dame.

[ALONI(2007)] ALONI, N. (2007): Enhancing Humanity. The Philosophical
Foundations of Humanistic Education, Springer, Dordrecht.

[ANNAS(1981)] ANNAS, J. (1981): An Introduction to Plato’s Republic,
Clarendon Press, Oxford.

[AUINGER(2007)] AUINGER, T. (2007): Bildung als Betrug und Selbstbetrug,
in: AUINGER, T./GRIMMLINGER, F. (Hrsg.), Wissen und Bildung. Zur
Aktualität von Hegels Phänomenologie des Geistes anlässlich ihres
200jährigen Jubiläums, Peter Lang, Frankfurt/Main.

[BAECKER(1994)] BAECKER, D. (1994): Postheroisches Management: Ein
Vademecum, Merve, Berlin.

[BAECKER(2003)] BAECKER, D. (2003): Organisation und Management –
Aufsätze, Suhrkamp, Frankfurt.

[BARRY(1996)] BARRY, D. K. (1996): Forms of Life and Following Rules.
A Wittgensteinian Defense of Relativism, E.J.Brill, Leiden.

[BAUMERT ET AL.(2002)] BAUMERT, J./ ET AL. (2002): Manifest, in: KILLIUS,
N./ ET AL. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhrkamp,

175

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 175



Suhrkamp, Frankfurt/Main.
[BENSON(2006)] BENSON, H. H. (Hrsg.) (2006): A Companion to Plato,

Blackwell Companions to Philosophy, Blackwell, Oxford.
[BLACKBURN(2007)] BLACKBURN, S. (2007): Platon, Der Staat, dtv,

München.
[BORNEMANN(2004)] BORNEMANN, M. (2004): Kommunikation und

Intellectual Capital Reporting. Die Rolle der Wissensbilanz als internes
und externes Kommunikationsinstrument, Techn. Ber., Arbeitskreis
Wissensbilanz.

[CHESHER(2002)] CHESHER, C. (2002): Why the Digital Computer is Dead,
ctheory.net. Electronic Document, URL: http://ctheory.net/articles.
aspx? id=334. (28.2.2010)

[CODD(1970)] CODD, E. F. (1970): A Relational Model of Data for Large
Shared Data Banks, in: Communications of the ACM, 13, S. 377–387.

[COWAN(2005)] COWAN, R. (2005): Universities and the Knowledge
Economy, Elektronisches Dokument, URL: http://advancingknowl-
edge.com/drafts/Cowan-Cowan_Universities.pdf. (28.2.2010)

[CRARY ET AL.(2000)] CRARY, A./ ET AL. (Hrsg.) (2000): The New
Wittgenstein, Routladge, London.

[DANCY(2006)] DANCY, R. (2006): Platonic Definitions and Forms, in:
BENSON, H. H. (Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions
to Philosophy, Blackwell, Oxford.

[DATE(1995)] DATE, C. (1995): An Introduction to Database Systems, 6.
Aufl., Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[DAUM(2003)] DAUM, J. H. (2003): Intellectual Capital Statements: Basis
für ein Rechnungswesen- und Reportingmodell der Zukunft? , in:
Controlling – Zeitschrift für Erfolgsorientierte Unternehmensführung,
15(3-4), S. 143–154.

[DEAZLEY(2006)] DEAZLEY, R. (2006): Re-Thinking Copyright: History,
Theory, Language, Edward Elgar, Cheltenham.

[DENKER/ZABOROWSKI(2006)] DENKER, A./ZABOROWSKI, H. (Hrsg.) (2006):
Heidegger und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[DERRIDA(2001)] DERRIDA, J. (2001): Die unbedingte Universität, edition
suhrkamp, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[DIAMOND/CONANT(2004)] DIAMOND, C./CONANT, J. (2004): On Reading
the Tractatus Resolutely, in: KÖLBEL, M./WEISS, B. (Hrsg.),
Wittgenstein’s Lasting Significance, Routledge, London.

176

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 176



[DIELS/KRANZ(1961)] DIELS, H./KRANZ, W. (1961): Die Fragmente der
Vorsokratiker, Hildesheim.

[DIXSAULT(2005a)] DIXSAULT, M. (Hrsg.) (2005a): Études sur la République
de la Platon: 1. De la Justice, J. Vrin, Paris.

[DIXSAULT(2005b)] DIXSAULT, M. (Hrsg.) (2005b): Études sur la République
de la Platon: 2. De la science, du bien et des mythes, J. Vrin, Paris.

[VAN DOOREN(1974)] VAN DOOREN, W. (1974): Der Begriff der Bildung in
der Phänomenologie des Geistes, in: Hegel-Studien, Bd. 4, Köln.

[ERLER(2006)] ERLER, M. (2006): Platon, C.H.Beck, München.
[FERBER(1992)] FERBER, R. (1992): Wittgensteins Philosophie der

Mathematik: Akten des 15. Internationalen Wittgenstein-Symposiums,
Bd. 20, Kap. »Lebensform« oder »Lebensformen«? Zwei Addenda zur
Kontroverse zwischen N. Garver und R. Haller, S. 270–276, Wien.

[FERRARI(2007)] FERRARI, G. (Hrsg.) (2007): The Cambridge Companion to
Plato’s Republic, Cambridge University Press, Cambridge.

[FISCHER(2004)] FISCHER, W. (2004): Sokrates pädagogisch, Bd. 4,
Schriften zur wissenschaftlichen Pädagogik., Königshausen &
Neumann, Würzburg.

[FLEIG(o.J.)] FLEIG, H. (o.J.): Die philosophische Kontroverse zwischen
Sloterdijk und Habermas, Elektronisches Dokument, URL:
http://www.fleig-fleig.de/pageID\s\do5(5)679987.html. (28.2.2010)

[FOUCAULT(1989)] FOUCAULT, M. (1989): Die Sorge um sich. Sexualität und
Wahrheit, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[FRIEDMAN(2004)] FRIEDMAN, M. (2004): Carnap. Cassirer. Heidegger.
Geteilte Wege, Fischer, Frankfurt.

[FUHRMANN(2002)] FUHRMANN, M. (2002): Bildung. Europas kulturelle
Identität, 18182, universal-bibliothek., Reclam, Stuttgart.

[GARVER(1994)] GARVER, N. (1994): Form of Life, in: This Complicated
Form of Life, S. 237–267S, Open Court, Chicago and La Salle.

[GILL(2006)] GILL, M. L. (2006): Problems for Forms, in: BENSON, H. H.
(Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions to Philosophy,
Blackwell, Oxford.

[GLOCK(2000)] GLOCK, H.-J. (2000): Forms of Life: Back to Basics, in:
Wittgenstein-Studien, 1, S. 63–84.

[GOETHE(1926)] GOETHE, J. W. V. (1926): Goethes Werke, Bd. 7, Dramen
III, Iphigenie auf Tauris, Bibliographisches Institut, Mannheim.

[GOETHE(2005)] GOETHE, J. W. V. (2005): Wilhelm Meisters Lehrjahre, in:

177

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 177



TRUNZ, E. (Hrsg.), Goethes Werke, Hamburger Ausgabe 7, Beck,
München.

[GORZ(2004)] GORZ, A. (2004): Wissen, Wert und Kapital. Zur Kritik der
Wissensökonomie, Rotbuchverlag, Zürich.

[GREENHALGH/ROGERS(2010)] GREENHALGH, C./ROGERS, M. (2010):
Innovation, Intellectual Property, and Economic Growth, Princeton
University Press, Princeton.

[GUGERLI(2009)] GUGERLI, D. (2009): Die Welt als Datenbank, edition suhr-
kamp, Frankfurt/Main.

[GUGERLI(2007)] GUGERLI, D. E. A. (Hrsg.) (2007): Nach Feierabend.
Zürcher Jahrbuch für Wissensgeschichte, Bd. 3.

[HADOT(2002)] HADOT, P. (2002): Exercises spirituels et philosophie
antique, Albin Michel, Paris.

[HALLER(1988)] HALLER, R. (1988): Questions on Wittgenstein, Routledge,
London.

[HEGEL(1986)] HEGEL, G. W. F. (1986): Phänomenologie des Geistes, 603,
stw, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(1998a)] HEIDEGGER, M. (1998a): Beiträge zur Philosophie
(Vom Ereignis), Bd. 65, Gesamtausgabe. III. Abteilung:
Unveröffentlichte Abhandlungen, Vittorio Klostermann,
Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(1998b)] HEIDEGGER, M. (1998b): Logik als die Frage nach dem
Wesen der Sprache, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2000)] HEIDEGGER, M. (2000): Reden und andere Zeugnisse
eines Lebensweges 1910-1976, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2003)] HEIDEGGER, M. (2003): Holzwege, Klostermann,
Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2004a)] HEIDEGGER, M. (2004a): Brief über den Humanismus,
in: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2004b)] HEIDEGGER, M. (2004b): Platons Lehre von der
Wahrheit, in: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2009)] HEIDEGGER, M. (2009): Vorträge und Aufsätze, Klett-
Cotta, Stuttgart.

[HEINRICH(2006)] HEINRICH, K. (2006): arbeiten mit herakles, Zur Figur und
zum Problem des Heros. Antike und moderne Formen seiner
Interpretation und Instrumentalisierung, Bd. 9, Dahlemer Vorlesungen,
Stroemfeld/Roter Stern, Frankfurt/Main.

178

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 178



[HEINRICH/KIRSTEIN(2006)] HEINRICH, P./KIRSTEIN, D. (2006): Ökonomisie-
rung des Hochschulwesens. Redebeiträge und Thesen des 17. Glienicker
Gesprächs 2006, URL: http://www.fhvr-berlin.de/fhvr/fileadmin/con-
tent/publikation/hs/bdh27.pdf. (28.2.2010)

[HERNANDEZ(1997)] HERNANDEZ, M. J. (1997): Database Design for Mere
Mortals. A Hands-on Guide to Relational Database Design, Addison-
Wesley Developers Press, Reading, Massachusetts.

[HEUER/SAAKE(1997)] HEUER, A./SAAKE, G. (1997): Datenbanken.
Konzepte und Sprachen, Thomson, Bonn.

[HORN(2005)] HORN, C. (2005): Platons episteme-doxa Unterscheidung und
die Ideentheorie, in: HÖFFE, O. (Hrsg.), Platon. Politeia, Bd. 7,
Klassiker auslegen, Akademie Verlag, Berlin.

[HRACHOVEC(1978)] HRACHOVEC, H. (1978): Bilder, zweiwertige Logik und
negative Tatsachen in Wittgensteins »Tractatus«, in: Zeitschrift für
Philosophische Forschung, 32, S. 526–539.

[HRACHOVEC(1987)] HRACHOVEC, H. (1987): Das vertauschte Herz.
Heidegger und Hölderlins »Wie wenn am Feiertage…«, in: Wespennest,
68, S. 52–56.

[HRACHOVEC(1989)] HRACHOVEC, H. (1989): Vermessen: Studien über
Subjektivität, Stroemfeld, Frankfurt/Main.

[HRACHOVEC(1992)] HRACHOVEC, H. (1992): Das Klischee und die
Endlichkeit der Erkenntnis, in: P.MUHR/P.FEYERABEND/C.WEGELER

(Hrsg.), Philosophie Psychoanalyse Emigration. Festschrift für Kurt
Rudolf Fischer zum 70. Geburtstag, S. 119–131, Wien.

[HRACHOVEC(1993)] HRACHOVEC, H. (1993): Deletion or Deployment. Is
That any Way to Treat a Sign? , in: Continental Philosophy, 5, S. 61–75.

[HRACHOVEC(1996)] HRACHOVEC, H. (1996): Nie wieder große Worte, in:
Die Zeit, (26), S. 78.

[HRACHOVEC(2000)] HRACHOVEC, H. (2000): Wittgenstein on line / on the
line, URL: http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-hh.page. (28.2.2010)

[HRACHOVEC(2001)] HRACHOVEC, H. (2001): Evaluating the Bergen
Electronic Edition, URL: http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-audio-
hh.page. (28.2.2010)

[HRACHOVEC(2004)] HRACHOVEC, H. (2004): Technik: Erfolgsgeschichte,
Schreckbild, Spielraum, in: Philosophische Rundschau, 51(1), S. 27–52.

[HRACHOVEC(2005)] HRACHOVEC, H. (2005): Evaluating the Bergen
Electronic Edition, in: Wittgenstein: The philosopher and his works,

179

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 179



Wittgenstein Archives at the University of Bergen (WAB), Bergen.
[HRACHOVEC(2006a)] HRACHOVEC, H. (2006a): Bildung zwischen Luxus

und Notwendigkeit, Kap. Wissen und Weitra, S. 185–195, Wien.
[HRACHOVEC(2010)] HRACHOVEC, H. (2007): Wikis hegelianisch, in: The

Shape of Things to Come, Springer, Berlin. In Vorbereitung.
[HRACHOVEC(2009a)] HRACHOVEC, H. (2009a): Checkpoint Bologna,

Universität Wien 2008, in: SCHRITTESSER, I. (Hrsg.), University goes
Bologna: Trends in der Hochschullehre. Entwicklungen,
Herausforderungen, Erfahrungen. Wiener Universitätsverlag, Wien.

[HRACHOVEC(2009b)] HRACHOVEC, H. (2009b): Formvollendet? Nein
danke! , in: DENKER, C. (Hrsg.), Lebensform Wittgenstein. Bilder und
Begriffe, S. 21–24, Passagen, Wien.

[HRACHOVEC(2010)] HRACHOVEC, H. (2010): Gegensatz, in: Neues
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Alber, Freiburg. Im Druck.

[HRACHOVEC(2006b)] HRACHOVEC AND LUGER, M. (2006b): eLearning an
der Universität Wien. Forschung – Entwicklung – Einführung, Kap.
Zwei Stunden und der Rest der Woche. Bemerkungen zur Wiki-
Pädagogik, S. 226–240, Waxmann, Wien.

[HÖFFE(2005)] HÖFFE, O. (2005): Vom Nutzen des Nutzlosen. Zur
Bedeutung der Philosophie im Zeitalter der Ökonomisierung, in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, (53), URL: http://forum-kritische-
paedagogik.de/start/request.php? 208 (28.2.2010)

[HÖRISCH(2006)] HÖRISCH, J. (2006): Die ungeliebte Universität, Hanser,
München.

[IRRGANG(2002)] IRRGANG, B. (2002): Philosophie der Technik. Technische
Praxis. Gestaltungsperspektiven technischer Entwicklung, Bd. 2,
Ferdinand Schöningh, Paderborn.

[IVÁNKA(1990)] IVÁNKA, E. V. (1990): Plato Christianus. Übernahme und
Umgestaltung des Platonismus durch die Väter, Johannes Verlag,
Einsiedeln.

[JASPERS(1984)] JASPERS, K. (1984): Philosophische Autobiographie.
(Erweiterte Neuausgabe), Pieper, München.

[KELLERMANN ET AL.(2009)] KELLERMANN, P./ ET AL. (Hrsg.) (2009): Zur
Kritik europäischer Hochschulpolitik: Forschung und Lehre unter
Kuratel betriebswirtschaftlicher Denkmuster, Vs Verlag, Wiesbaden.

[KIKOSKI/KIKOSKI(2004)] KIKOSKI, C. K./KIKOSKI, J. F. (2004): The
Inquiring Organization. Tacit Knowledge, Conversation, and

180

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 180



Knowledge Creation: Skills for 21st-Centruy Organizations, Praeger,
Westport, Connecticut.

[KISHIK(2008)] KISHIK, D. (2008): Wittgenstein on Meaning and Life, in:
Philosophia, 36, S. 111–128.

[KLUMP/MAUßNER(1996)] KLUMP, R./MAUßNER, A. (1996):
Wachstumstheorie, Springer, Berlin.

[KRAUS(1908)] KRAUS, K. (1908): Apokalypse (Offener Brief an das
Publikum), in: Die Fackel, 10(261-262), S. 1–14.

[KRAYE/M.W.F.(2000)] KRAYE, J./M.W.F., S. (2000): Humanism and Early
Modern Philosophy, Routledge, New York.

[KRUGMAN/OBSTFELD(2009)] KRUGMAN, P./OBSTFELD, M. (2009):
Internationale Wirtschaft: Theorie und Politik der Außenwirtschaft,
Pearson Studium, München.

[LACEY(1980)] LACEY, A. (1980): Our Knowledge of Socrates, in: VLASTOS,
G. (Hrsg.), The Philosophy of Socrates. A Collection of Critical Essays,
University of Notre Dame Press, Notre Dame.

[LATOUR(2004)] LATOUR, P. (2004): Politics of Nature. How to bring the
Sciences into Democracy, Harvard University Press, Cambridge, Mass.

[LAVEZZI(2001)] LAVEZZI, A. M. (2001): Division of Labour and Economic
Growth: from Adam Smith to Paul Romer and Beyond, URL:
http://www.unipa.it/ lavezzi/papers/divlabpaper1.0.pdf. (28.2.2010)

[LIESSMANN(2006)] LIESSMANN, K. P. (2006): Theorie der Unbildung: Die
Irrtümer der Wissensgesellschaft, Zsolnay Verlag, Wien.

[LUETTERFELDS(2000)] LUETTERFELDS, W. (2000): Interkulturelles
Verstehen in Wittgensteins Konzept von Sprachspiel, Weltbild und
Lebensform, in: LÜTTERFELDS, A. U. R., WILHELM UND ROSER (Hrsg.),
Wittgenstein Jahrbuch 2000, S. 9–33, Peter Lang, Frankfurt/Main.

[LÜTTERFELDS(1999)] LÜTTERFELDS, A., WILHELM UND ROSER (Hrsg.)
(1999): Der Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philosophie
der Sprache, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MACDONALD/ZIAREK(2007)] MACDONALD, I./ZIAREK, K. (Hrsg.) (2007):
Adorno and Heidegger. Philosophical Questions, Stanford University
Press, Palo Alto.

[MANOVICH(2002)] MANOVICH, L. (2002): The Language of New Media,
MIT Press.

[MANOVICH(o.J.)] MANOVICH, L. (o.J.): Database as a Genre of New Media,
AI & Society. The Journal of Human-Centered and Machine

181

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 181



Intelligence. Electronic Document., URL: http://vv.arts.ucla.edu/
AI\s\do5(S)ociety/manovich.html. (28.2.2010)

[MARGREITER/LEIDLMAIR(1991)] MARGREITER, R./LEIDLMAIR, K. (Hrsg.)
(1991): Heidegger. Technik – Ethik – Politik, Königshausen &
Neumann, Würzburg.

[MAY/SELL(2005)] MAY, C./SELL, S. K. (2005): Intellectual Property
Rights: A Critical History, Lynne Riener, London.

[MEIER(1983)] MEIER, C. (1983): Die Entstehung des Politischen bei den
Griechen, 427, stw, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MEYER-DRAWE(2008)] MEYER-DRAWE, K. (2008): Höhlenqualen.
Bildungstheoretische Provokationen durch Sokrates und Platon, in:
REHN, R./SCHUES, C. (Hrsg.), Bildungsphilosophie. Grundlagen.
Methoden. Perspektiven, Karl Alber, Freiburg/München.

[MITTELSTRASZ(2002)] MITTELSTRAß, J. (2002): Bildung und ethische Maße,
in: KILLIUS, N./ ET AL. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhr-
kamp, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MÖRCHEN(1981)] MÖRCHEN, H. (1981): Adorno und Heidegger.
Untersuchung einer philosophischen Kommunikationsverweigerung,
Klett-Cotta, Stuttgart.

[NENNEN(2003)] NENNEN, H.-U. (2003): Philosophie in Echtzeit: die
Sloterdijk–Debatte: Chronik einer Inszenierung. Über
Metaphernfolgenabschätzung, die Kunst des Zuschauers und die
Pathologie der Diskurse, Königshausen & Neumann, Würzburg.

[NEURATH(1932/1933)] NEURATH, O. (1932/1933): Protokollsätze, in:
Erkenntnis, 3, S. 204–214.

[NIDA-RÜMELIN(2007)] NIDA-RÜMELIN, J. (2007): Noch ist es nicht zu spät,
um Schaden abzuwehren, in: attempto! Forum der Universität
Tübingen, (22), URL: http://www.uni-tuebingen.de/uni/qvo/at/downlo-
ad/attempto22.pdf. (28.2.2010) 

[NIELANDT(2006)] NIELANDT, K. (2006): Der philosophische Grundgedanke
bei Heidegger und die Krise der Moderne, in: Marburger Forum.
Beiträge zur geistigen Situation der Gegenwart, 7(1).

[NIETZSCHE(1988)] NIETZSCHE, F. (1988): Morgenröte, 3, Kritische Studien-
ausgabe, de Gruyter, Berlin.

[PECHRIGGL(2006)] PECHRIGGL, A. (2006): Chiasmen. Antike Philosophie
von Platon zu Sappho – von Sappho zu uns, Transcript, Bielefeld.

[PENNER(2006)] PENNER, T. (2006): The Forms and the Sciences in Socrates

182

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 182



and Plato, in: BENSON, H. H. (Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell
Companions to Philosophy, Blackwell, Oxford.

[PENTZOLD(2006)] PENTZOLD, S., CHRISTIAN AND SEIDENGLANZ (2006):
Foucault@Wiki: first steps towards a conceptual framework for the
analysis of Wiki discourses, in: WikiSym ’06: Proceedings of the 2006
international symposium on Wikis, S. 59–68, ACM Press, New York,
NY, USA, ISBN 1-59593-413-8, http://doi.acm.org/10.1145/
1149453.1149468. (28.2.2010)

[PICHT(1964)] PICHT, G. (1964): Die deutsche Bildungskatastrophe. Analyse
und Dokumentation, Herder, Freiburg.

[PLEGER(2009)] PLEGER, W. H. (2009): Platon, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt.

[RAFAELI(2006)] RAFAELI, S. (2006): Wiki uses in teaching and learning,
ACM Press, Odense, Denmark, ISBN 1-59593-413-8.

[RALEY/PREYER(2010)] RALEY, Y./PREYER, G. (2010): Philosophy of
Education in the Era of Globalization, Routledge, New York.

[RAMIREZ(2002)] RAMIREZ, F. O. (2002): Eyes wide shut: University, state,
and society, in: European Educational Research Journal, 1(2).

[RANCIÈRE(2007)] RANCIÈRE, J. (2007): Le philosophe et ses pauvres,
Flammarion, Paris.

[READINGS(1997)] READINGS, B. (1997): The University in Ruins, Harvards
University Press.

[ROMER(2000)] ROMER, P. (2000): Declaration of Paul M. Romer, URL:
http://www.justice.gov/atr/cases/f219100/219128.htm. (28.2.2010)

[ROMER/KURTZMAN(2008)] ROMER, P./KURTZMAN, J. (2008): An Interview
with Paul Romer, URL: http://w7.ens-lsh.fr/amrieu/IMG/pdf/
Romer_on_Knowledge_economy_7-08-2.pdf. (28.2.2010)

[ROMER/ROBERTS(2007)] ROMER, P./ROBERTS, R. (2007): An Interview with
Paul Romer on Economic Growth, URL: http://www.
econlib.org/library/Columns/y2007/Romergrowth.html. (28.2.2010)

[ROMER(1990)] ROMER, P. M. (1990): Endogenous Technological Change,
in: Journal of Political Economy, 98(5), S. S71–S102.

[ROMER(1994)] ROMER, P. M. (1994): New goods, old theory, and the wel-
fare costs of trade restrictions, in: Journal of Development Economics,
43, S. 5–38.

[ROMER(2007)] ROMER, P. M. (2007): Economic Growth, URL:
http://www.econlib.org/library/Enc/EconomicGrowth.html. (28.2.2010)

183

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 183



[ROMER/BAILEY(2001)] ROMER, P. M./BAILEY, R. (2001): Post-Scarcity
Prophet, URL: http://reason.com/archives/2001/12/01/post-scarcity-
prophet. (28.2.2010)

[ROSEN(2005)] ROSEN, S. (2005): Plato’s Republic. A Study, Yale University
Press, New Haven.

[SAVAGE(2008)] SAVAGE, R. (2008): Hölderlin After the Catastrophe:
Heidegger – Adorno – Brecht (Studies in German Literature,
Linguistics, and Culture), Camden House, Rochester.

[SCHIEMANN(2006)] SCHIEMANN, G. A. (Hrsg.) (2006): Platon im nachmeta-
physischen Zeitalter, Wissenschaftliche Buchgemeinschaft, Darmstadt.

[SCHMIDT-SALOMON(o.J.)] SCHMIDT-SALOMON, M. (o.J.): Die Entzauberung
des Menschen. Anmerkungen zum Verhältnis von Humanismus und
Anthropologie, URL: http://www.schmidt-salomon.de/entzaub.htm.
(28.2.2010)

[SCHNÄDELBACH(2008)] SCHNÄDELBACH, H. (2008): Bemerkungen über
Philosophie und Bildung, in: REHN, R./SCHUES, C. (Hrsg.),
Bildungsphilosophie. Grundlagen. Methoden. Perspektiven, Karl Alber,
Freiburg/München.

[SCHOLZ/STEIN(2009)] SCHOLZ, C./STEIN, V. (Hrsg.) (2009): Bologna-
Schwarzbuch, Deutscher Hochschulverband, Bonn.

[SCHÖNHERR(1989)] SCHÖNHERR, H.-M. (1989): Die Technik und die
Schwäche. Ökologie nach Nietzsche, Heidegger und dem ,schwachen
Denken‘, Passagen, Wien.

[SENNETT(2007)] SENNETT, R. (2007): Handwerk, Berlin Verlag, Berlin.
[SHARR(2006)] SHARR, A. (2006): Heidegger’s Hut, MIT Press, Cambridge.
[SLOTERDIJK(1999)] SLOTERDIJK, P. (1999): Regeln für den Menschenpark.

Ein Antwortschreiben zu Heideggers Brief über den Humanismus,
Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[STEHR/MEJA(2005)] STEHR, N./MEJA, V. (Hrsg.) (2005): Society and
Knowledge. Contemporary Perspectives in the Sociology of Knowledge
and Science, Transaction Publishers, New Brunswick and London.

[STOI(2004)] STOI, R. (2004): Management und Controlling von Intangibles
Die unternehmerische Herausforderung des 21. Jahrhunderts, Techn.
Ber., Wirtschaftsingenieurswesen, URL: wi.hs-pforzheim.de/cm/cok-
tent/downloads/studiumakt/bw6/Stoi\s\do5(I)ntangibles.pdf.
(28.2.2010)

[THEUNISSEN(1980)] THEUNISSEN, M. (1980): Sein und Schein. Die kritische

184

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 184



Funktion der Hegelschen Logik, 314, stw Aufl., Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[TITSCHER(2004)] TITSCHER, S. (2004): Ist die Universitätsreform eine
,schöpferische Zerstörung’ ? Annahmen zu Entwicklungen der österrei-
chischen Universitätslandsachaft bis 2010, in: MATIS, HERBERT/STIEFEL,
DIETER (Hrsg.), Österreich 2010. Die wirtschaftliche und soziale
Zukunft unseres Landes, S. 111–123, Linde.

[TRAWNY(2003)] TRAWNY, P. (2003): Die Herrschaft der Arbeit über die
Bildung, URL: http://www2.uni-wuppertal.de/FBA/philosophie/perso-
nal/trawny/bildungarbeit.pdf. (28.2.2010)

[TRAWNY(2006)] TRAWNY, P. (2006): Sprache als Ab-Grund. Zu Heideggers
»Erschütterung der Logik«, in: DENKER, A./ZABOROWSKI, H. (Hrsg.),
Heidegger und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[VIEWEG/WELSCH(2008)] VIEWEG, K./WELSCH, W. (Hrsg.) (2008): Hegels
Phänomenolgogie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem
Schlüsselwerk der Moderne, 1876, stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/
Main.

[VLASTOS(1991)] VLASTOS, G. (1991): Socrates, Ironist and Moral
Philosopher, Cambridge University Press, Cambridge.

[VLASTOS(1994)] VLASTOS, G. (1994): Socratic Studies, The Historical
Socrates and Athenian Democracy, S. 87–108, Cambridge University
Press, Cambridge.

[VOSSEN(1995)] VOSSEN, G. (1995): Datenbank-Theorie, Thomson
Publishing, Bonn.

[WAKS(2002)] WAKS, L. J. (2002): In the Shadow of the Ruins: globaliza-
tion and the rise of corporate universities, in: Policy Futures in
Education.

[WARSH(2006)] WARSH, D. (2006): Knowledge and the Wealth of Nations,
Norton, New York.

[WEILER(2005)] WEILER, H. N. (2005): Ambivalence and the politics of
knowledge: The struggle for change in German higher educatio, in:
Higher Education, 49(1-2), S. 177–195, URL: http://www.stanford.edu/
weiler/Weiler_Paper_HigherED.pdf. (28.2.2010)

[WHITE(1979)] WHITE, N. P. (1979): A Companion to Plato’s Republic,
Hackett, Indianapolis, Cambridge.

[WIELAND(1973)] WIELAND, W. (1973): Hegels Dialektik der sinnlichen
Gewissheit, in: FULDA, H./HENRICH, D. (Hrsg.), Materialien zu Hegels

185

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 185



Phänomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt/Main.
[WIELAND(1982)] (1982): Platon und die Formen des Wissens,

Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen.
[WILLIAMS(2004)] WILLIAMS, M. (2004): Nonsense and Cosmic Exile: The

Austere Reading of the Tractatus, in: KÖLBEL, M./WEISS, B. (Hrsg.),
Wittgenstein’s Lasting Significance, Routledge, London.

[WITTGENSTEIN(1969a)] WITTGENSTEIN, L. (1969a): Aufzeichnungen über
Logik, in: Ludwig Wittgenstein: Schriften I, S. 186–225, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[WITTGENSTEIN(1969b)] WITTGENSTEIN, L. (1969b): Tagebücher 1914-1916,
in: Ludwig Wittgenstein: Schriften I, S. 85–185, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[WITTGENSTEIN(2000)] WITTGENSTEIN, L. (2000): Nachlass. Bergen
Electronic Edition, CD-ROM.

[ZEMANEK(1993)] ZEMANEK, H. (1993): Informatik und Philosophie, Kap.
Philosophische Wurzeln der Informatik im Wiener Kreis, S. 85–117,
B.I. Wissenschaftsverlag, Mannheim.

HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 186



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 187



HrachowetzsatzInhalt.qxp  28.07.2010  09:20  Seite 188


