HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 1

Platons ungleiche Erben



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 2



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 3

Herbert Hrachovec

Platons ungleiche Erben

Bildung und Datenbanken

Locker

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 4

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des
Bundesministeriums fur Wissenschaft und Forschung sowie der
Stadt Wien, MA7 — Kultur, Wissenschafts- und
Forschungsforderung.

© Erhard Locker GesmbH, Wien 2010
Alle Rechte vorbehalten

Herstellung: General Druckerei, Szeged
ISBN 978-3-85409-555-2

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 5

25

55

87

119

123

133

143

153

165

175

Inhalt

\Vogelperspektive

Prospekt

Die Wahrheit der Form

Die Form der Wahrheit

AuRer Form
Reformulierungen, Reformen, Refugien
Wissensbilanzen

Okonomie

Reform

Bildung: Eine Wiki-Diskussion
Anmerkungen

Literatur



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 6



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 7

Vogelperspektive

Passagen aus vier philosophischen Klassikern bilden die
Eckpunkte der folgenden Uberlegungen. Platons Politeia, Hegels
Phanomenologie des Geistes, Wittgensteins Tractatus und
Heideggers Platons Lehre von der Wahrheit. Im Blick auf sie
werden einige Entwicklungslinien verfolgt.

Zuge aus Platons ldeenlehre entsprechen den »Urbildern« im
Tractatus. Da diese Schrift sich leicht als Vorbereitung zum
Entwurf von Datenbanken lesen lasst, reicht eine Art von
Platonismus in die digitale Technik der Gegenwart.

Andererseits hat Plato das Paradigma der Bildung als Aufstieg
aus Dumpfheit und Tagespolitik geschaffen. Diese Figur
bestimmt bis heute das kulturelle Selbstverstdndnis im Gegensatz
zur Technik.

Die beiden Punkte lassen sich kombinieren. Die Aufsteigerinnen
aus Platons Hohle unterliegen einem technokratischen Diktat.
Heidegger hat diese Auffassung vertreten, Wittgenstein hat sich
aus diesem Grund von seiner Datenbankwelt distanziert.

Drei mafgebliche Richtungen der Philosophie des 20. Jahr-
hunderts waren mit dem Konflikt zwischen den technokratischen
und humanistischen Auswirkungen des platonischen Denkens
konfrontiert. Der Impuls der Kritischen Theorie ist erschopft. Die
Nachfolge von Heideggers Seinsdenken widmet sich (modifiziert
zur »Dekonstruktion«) im Rahmen eines abendléndischen
Geschichtsentwurfes der Pflege und Verwerfung der Uberliefe-
rung. Die analytische Philosophie hat zu Erziehung und
Selbstverwirklichung wenig beizutragen, doch sie lehrt Auf-
merksamkeit gegenlber Formen.

Im Thema Bildung treffen einander eingespielte Klischees, hege-
moniales Geltungsbedirfnis und politisch-6konomischer
Regelungsbedarf. Die philosophische Rickblende zeigt einen
zerrissenen Begriff, der keine einfache Orientierung bietet.

Der Begriff ist, ungeachtet dieser Schwierigkeiten, aktuell und
umkampft. Die Bolognareform bedeutet einen Paradigmenwech-

7

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 8

sel im Verhéltnis zwischen Staat und den Gepflogenheiten der
universitaren Lehre. Dummbheiten und Aussichten der Wissensge-
sellschaft werden deutlich.

Ein redigierter Digest aus Wiki-Beitragen versucht zu zeigen, wie
philosophischer Unterricht unter diesen Bedingungen aussehen
kann. Er stammt aus der Anféngerinneniibung eines Semesters, in
dem Studierende das Auditorium Maximum der Universitat Wien
unter der Parole »Freie Bildung« wochenlang besetzt hielten.
Wikis bendtigen digitale Archivierung. Die Speicherung und
Koordination zahlreicher Beitrage, sowie ihrer transparenten Be-
arbeitung im Web, sind nur durch diese Informationstechnologie
moglich. Das neue Medium verbindet Bildung und Datenbanken.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 9

Prospekt

Angste

Zwei tiefreichende, gegenwendige Befiirchtungen kennzeichnen
typische science fiction-Szenarios. Der eine Schrecken ist die
Invasion der Aliens, der Body Snatchers, der Monster. Fremd ist
jedoch nicht bloR? das extern Unbekannte. Die Katastrophe lauert
auch in uns, darum entsteht der andere Schrecken aus der
Perversion. Der menschliche Organismus selber, oder das
Gemeinwesen, bergen bose Uberraschungen. Diese Variante geht
unter die Haut. Im Sujet des dramatischen Abwehrkampfes — wie
gegen Naturkatastrophen — bleiben die Identitaten intakt. Wenn
hingegen ausser-ordentliche Koérper- und Bewusstseinsformen im
Familienkreis oder im Alltag einer vertrdumten Kleinstadt auftre-
ten, erfasst Panik die vertrauten Verhéltnisse.

Eine Institution, Uber die gerne Horrorgeschichten erzéhlt wer-
den, ist das Bildungswesen. Als staatlich gelenkter Ausbildungs-
betrieb und als privatwirtschaftlich organisierte Qualifikations-
instanz hat es seine Licht- und Schattenseiten; die sind hier nicht
gemeint. »Bildung« signalisiert ein weiterreichendes — und tiefer-
gehendes — Phadnomen.

Bildung, auf das Individuum bezogen, ist Selbstbestimmung. Ohne
Selbstbestimmung bleibt Selbstverwirklichung, die als die moderne Form
der Individualitat erscheint, ein Element reiner Subjektivitat. Nur in Form
einer gebildeten Selbstbestimmung verwirklicht sich die verntnftige
Natur des Menschen. [MITTELSTRASZ (2002)], S.166 (im Original
gesperrt).

Das ist der metaphysische Ausblick, der kulturpolitische klingt
ebenso biindig:

Bildung ist die Grundfeste menschlicher Kultur. Bildung ist erworbenes,
verarbeitetes und weitergegebenes Wissen, das zu eigenverantwortlichem,

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 10

kompententem und vorausschauendem Handeln beféhigt. [BAUMERT ET
AL.(2002)], S.171

Diese Sichtweise betrifft nicht die letzte PISA-Studie, sondern
einen Lebensnerv der europdischen Zivilisation. Der Erwerb von
Wissen soll der Selbstbestimmung in Freiheit dienen; das ist die
Themenstellung ohne Anzeichen von Erschitterung.

Die eben zitierten Manifeste sind indes nicht ohne Voraussetzung.
Es sind Reaktionen auf eine — indirekt eingestandene — Malaise,
die daher kommt, dass die »verniinftige Natur des Menschen«
und sein eigenverantwortliches, wissensbasiertes Handeln keines-
wegs so unumestritten sind, wie die Deklaration vorgibt. Sie ben6-
tigen ihre starke normative Konstruktion, um einer schleichenden
Bedrohung pari zu bieten. Die Lebensweise der Aufklarung steht
auf dem Spiel und das gibt Anlass zu Verteidigungsmandvern.
Eines ist der Entwurf schreckerregender cultural fictions. Unter
ihnen findet sich ein Erzéhltypus, der die Entmiundigung des
Kulturlebens durch die Okonomie beschreibt. In einem »story
board«, das beispielhaft zitiert sei, beginnt die Aufregung mit der
Doppeldeutigkeit von »Arbeit«. [TRAWNY(2003)] Aus Hegels
»Arbeit des Begriffes« entsteht die Dynamik und der
Zusammenhalt der »geistigen Welt« — doch Arbeit ist auch
Lohnarbeit (Karl Marx) und Arbeitsdienst (Martin Heidegger).
Wirtschaftliche und politische GesetzmaRigkeiten bestimmen
zunehmend auch die geistige »Produktion«.

Soweit die Einleitung, es folgt eine dramatische Zuspitzung der
Geschichte, erdacht durch den deutschen Philosophen Peter
Trawny. Martin Heidegger steht 1933 am Pult des Auditorium
Maximum der Universitat Freiburg und formuliert anlaRlich der
feierlichen Immatrikulation den prégnanten Satz: »Der neue deut-
sche Student ist Arbeiter.« [HEIDEGGER(2000)], S.206. Diese sozi-
alistisch klingende Formulierung verweist hier auf die Volks-
gemeinschaftl, in welcher Gedankenarbeit nicht mehr privilegiert
wird. Und nun die aktuelle Wendung, die das Gruseln auslost:

DaR Heidegger diese Konsequenz wahrend seines nationalsozialistischen
Engagements faBte, wirft weniger ein Licht auf die Heideggersche

10

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 11

Philosophie als auf die aktuellen bildungspolitischen Bestrebungen, die an
jener Bestimmung des Studenten und des Studiums ankniipfen. Die
»Arbeit« herrscht Gber die »Bildung«. [TRAWNY(2003)], S.8

Die Bemerkung erzeugt einen doppelten Schock. Erstens wird
eine Phrase aus Heideggers nationalsozialistischer Agitationszeit
auf eine Ebene mit Hegel und Marx gestellt.2 Unter dem
Hakenkreuz wird der klassische Bildungsbegriff mit hochrangi-
ger philosophischer Beihilfe applaniert. Und zweitens — das ist
noch viel erstaunlicher — ist dieser Umstand, dem Zitat zufolge,
selbst gar nicht das Wichtige. Trawny sagt, genau genommen:
Heideggers nationalsozialistisch inspirierter Ausspruch wirft ein
Licht »auf die aktuellen bildungspolitischen Bestrebungenx,
sprich die Bolognareform.3

Die Konsequenz ist nicht ausgesprochen, aber die Absicht ist
unverkennbar. Von Hegels Anstrengung des Geistes und Marxens
materialistischer Transformation flihrt die Einschdtzung des
Studiums als Arbeit — Uber die Zwischenstation Faschismus —
direkt zu den ECTS-Punkten im europaischen Hochschulraum.4
Die Idee dieser bildungspolitischen Neuerung besteht tatsachlich
darin, die Arbeitszeit der Studierenden und nicht, wie friher, den
konventionellen Aufbau einer Disziplin (als »Studienplan«) zum
Malistab der akademischen Lehre zu machen. Ein »sozialisti-
sches« Motiv ist kaum zu leugnen. Inwieweit diese Orientierung
an der Kapazitat der Lernenden die ehemals unangetastete
Autonomie der Fachgelehrten beeintrachtigt, ist umstritten®, der
Effekt des Schwenks vom Freiburger Rektor zur européischen
Studienarchitektur ist jedenfalls durchschlagend. Die EU verfolgt
— so legt Peter Trawnys Formulierung nahe — mit ihrer
Bildungsreform ein faschistisches Programm.

Aufrittelnder kann ein Beitrag zur Bildungsdiskussion kaum
sein. Mit groBen Namen und plakativen Effekten wird nicht
gespart. Das Thema trifft eine neuralgische Stelle des européi-
schen Humanismus und erzeugt Angst, Trotz und die Hoffnung
auf Geistesblitze.6 Die Sprecher (m/w) der herkdmmlichen »gei-
stigen Elite« — Hochschulprofessorinnen, Essayisten, das gehobe-
ne Feuilleton) — beklagen schon lange den Niedergang der klassi-

11

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 12

schen Ideale. Die Vorkehrungen der europdischen Studienarchi-
tektur werden von vielen als neuester Beweis fiir die Demontage
des selbstbestimmten Lebenswegs gesehen, den die Geistes- und
Humanwissenschaften ihren Studierenden angeboten haben.

Letztlich mundet diese Entwicklung in eine Art Selbstkolonialisierung der
reichhaltigen und vielfaltigen geisteswissenschafltichen Landschaften in
Europa und eine Gefahrung der spezifischen Wissenschaftskultur der
europdischen Geisteswissenschaften. [NiDA-RUMELIN(2007)], S.6

Die bildungspolitische Entwicklung der letzten 50 Jahre, die zu
solchen Warnungen fiihrt, 1Rt sich knapp folgendermaRen fassen.
Universitatsstudien waren traditionell einem kleinen Prozentsatz
der Bevolkerung vorbehalten. Die Offnung des tertidren Sektors
ab den 60-er Jahren des vergangenen Jahrhunderts tiberlastete die
gewachsenen Strukturen und erzeugte eine permanente Dis-
krepanz zwischen Finanzbedarf und institutioneller Leistungs-
kraft. Die Nationalstaaten Europas transferierten das Problem auf
die Ebene der Europdischen Union und nutzen die von dort re-
importierten Regeln zur Lésung ihres hausgemachten Dilemmas.
So muss die »Bologna-Architektur« fiir die Konsolidierung der
konzeptuell und finanziell aus der Fagon geratenen Bildungs-
politik der Mitgliedsstaaten herhalten.

Das ist der Hintergrund, vor dem die kulturpolitischen »Horror-
filme« verstandlich werden. Nida-Rimelin schreibt vorsichtiger
von »Gefahrdungen«. Das interessante Wort in seiner Warnung ist
aber »Selbstkolonialisierung«. Es kniipft einen Zusammenhang
mit Invasion und Perversion. Fir die eine Situationsbeschreibung
— die Kolonialisierung — kommt die Gefahr von auBRen. Unter dem
Diktat gestiegener Anspriiche und galoppierender Kosten wird
das Erziehungssystem dazu gezwungen, Kosten zu sparen. In fri-
heren Zeiten war »die Erziehung der Jugend« eine vornehme
Aufgabe des Staates und die damit befassten Institutionen
Nutzniesser eines nationalen Konsenses. Die Reduktion der
nationalen Souverdnitadt unter dem \orzeichen Ubergreifender
polit-6konomischer Zusammenhange hat diese Verankerung
gelockert.

12

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 13

Das Ministerium spielt nun das Finanzargument Uber die
Bologna-Vereinbarung an die Hochschulen des Landes, die auto-
nom gesetzt werden, um in eigener Verantwortung Effizienz zu
entwickeln. Fur die Politik ist es eine giinstige Option. Die
Hochschulen hingegen, die sich darauf eingestellt hatten, ihre
alten Zielvorstellungen hochzuhalten und das Budgetloch zu
beklagen, erleben dieses Vorgehen als Intervention von aussen.
Ihr Auftrag gerét in die Gewalt der Okonomie. Die Situation
gleicht dem Gesundheitswesen, in dem es ebenfalls um ein
Gemeingut (»die Volksgesundheit«) geht, das angesichts der
Kostenschere zunehmend schwieriger zu finanzieren ist. Die
Einschnitte kommen von aussen; die Einstellung eines
Studienganges bzw. die Verweigerung einer Behandlung lassen
sich nicht aus der Logik des Facherkanons oder den hippokrati-
schen Prinzipien begriinden.

Kolonialisierung ist ein vergleichsweise einfaches Muster,
Selbstkolonialisierung betrifft schwierigere Zusammenhange. Die
Unterwerfung unter eine fremde Macht geschieht nach diesem
Konzept im Einvernehmen mit den Akteuren, die unterworfen
werden sollen. Sie unterstellen sich aus Eigenem dem externen
Zugriff, oder vollziehen diese Manipulation sogar an sich selbst.
Das Perverse besteht darin, dass der Autonomieverlust vom vor-
geblich autonomen Handlungstrager ausgeht. Im science fiction
Repertoire ausgedriickt: der Feind lauert in den eigenen Reihen.
Fur Bildungsapostel wie Julian Nida-Rimelin besteht die Gefahr
darin, dass fachfremde heimische Funktiondre das gemeinsame
Erbe dienstfertig an Euro-Birokraten ausliefern. Darum appel-
liert er im Namen der Selbstbestimmung an die Politik. Doch im
Terminus »Selbstkolonalisierung« schwingt eine unheimliche
Suggestion mit. Gesetzt, die Rollen zwischen Verwaltung und
Unterricht sind nicht so sauber verteilt. Gesetzt, die universitare
Praxis enthielte selbst den AnstoR dazu, ihre Eigenstandigkeit zu
kassieren. Das ware eine elementare Bedrohung der akademi-
schen Gepflogenheiten.

In der Medizin ist das ein Zustand, in dem es »nur mehr ums Geld
geht«. Vergleichbar klingt die Beschwerde aus dem Bildungs-
bereich, dennoch besteht ein deutlicher Unterschied. Arztinnen

13

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 14

sind, was ihren Einfluss auf den Gesundheitsbegriff betrifft, rela-
tiv machtlos Sie raten und helfen, aber es fehlen ihnen die Mittel,
direkt eine BewuRtseinsdnderung von Einzelpersonen oder gar
Gesellschaften zu bewirken. Dagegen gehort die Aktivierung der
akademischen Tradition und die Einubung der kulturellen
Schlisselkompetenzen zum Kernbereich der pédagogischen
Institutionen, deren Bedeutung hier zur Debatte steht. Sie arbei-
ten bestandig daran, den Uberschuss der Bildung gegeniiber der
Ausbildung zur Geltung zu bringen. Geld fiir Gesundheit ist
weniger umstritten, als Geld fiir die Fahigkeit zur gehobenen
sozialen Selbstbestimmung. Entsprechend schwerwiegend ist der
Verdacht, dass die »Kapitulation« vor der ékonomischen Macht
in diesem Handlungsfeld selbst angelegt sein kénnte. Ein Thema
sind Ratschlage fur die Gestaltung eines guten Lebens; eine
Dimension tiefer gehen Revisionen dessen, was es heif3t, gut zu
leben.

Extremisten

Die vorliegende Studie wird zeigen, dass die dargestellten
Verdachtsmomente gut begrindet sind. Die Wurzeln fir die
»Perversion« liegen in den Rahmenbedingungen des Bildungs-
ideals selbst. Diese Linie ist — in seltener Eintracht — von Theodor
Adorno und Martin Heidegger vorgezeichnet und von ihren
Schulen fortgesetzt worden. Sie haben sich damit als »Verréater«
gegen den Traditionsbetrieb und das darin befangene Burgertum
gestellt. Ihre Konsequenzen sind apokalyptisch. Adorno schreibt
im Duktus der epochalen Geistesgeschichte, auch wenn er ihren
Untergang beklagt.

Der unwiderrufliche Sturz der Geistesmetaphysik hat die Bildung unter
sich begraben. Das ist kein Tatbestand isolierter Geistesgeschichte son-
dern auch ein gesellschaftlicher. Geist wird davon affiziert, daf er und
seine Objektivation als Bildung tberhaupt nicht mehr erwartet werden,
damit einer gesellschaftlich sich ausweise. Das allbeliebte Desiderat einer
Bildung, die durch Examina gewahrleistet, womdglich getestet werden

14

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 15

kann, ist bloR noch der Schatten jener Erwartung. Die sich selbst zur
Norm, zur Qualifikation gewordene, kontrollierbare Bildung ist als solche
so wenig mehr eine wie die zum Geschwatz des Verkaufers degenerierte
Allgemeinbildung. [ADorNO(2003)], S.106f

Bildung verkommt zum schmiickenden Beiwerk. Heidegger dia-
gnostiziert als einen maBgeblichen Grund die Entwicklung der
Wissenschaft selber. Seine Analyse des erfolgreichen Forschers
(1938! ) kdnnte — abgesehen davon, dass die Verlage mittlerwei-
le mit neuen Problemen kampfen — unverdndert in eine
Protestschrift gegen den globalisierten Wissenschaftsbetrieb
Ubernommen werden.

Die entscheidende Entfaltung des neuzeitlichen Betriebscharakters der
Wissenschaft pragt daher auch einen anderen Schlag von Menschen. Der
Gelehrte verschwindet. Er wird abgelost durch den Forscher, der in
Forschungsunternehmungen steht. Diese und nicht die Pflege einer
Gelehrsamkeit geben seiner Arbeit die scharfe Luft. Der Forscher braucht
zu Hause keine Bibliothek mehr. Er ist {iberdies stdndig unterwegs. Er
verhandelt auf Tagungen und unterrichtet auf Kongressen. Er bindet sich
an Auftrdge von Verlegern. Diese bestimmen jetzt mit, welche Biicher
geschrieben werden miissen. [HEIDEGGER(2003)], S.78

Der Mutation der Aufklarung in Barbarei korrespondiert
Heideggers Diagnose der seinsgeschichtlichen Verstockung.
Zwei deutsche Professoren versuchen, zu retten, was zu retten ist.
Apokalypse:

Ein flichtiger Wolkenschatten tber einem verborgenen Land, das ist die
Verdiisterung, die jene von der Heilsgewilheit des Christentums vorbe-
reitete Wahrheit als die Gewillheit der Subjektivitat Gber ein Ereignis legt,
das zu erfahren ihr verweigert bleibt. [HEIDEGGER(2003)] S.103

Im kalten Krieg nannte man das brinkmanship, die Bereitschaft,
bis zum AuRersten zu gehen, um in einer antagonistisch verfas-
sten Welt die Oberhand zu gewinnen. Aus dieser Perspektive ist
Bildung ein Teil des Problems, nicht seiner Losung.” Und die

15

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 16

aktuellen Hinweise auf den »Nutzen des Nutzlosen« [HOFFE
(2005)] erscheinen als verschmitzte (vergebliche) Anstrengung,
sich — im »Feindesland« — des gegnerischen Vokabulars zu bedie-
nen.

Anders als solche Rettungsversuche optiert dieses Buch fir die
unvoreingenommene Wahrnehmung der sogenannten »Bildungs-
katastrophe« [PicHT(1964)], ohne melodramatische Ausgestal-
tung. Erstens sollte man anerkennen, dass die gegenwaértige
Verfassung des Bildungsideals konsequent aus seiner Geschichte
herzuleiten ist und zweitens ist das kein Anlass zur Trauer oder
Panik. Ob der Zauberlehrling Unfug treibt, ist keineswegs gesagt.
Es ist gut vorstellbar, dass Vertreter einer bestimmten Generation
einfach die Welt nicht mehr verstehen und versuchen, das Beste
daraus zu machen. Der Titel »Bildung und Datenbanken« wirft
ein Schlaglicht auf diese Verstandigungsschwierigkeit. Ich néhe-
re mich dem Thema mit einer Beobachtung und einem
Kommentar.

Das Ergebnis der Suche nach »Bildung, Datenbanken« im
Internet ist eine Uberraschung. Die erdriickende Mehrzahl der
Treffer sind Eintrdge, die auf Bildungsdatenbanken verweisen.
Diese Tatsache I&Rt einen doppelten Schluss zu. Einerseits ist die
Entwicklung nicht bei den eben erwéhnten diisteren Prognosen
stehengeblieben. Vielfaltige Initiativen verbreiten unter dem
Stichwort »Bildung« ein reiches kulturelles Angebot. Anderer-
seits haben sich erst wenige Theoretikerinnen mit der Frage
beschaftigt, wie die beiden Phdanomene zusammenpassen. Affir-
mative ebenso wie kritische Untersuchugnen sind Mangelware.8
Angesichts des Umstands, dass die bedienungsfreundliche,
ununterbrochen zugéngliche, kostenfreie und h&ufig durch inter-
aktive Hilfsmittel unterstltzte Présenz der kulturellen
Entwicklung von Jahrhunderten eine augenscheinliche Gefahr
und Chance flir den status quo ante darstellt, ist das Zdgern der
Gelehrten erstaunlich. »Virtuelle Gemeinschaften«, »Computer-
ethik« oder »open source« haben viel groferes Interesse hervor-
gerufen.

Das ist der Kommentar erster Stufe. Ein Meta-Kommentar dréngt
sich auf. Wer sagt denn, dass eine Suchaktion auf Google der

16

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 17

richtige Zugang ist? Sich dieser Technik zu tberlassen ist doch
bereits eine Vorentscheidung dariiber, unter welchen Bedingun-
gen das Verhéltnis zwischen Bildung und Datenbanken unter-
sucht wird. Datenbanken als Vergegenstandlichung von Wissen
sind das Gegenteil davon, worum es im geistigen Leben geht. Der
empirische Befund, dem entsprechend sich zahlreiche Insti-
tutionen dieses Werkzeugs bedienen, sage nichts tber seine pre-
kare Wirkung. Das sind Einwande im Sinn der Apokalyptiker. Die
Wucht der vorliegenden Krise darf ihnen zufolge nicht behelfs-
maRig abgelenkt werden. Der rechte Weg sei nicht dadurch zu fin-
den, dass man mit neuen Moglichkeiten experimentiert. Die
Gegenposition der folgenden Uberlegungen besteht darin, den
Ernst der Lage anzuerkennen, jedoch den Trauerflor zu vermei-
den. D.h. — aus traditioneller Perspektive — die Welt der
Datenbanken neugierig zur Kenntnis zu nehmen. Sie sind keine
Perversion des klassischen Erbes, eher eine Extension.

Linien

Die Argumentation wird in zwei Linien verlaufen, deren
Orientierungspunkte zentrale Texte der Philosophiegeschichte
sind. Das soll nicht heissen, dass es sich um die Nachzeichnung
einer »Entwicklung« handelt, »an deren Ende« wir jetzt stiinden.
Eine Eigenart der philosophischen Arbeit besteht darin, dass viele
ihrer Motive Uber Jahrhunderte hinweg einigermalen konstant
bleiben und dass deren Behandlung in vergangenen Zeiten nicht
selten gegenwaértige Interessen trifft. Auch ohne einer
Phanomenologie des Geistes oder einer Seinsgeschichte anzu-
héngen, kann man versuchen, markante gedankliche Figuren quer
durch die Zeit gegeneinanderzustellen, um Aufschluss Uber
Strukturkonstanten (und Briiche) der europdischen Welterfahrung
zu erhalten. Die erste Linie wird von Plato zum frihen
Wittgenstein und weiter zur Informatik gezogen werden. Wir
sind, ausgehend von griechischen Tempeln, mit einer bis zur
Gegenwart reichenden, hochkomplexen Geschichte von Séulen
konfrontiert. Unbeschadet dieser Vielfalt ist es erlaubt, ihren

17

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 18

Gebrauch an der Akropolis in einem Schnappschuss der Berliner
Nationalgalerie Mies van der Rohes gegeniiberzustellen. So ahn-
lich soll die Kontraposition der »Formen« Platons und der »logi-
schen Form der Welt« im Tractatus Logico-Philosophicus verfah-
ren.

Zwischen den beiden Positionen bestehen tiefgehende Uberein-
stimmungen, die sich im Blick auf elektronische Datenver-
arbeitung fortsetzen. Die Ingenieure, welche den Allzweck-
Rechner implementiert und insbesondere den konzeptuellen
Rahmen fiir Datenbanken entworfen haben, studierten Wittgen-
stein nicht (Alan Turing war kein Techniker). Aber das Ergebnis
ihrer Entwicklungen ist eine theoretische Konstruktion mit direk-
ter operationaler Nutzanwendung, eine wahrheitsfunktional
gesteuerte, in sich abgeschlossene Welt nach dem Vorbild des
Tractatus. Wenn irgendwo, findet sich Philosophie hier praktisch
umgesetzt. Ist das nicht gerade der Horror? Es kommt darauf an,
wie die Affinitat aufgenommen wird. Wittgenstein bietet am Ende
des Vorworts zum Traktat eine Schnitt-Stelle:

Und wenn ich mich hierin nicht irre, so besteht nun der Wert dieser Arbeit
zweitens darin, dal3 sie zeigt, wie wenig damit getan ist, dal diese
Probleme gelost sind.

Konform zu Platon definiert Wittgenstein eine Weltsicht, die in
einem Feuerwerk von Aphorismen an ihre Grenze stoRt. Beides
ist wichtig, der Anspruch des groRen Systems und die
Ernlichterung, die ihm auf den FuR folgt. In dieser Linie sind
Datenbanken kein »Ausreisser«, sondern Konstruktionen im
Wirkungsbereich traditionsgeprufter philosophischer Erwagun-
gen. Eben darum sind sie auch den Bedenken ausgesetzt, die sich
seit langer Zeit mit jenen verbinden.

Traditionalisten, die Wittgensteins Absage nicht in Betracht zie-
hen, tendieren dazu, seinen initialen Systemanspruch gegenwér-
tig zur epochalen Bedrohung umzuwandeln. Soferne sie die
genannten Verbindungspunkte sehen, verlagern sie die Kritik, die
mittlerweile machtlos sei, zurick in eine Dekonstruktion der
Genese dieses Engpasses. Das sind Stimmen, welche die Per-

18

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 19

version des Denkens schon an seinem Ursprung ausmachen.
Diese (zweite) Linie beginnt nochmals bei Platon und verbindet
ihn mit Hegel und Heidegger. Das Hohlengleichnis ist fur die
nachfolgenden Generationen zum Paradigma eines Erziehungs-
vorgangs geworden, der mit dem Bruch vom Herkémmlichen ein-
setzt und sich an einer hoheren Wirklichkeit orientiert. Hegels
Phanomenologie des Geistes Gibernimmt diese narrative Dynamik
und buchstabiert die platonische madeia als Bildung des
Menschengeschlechtes aus. So steht es jedenfalls in der Vorrede
zum Buch und so ist es auch in den meisten einschlégigen bil-
dungsphilosophischen Beitragen zu lesen. Es wird kaum beachtet,
dass Hegel, liest man Uber die Anfangspassagen hinaus, auch ein
scharfer Kritiker des Bildungsbegriffes ist. Einige seiner
Ausfiihrungen praludieren Martin Heideggers Verwerfung der
Bildung als wurzellose zivilisatorische Attittide.

Die Opposition zwischen Philosophinnen, die in Fortfiihrung der
deutschen idealistischen Schule die Emanzipation, notfalls gegen
den Zeitgeist, als hochstes gesellschaftliches Gut betrachten und
den Abtriinningen des humanistischen Versprechens im Gefolge
Heideggers ist also nicht so glatt, wie es bisweilen scheint.
Adorno ist sich, wie Hegel, der AuRerlichkeit bewuRt, die in
jedem Bildungsprozess steckt. Heidegger hat allerdings, mit rigo-
rosem Zugriff, im Hohlengleichnis selbst schon den Anfang des
von ihm forcierten Endes gesehen. Ein »Wesenswandel der
Wahrheit« habe seit damals dazu gefiihrt, dass wir in eine zuneh-
mend ausweglose Zwangslage kommen, in der »die Technik« das
MaR des Ganzen wird. Datenbanken sind unschwer als eine typi-
sche Auswirkung dieser Entwicklung zu erkennen. Nach
Heideggers Auffassung handelt es sich um eine weltgeschichtli-
che Mobilisierung.

Das reine In-Bewegung-setzen und die Aushohlung aller bisherigen
Gehalte der noch bestehenden Bildung.

Der Vorrang des Verfahrens und der Einrichtung im Ganzen der Bereit-
stellung und In-Dienststellung der Massen — wozu? [HEIDEGGER(1998a)],
§74.

19

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 20

Diese aufbegehrende Frage (1938) gegen einen Vorgang, den der
Philosoph kurz vorher noch gepriesen hatte9, kennzeichnet seine
Stellungnahmen auch nach dem Krieg. Die eschatologische,
seinsgeschichtliche Technosophie Deutschlands im Wirtschafts-
wunder ist — bis zur vorhin erwdhnten geistesgeschichtlichen
Deklassierung des Bolognaprozesses — die spéate Folge dieser
»Kehre«.

Knoten

Die beiden skizzierten Linien gehen von Platon aus. Fiihren sie
auch zusammen? Heidegger hat ein Bild der européaischen
Philosophie entworfen, in welchem sie schon friih jene
Kennzeichen entwickelt hat, welche schlieRlich heute, an ihrem
proklamierten Ende, zur uneingeschrénkten Dominanz des tech-
nisch Machbaren fiihrten. Die Absicht seiner weitausholenden
Geste, des Verdikts der abendlandischen »Seinsvergessenheit,
ist eine Zuspitzung der Fragestellung, aus der, in einem heilsamen
Umschwung, ein neues Denken entstehen soll. Erstens wird
schon in Platons Bildung der Keim zum uneingeschrénkten
Bildungsdiinkel gefunden. Zweitens bleibt als Hoffnung ein
Jenseits des im Ganzen abgezirkelten und aussichtslosen, mittler-
weile globalen, Kulturbetriebs.

\Von dieser Endstation der zweiten Linie aus scheint keine
Verbindung zur ersten Richtung, der Weiterfiihrung platonischer
Impulse in informatischen Kontexten, zu bestehen. Dement-
sprechend hat man sich in der Philosophie darauf eingerichtet, die
»Uberwindung der Metaphysik« und die anschlieRende »Dekon-
struktion« weitgehend separat von der logisch-analytischen
Ausrichtung zu halten.10 Im Folgenden soll dagegen ein Punkt
markiert werden, an dem die beiden gedanklichen Entwicklungen
einander schneiden. Richtig verkreuzt ergeben sie eine tentative
Orientierung im philosophischen Umgang mit Bildung und
Datenbanken.

Den Anstol3 gibt jener Satz, den Wittgenstein vor der bereits
zitierten Einschrankung, mit seinem Tractatus sei wenig getan,

20

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 21

formuliert hat. »Ich bin also der Meinung, die Probleme im
Wesentlichen gelést zu haben.« Die Reichweite dieser Be-
hauptung ist betréchtlich. »Das Buch behandelt die philosophi-
schen Probleme ...«. Die Geste ist genauso groRsprecherisch wie
Heideggers Rede von der Metaphysik — und aus demselben
Grund. Wie das Seinsdenken ist der Tractatus eine Abrechung mit
Platon. Wittgenstein bringt die »Probleme« mit Hilfe des Frege-
Russell’schen Instrumentariums in eine Fassung, die ihm erlaubt,
sie extra-kompakt zu behandeln und danach abzuhaken.
Heidegger hat sich viel mehr Zeit genommen, aber die leitende
Idee ist vergleichbar: Platons Welt komprehensiv abzuschlie-
Ren.ll Die philosophische konstruierte »Technik« ist die Voll-
endung und Verabschiedung des Platonismus. Angenommen
diese Parallele besteht — wird sie nicht durch die dramatisch
divergenten Konsequenzen, welche die beiden Philosophen dar-
aus ziehen, entkréftet? Wittgenstein zuckt die Achseln (»wie
wenig damit getan ist«), wahrend Heidegger vielsagend gestiku-
liert. »Denn das Fragen ist die Frommigkeit des Denkens.«
[HEIDEGGER(2009)] S.36

An dieser Stelle sollte man sich nicht mit programmatischen
Aphorismen begniigen, sondern einen Schritt weiter gehen.
Wittgensteins Auskiinfte am Rand seines Buches werden oft als
existenzialistische Bonmots angesehen, als Paradoxa, die kurzfri-
stig, im Ubergang zwischen einer Systemarchitektur und einem
Individuum auftauchen. Dabei wird Ubersehen, dass sie ein —
zweifellos brilliant formuliertes — Beispiel fuir kaum entbehrliche,
weit verbreitete philosophische Strategien sind.12 Seit ihren
Anféngen operiert diese Disziplin mit einem ausgekligelten
Regime von Sprechverboten und -erlaubnissen. Eine Erkenntnis
hochzuhalten und gleichzeitig den Zugang zu reglementieren,
darin war schon Parmenides gelbt. Ich will Dir sagen

...welche Wege der Untersuchung einzig zu erkennen sind: die erste, daf}
es ist und daB nicht ist, daR es nicht ist, ist die Bahn der Uberzeugung
...die zweite, daR es nicht ist und daf es sich gehort, daf es nicht ist. Dies
jedoch ist, wie ich dir zeige, ein vollig unerfahrbarer Pfad
...[DiELs/KRANZ(1961)] Proklos in Tim. |, S.345,18f. Parmenides 6.

21

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 22

Die Philosophie hantiert, vor allem wo sie sich auf dem hohen
Abstraktionsgrad von Logik, Ontologie und Metaphysik bewegt,
gerne mit einer ausgekligelten Dialogregie, die manchen
Teilnehmerinnen (den Philosophinnen) gewisse Redewendungen
zugesteht und vielen anderen (sie lernen noch) das Wort verbietet.
Wittgensteins Paradoxa gehdren — obwohl und gerade weil sie am
Rand liegen — in die Wirkungsgeschichte des Platonismus, der
immer auch ein System der Zugangsbeschrankung ist.

Nimmt man Wittgensteins Rand-Bemerkungen als pointierte
Sprachregelung im platonischen Duktus, dann ergibt sich eine
vertretbare Vergleichsbasis zwischen Wittgenstein und Heideg-
ger. Auch dessen philosophische Arbeit ist durch raffinierte
Suggestionen gekennzeichnet, die Eingeweihte verstehen (sollen)
und denen viele nicht folgen konnen (oder wollen).

Hier wird nicht beschrieben und nicht erklart, nicht verkiindet und nicht
gelehrt; hier ist das Sagen nicht im Gegenuber zu dem zu Sagenden, son-
dern ist selbst als die Wesung des Seyns. [HEIDEGGER(1998a)] §1

Die beiden Gewahrsménner treffen einander darin, dass sie ihre
ausgrenzenden Konstruktionen in diskursive Zugangssperren ein-
betten, welche zu Uberwindung einladen.

Er muss diese Sétze Uberwinden, dann sieht er die Welt richtig. (Tractatus
6.54)

Die Uberwindung der Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist
das Vorzeichen der anfanglichen Verwindung der Vergessenheit des Seins.
[HEIDEGGER(2009)] S.70

Von diesem Uberschneidungspunkt aus, von der reizvoll/aufrei-
zenden Inszenierung der Ausdrucksgrenzen her, 1a6t sich dann die
Divergenz der Wege ermessen. Denn die anschlieRend entwickel-
ten Diskursformationen unterscheiden sich natirlich stark.

Heidegger wird nicht miide, in immer neuen Variationen Verbote
und Erlaubnisse fur die Anndherung an das Geheimnis des Den-
kens auBerhalb des Datensystems zu entwickeln. Er dekliniert die
Grundstellung der negativen Seinslehre — Sein ist uns immer eher

22

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 23

fremd, als vertraut — in Textinterpretationen und systematischen
Entwirfen extensiv durch. Wittgenstein ist ebenfalls an diese
Stelle gekommen, aber er hat sie wieder verlassen. Wéhrend
Heidegger das Schauspiel des wortreichen Abriickens von der
Attraktivitat der Metaphysikkritik (die »Uberwindung des Uber-
windens«) bietet, macht Wittgenstein eine Pause und setzt die
Arbeit anderswo fort. In seinen Aufzeichnungen ab 1929 wird das
Thema der platonischen Form, das sich bis zum aktuellen
Konzept des Datenmodells durchzeichnen 18Rt, in einer Weise
verhandelt, die den Prazendenzfallen nicht entspricht. Der dritte
Teil der Abhandlung enthalt die Konfrontation der zwei hier
angedeuteten Optionen nach dem Artikulationsausfall.

Die Bildungsdebatte kennt, wenn es um die Berufung auf
geschichtliche Herkunft geht, zwei maRgebliche Perioden: das
klassische Athen und die preuBische Hochschulreform unter
Wilhelm von Humboldt. Manfred Fuhrmann hat die Auswir-
kungen dieser Impulse als den »christlichen und humanistischen
Kanon« sowie den »européischen Bildungskanon und die deut-
sche Bildungidee« charakterisiert. [FUHRMANN(2002)]. Angeleitet
von den beiden richtungsweisenden Philosophen des 20.
Jahrhundert nimmt die vorliegende Studie den weiteren Horizont
in Anspruch. Aktueller ist dagegen das Tauziehen zwischen der
Humboldt-Universitat und dem Bologna-Programm. Die darin
verhandelten Streitfalle stehen zwar vor dem Hintergrund des
anspruchsvollen geistesgeschichtlichen Weitblicks, werden von
den zu entwickelnden prinzipiellen Zusammenhangen aber wenig
tangiert. Der Eingriff europaischer Birokraten in die Uberreste
einer aus Professorenherrschaft und Emanzipationsprogramm
gemischten, von ungewohnten wirtschaftlichen Anspriichen
erschitterten, péadagogischen Institution bewirkt spezifischere
Probleme, die auf einem anderen Abstraktionsniveau liegen.

Als Vorsitzender der Curricularkommission der Universitét Wien
hat der Autor die Umstellung sémtlicher Studiengrogramme nach
den nationalen Richtlinien zur Bologna-Reform (2004-2008) mit
zu verantworten. Der Schlussteil enthélt eine Auseinandersetzung
mit dieser Tétigkeit. Er steht in bewuBtem Kontrast zur
GroRflachigkeit der vorangehenden Abschnitte. Liebgewordene

23

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 24

Klischees, neue Schlagworte und der politische Verteilungskampf
gewinnen Einfluss auf die curriculare Selbstverstandigung der
Fachdisziplinen, aus der sich eine zeitgeméRe Deutung der aka-
demischen Kultur ergeben soll. Notizen dazu kénnen vielleicht
dazu beitragen, die unvermeidbare Spannung zwischen Panora-
mapositionen und Bildungsinterventionen im Auge zu behalten.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 25

Die Wahrheit der Form

Platon 1: Schaulust gegen Erleuchtung

Das Fragen, sagt Heidegger, sei die Frommigkeit des Denkens. Es
gibt zahlreiche Arten, zu fragen. Gemeinsam ist allen, dass man
zuvor schon etwas wissen muss, und dass in diesem Wissen ein
zu beseitigendes Defizit auftaucht. Angenommen ein geheimnis-
volles Wort (»Foubel«, »Kilhan« ...): Was heiflt das? In dieser
Frage ist vorausgesetzt, dass sich das Wort auf etwas bezieht, es
kénnte eine Zufallssequenz von Buchstaben sein. (Was eine sol-
che Sequenz bedeuten wiirde, ist eine andere Frage.) Derart ele-
mentar geht es selten zu, meist ist ausgepragteres Vorwissen im
Spiel. (Wo liegt das Chateau de Foubel?) Die Uberwiegende
Mehrzahl der Fragen sind Verstdndnis- und Vertiefungsfragen.
Sie richten sich an eine Auskunftsinstanz, von der sie Antwort auf
einigermafen wohldefinierte Wissensliicken erwarten. Innerhalb
gefestigter Verhéltnisse und im normalen Erwartungsspielraum
ist der Ablauf Uberschaubar. So lernen Kinder das ABC des
Lebens. Vergleichsweise einfache soziale Konstellationen kann
man in analoger Weise sehen. (»Warum spannen die Leute
Schirme auf?«) Fragen verlaufen in der Regel entlang konsoli-
dierter Bahnen.

Fur bestimmte Fragetypen sind bestimmte Expertinnen verant-
wortlich. Nahrung, Bekleidung, Geschéft und Politik haben eige-
ne Gesetze. Das Fachwissen entsteht aus Flachwissen, im
Rahmen der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Fir die Stadt-
staaten Griechenlands und Kleinasiens in der vorklassischen
Phase kann man eine differenzierte Handels- und Gewerbe-
ordnung annehmen, die sich im Rahmen aristokratischer
Machtverhaltnisse und der Rickbindung an heroisch-mythologi-
sche Vorbilder hielt. Aus dieser Zeit sind uns Antworten auf
Fragen nach den ersten Prinzipien der Natur und der
Lebensflhrung Uberliefert. »(Der) Ursprung der seienden Dinge
ist das Unbegrenzte« (Anaximander) [DieLs/KRANZ(1961)], 12 A

25

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 26

14. Die These geht Uber Verstandigungsfragen hinaus. Sie will
Auskunft tber die ganze Welt geben. Arbeitsteilung spielt dabei
keine Rolle. Fachleute sind in der Lage, Fragen in ihrem Wir-
kungsbereich zu beantworten; weise Manner sind nicht auf diese
Weise eingeschrénkt. Ihr Wissen geht nicht ins Detail, sondern
auf den Gesamtzusammenhang. »Es gibt Dinge« ist ein
Musterfall fir Flachwissen. Solchen Selbstverstandlichkeiten
verleihen Freunde der Weisheit ein aussergewohnliches Gewicht.
Das sind zwei Arten, zu fragen: Alltagsanliegen und
Erkundigungen (iber das Grolle, Ganze. Aus Athen, im 5. vor-
christlichen Jahrhundert, stammt eine weitere Variante. Sie ent-
wickelte sich im Anschluss an den Geltungsverlust traditioneller
Gepflogenheiten in dieser Handelsmetropole, als sich in deren
politischer Verfassung die »Isonomie« durchsetzte. [MEIER
(1983)] Der politische und rechtliche Bereich des Gemeinwesens
war nach Reformen von Solon und Kleisthenes nicht mehr vom
Besitzadel dominiert. Die Regelungen zur Staatsfihrung waren
sorgfaltig mit dem Ziel konstruiert worden, keiner einzelnen
Person oder Lobby den Zugang zur Macht zu erleichtern.
Gerichtsverfahren wurden durch die Abstimmung hunderter
Schoffen entschieden. Unter diesen Umsténden reichte es nicht,
einer herrschenden Familie anzugehdren und dadurch auf die
Geschaftsfuhrung der Staatsagenden vorbereitet zu sein.
Heterogene, oft schwierig einschatzbare, Einfllisse bestimmten
das politische Geschehen. Ein bekannter Name alleine half nicht
im Rechtsstreit. Weder die herkémmlichen Verhaltensmuster,
noch religidse oder spekulative Welterklarungen waren den damit
aufgeworfenen Fragen gewachsen.

In einer solchen Situation ist Bedarf nach Personlich-
keitsentwicklung und Politikberatung, nach Maklern, die passen-
de Strategien fur schwer einschatzbare soziale Herausforde-
rungen anbieten und mit unterschiedlichen, wechselnden Stim-
mungslagen vertraut sind. lhre Expertise gilt neuartigen
Erziehungsaufgaben, sie bieten Erfolgsrezepte im Kampf um die
offentliche Meinung und Ratschlége zur Lebensfiihrung in einem
post-archaischen Kontext.

26

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 27

Gorgias aber verspottete den Prodikos, daf er Sachen von gestern und
schon oft Gesagtes verkiinde; er selbst aber verlieR sich auf den
Augenblick. ([DieLs/KrANZ(1961)], A24 Philostrat, Vitae sophistarum 1,
Prooem 4,4.)

Wie ndmlich von den Heilmitteln jedes andere S&fte aus dem Korper aus-
treibt und Krankheit oder Leben beendet, so betriiben einige Reden, ande-
re erfreuen, andere scheuchen auf, andere verleihen den Zuhdrern Mut.
Wieder andere setzen die Seele mit einer iblen Uberredung unter Drogen
und behexen sie. ([DieLs/KrRANZ(1961)], Gorgias B11, Enkomion auf
Helena, 14.)

Gorgias, der eine solche Flexibilitdt an den Tag legte, ist in
Sizilien geboren und trat in Athen als erfolgreicher Redner auf.
Sextus Empiricus berichtet von einem Traktat »Uber das
Nichtseiende oder tber die Wahrheit«13, dessen Thesen an
Parmenides angelehnt seien: es geht um Sein und Nicht-Sein des
Seienden. Ein Theoretiker wie Gorgias hatte also beides in sei-
nem Repertoire: Auskiinfte Uber erste Prinzipien und nutzliche,
kontextbezogene Ratschlage fir den Tagesgebrauch. Die
Fahigkeit, sich ein Gesamtbild der Welt zu machen, verbindet
sich mit der Fertigkeit, Stegreif zu sprechenl4, d.h. sich auf
Einzelsituationen einzulassen. Worin bestand das Wissen solcher
Manner? Auf welche Art von Fragen reagierten sie?

Rednerkunst

Gorgias traf in Athen, wenn wir der Erzahlung Platons folgen1d,
auf einen Mann, der noch situationsbezogener dachte. Sokrates
mischte sich unter die Menge und verwickelte Passanten in
Streitgesprache.16 Im »Phaidon« Platons macht er eine
Kunstpause, bevor er im Ruickblick berichtet, wie es dazu kam
(Phaidon 95e-99d). Auch er interessierte sich in seiner Jugend fur
die allgemeinen Ursachen von Entstehen und Vergehen. Er nennt
speziell Anaxagoras, der die Vernunft (vove) als oberstes Prinzip
angesehen hat. Dies schien ein Lehrer nach seinem Geschmack.
Sein Entwurf versprach, die vielféltigen Einzelfragen betreffend

27

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 28

die Beschaffenheit der Welt und der rechten Lebensfiihrung syste-
matisch zu beantworten. Doch aus der spekulativen These lieR
sich kein greifbarer Nutzen gewinnen. Weder die physikalischen
Ph&nomene, noch die Besonderheit des Handelns waren aus dem
vove erklarbar.

Also verfolgte Sokrates die groRen Frage nach der bestimmenden
Ursache des Seins und waére, »um zu wissen, wie es sich mit die-
ser Ursache verhélt, gar zu gerne jedermanns Schiiler geworden.«
(Phaidon 99c) Doch die Diskrepanz zwischen den Ursprungs-
worten (das Unbegrenzte, die Vernunft, das Wasser, der Ather ...)
und dem Kleingeld der Fragen auf der StraBe war nicht zu tber-
briicken. Der Alltag einer Metropole wie Athen verlangte diffe-
renziertere Auskinfte tber das Verhaltnis allgemeiner Prinzipien
und der Fille lebenspraktischer Probleme einer Grof3stadt.
Entscheidend ist die Verbindung. Es gab — anders ist keine
Grofistadt moglich — genugend Fachwissen zur Bewéltigung der
Aufgaben der Kommune, es fehlte allerdings eine Zusammen-
schau, welche diese Diversitat plausibel auf eine verbindliche
Gemeinsamkeit bezogen héatte. Wissen von einem Ganzen, das
der Burgerschaft zugéanglich ist, und sich nicht in wiirdigen
Phrasen erschopft. Sokrates’ Fragen zielen auf eine verbindliche
Bestimmung von Qualitdten wie Tapferkeit, Frommigkeit und
Besonnenheit. Platon lasst seine Sokrates-Figur von diesem
Anliegen zu Behauptungen (ber mafistabliche Ideen fortschrei-
ten. Verweilen wir zundchst bei einem Intermezzo, Sokrates’
Treffen mit Gorgias. Der Sizilianer verkorpert einen »pragmatic
turn« der Naturlehre (rept ddoewo {otopilav, Phaidon 96a).
Pragmatisch heilst in diesem Zusammenhang: Denken ist in
gesellschaftlichen Verhaltnissen verankert, wie der Schiffsbau
oder die Kochkunst. In »Kochkunst« hat sich noch ein Sprach-
gebrauch erhalten, der auf das griechische »téyvn« zurlickgeht,
das Kunstfertigkeit sowie Handwerk heilen kann. Und Sokrates
fragt Gorgias auch gezielt, welche »Technik« er denn beherrsche
(Gorgias 449a). Sie muss zwischen der Seinsspekulation und dem
gewerblichen Broterwerb liegen. Gorgias antwortet, er sei ein
Redekdinstler. Nun gut, erwidert Sokrates, aber das scheint nicht
sehr spezifisch. Auch Arztinnen und Sportlehrer miissen tiberzeu-

28

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 29

gend reden kénnen. Die Replik darauf betrifft genau den Punkt
der Meisterschaft, die sich hier neu entwickelt. Gorgias erlautert,
dass sich die Redekunst nicht auf dies oder jenes, sondern auf die
wichtigsten menschlichen Fragen bezieht. Ihr Feld ist umfassend
und integral. Sie kann die Verbindung zwischen dem Wohl der
Menschheit und dem Tagesgeschéft herstellen. Als Beleg zitiert
Gorgias ein Beispiel, das noch heute intuitiv einleuchtet (Gorgias
455d,e). Wer ist letztlich fir die Werften und Befestigungen
Athens verantwortlich? Die Arbeiter oder die Baumeister? Ohne
jene wéren die Bauwerke nicht zustandegekommen, aber sie sind
nicht die Erklarung. Themistokles und Perikles, die Politiker,
haben den Willen des Volkes so gelenkt, dass die Projekte reali-
siert werden konnten.

Uberzeugungskraft, wie sie in offentlichen Reden entwickelt
wird, ist das wichtigste Prinzip in einem Gemeinwesen, das auf
Beratung und Beschlussfahigkeit gleichberechtigter Birger auf-
baut. Die Fortsetzung des Beispiels, die Platon Gorgias in den
Mund legt, ist etwas sinister, aber noch immer Uberlegenswert.
Wenn es darum ginge, einen Arzt zu wahlen, wére der Rhetor im
Vorteil vor einem ausgebildeten Mediziner. (Wir wissen, wie
wichtig es fir die Therapie ist, dass eine Arztin auch wie eine
Arztin auftritt.)

Vermdogend ist freilich der Redner, gegen alle und Uber alles so zu reden,
daR er den meisten Glauben findet beim Volk, um es kurz heraus zu sagen,
woriber er nur will. (Gorgias 457a)

Damals wie heute haben die Politiker sich auf public relation-
Experten verlassen.17 Perikles und Alkibiades gehorten zu den
Schulern Gorgias’. Die Abhédngigkeit der politischen Akteuere
von Medienberaterinnen und Image-Konsulenten muss nicht wei-
ter ausgefiihrt werden. Das demokratische politische System, des-
sen erste Ausprégung im antiken Griechenland begegnet, scheint
dieser Hilfdienste jedenfalls zu bediirfen. Dennoch liegt eine
Erwiderung auf das Beispiel des Redners, den die Volks-
versammlung als Arzt wahlt, auf der Hand. Er wird sich in der
Regel nicht bewahren kénnen. Eine Person mag noch so popular

29

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 30

sein, mittelfristig wird sie an den Erfolgen ihrer Tatigkeit gemes-
sen und wenn es sich um eine Kunstfertigkeit handelt, lassen sich
die Ergebnisse nachprifen.

Warum antwortet Sokrates dann Gorgias nicht, dass sich das Volk
in einer Abstimmung zwar irren, eklatante Fehler jedoch Kkorri-
gieren kann? Redner sind einflussreich, auch sie unterliegen
jedoch letztlich dem Professionalismus einer arbeitsteiligen
Gesellschaft. Gorgias ist in Platons Dialog kein Demagoge, wie
etwa Thrasymachos in der »Politeia«. Er beschreibt den Einfluss
der Rhetorik und (bertreibt, um seine These zu verdeutlichen.
Dennoch ist er auch bereit, zuriickzustecken. Es ist (Platons Figur
des) Sokrates, der sich auf das Arzt-Beispiel fixiert und darin kei-
nen »Betriebsunfall«, sondern den Knackpunkt eines Argumentes
gegen demokratische Verfahrensweisen sieht. Ein Pragmatist
wirde die Bedeutung der Politikberatung im 6ffentlichen Leben
zur Kenntnis nehmen und sich tberlegen, wie sie sinnvoll zu kon-
trollieren ware. In einer Demokratie ist das Volk eben nicht nur
fur — moglicherweise irrtuimliche — Entscheidungen verantwort-
lich, sondern auch dafir, sie zu revidieren. Macht ist in dieser
Sicht immer die Machtbalance unterschiedlicher Einfluss- und
Kompetenzgruppen. Gorgias nimmt eine instabile Position ein.
Einerseits spielt er mit der Idee, ein erstes Prinzip der Gesell-
schaftslehre gefunden zu haben, andererseits ist er als Rhetor
einem Handwerksethos verpflichtet, das ihn genau zwischen den
Regeln seiner Kunst und deren Umsetzung durch ihre Schiler
unterscheiden l&sst. Ein Messerfabrikant ist nicht fir den Mord
verantwortlich, den jemand mit seinem Produkt begeht.

Wissensdurst

Sokrates dagegen ist von der Naturphilosophie nicht zum
Coaching athenischer Nachwuchstalente tibergegangen. Er fixiert
Gorgias auf eine schwache Stelle seiner Kunstfertigkeit und kano-
nisiert damit fur die folgenden Generationen den Zwiespalt zwi-
schen \olksherrschaft, Expertinnen und Philosophie. Gorgias
kann fur seine Rhetorik keine medizinischen (oder andere fach-

30

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 31

spezifischen) Kenntnisse in Anspruch nehmen. Dennoch sind
seine Uberschreitungen nicht einfach GroRsprecherei. Sie ant-
wortet auf das Bedurfnis, eine Basis fur das athenische
Gemeinwesen zu finden, dessen Entwicklung isonom von der
Birgerschaft verantwortet wird. Weder Seinsprinzipien, noch
Standesinteressen, kommen als Grundlage in Frage. Sokrates’
Auseinandersetzung mit Gorgias ist darauf konzentriert, dass sich
dessen Rhetorik als generelle Losung eines gesellschaftlichen
Steuerungsproblems anbietet und gleichzeitg einen Berufsstand
ausmacht. (Vergleichbar wére, dass die Expertise von
Vermdgensberaterinnen das Leben einer Gesellschaft bestimmt,
deren Zweck wirtschaftlicher Erfolg ist.) Die Unterscheidung,
welche Sokrates in diese Debatte einfuhrt, hat eine Theorie des
Erziehungsvorgangs angestoen. »Diinkt dich dies nun einerlei,
gelernt haben und geglaubt. Erlerntes Wissen und Glauben?
(n@Onoyy kal miotey)« (Gorgias 454d).

Naturlich besteht ein Unterschied zwischen Meinung und Wissen.
Gorgias stimmt ohne Schwierigkeiten zu; es handelt sich einfach
um einen Hinweis auf den Wortgebrauch. Der inhaltliche
Konflikt entziindet sich erst darin, was es heilt, zu wissen. Mit
Vorliebe stellen die Kommentatoren den Streitfall aus platoni-
scher Perspektive dar. Erstens: es besteht ein Unterschied; zwei-
tens: fehleranféllige, ungeféahre Weltansichten sind kein Wissen;
drittens: etwas zu wissen heif3t, sichere Kenntnis davon zu besit-
zen und diese Charakteristik fehlt beim bloRen Glauben. In dieser
Deduktion ist (ibersprungen, dass sich die Einstellungen, die wir
faktisch »Wissen« nennen, durchaus als fehleranféllig und in vie-
ler Hinsicht als ungenau beschreiben lassen und dass unerschit-
terliches Wissen eher einen Sonderfall der Begriffsverwendung
darstellt. Die Grenzen zwischen Meinen und Wissen sind, was die
Praxis betrifft, oft flieRend. (Meine ich, oder weill ich, dass
Pasching bei Linz liegt? ) So wie eine unsachliche Entscheidung
verbessert werden kann, kann sich eine faktische Meinung besté-
tigen oder eine erlernte Kenntnis als inkorrekt erweisen. Sokrates
zieht dagegen eine scharfe Linie. Vermutung und Kenntnis schlie-
Ren einander aus. Als Begriffsexplikation ist das, wie gesagt, ver-
tretbar. Aber der Rahmen der Debatte ist die bestimmende Funk-

31

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 32

tion der Volksversammlung und das aktuelle Beispiel des Red-
ners, der als Arzt durchgehen will. Die Lehre vom Wissen steht

im Kontext demokratischer Abstimmungen.

SokRrATEs: Denn du sagst eben, daf auch in Sachen der Gesundheit der

Redner mehr Glauben finden wirde, als der Arzt.

GoRalAs: Das sagte ich auch; bei der Menge ndmlich. (Evye 6xi®)

SokRATES: Und nicht wahr, dieses bei der Menge heif3t bei denen die nicht
wissen? Denn bei den Wissenden wird er doch nicht mehr Glauben finden

als der Arzt?

GoralAs: Darin hast du Recht.

Evye Oxlo heillt neutraler: vor dem Volk. Friedrich
Schleiermachers Ubersetzung betont die Weichenstellung, die
sich in dieser Passage vollzieht. Die Mehrheit fir den Redner
als Arzt kommt von den Ignoranten; die Sache beherrschen nur
wenige. Es ist jedoch nicht selbstverstandlich so, dass sich eine
grofRere Anzahl von Personen stédndig tauscht. Hier wird der
Demokratie ein Denkzettel verpasst. Ein glatt von der
Meinung abgehobenes Wissen wird einer Kleinen Gruppe von
Eingeweihten zugesprochen, die plakativ gegen die Meinungs-
bildungsprozesse der Bevdlkerung gesetzt ist. In diesem
Duktus ist es beinahe eine Garantie fir Wissen, nicht von der
Mehrheit anerkannt zu werden. Der sozial-epistemologische
Ort dieser émotiue liegt, so lassen sich diese Uberlegungen
zusammenfassen, an der Kreuzung dreier Wissensver-
fassungen. Fachwissen ist konstitutiv auf einen kleineren Kreis
beschrankt. Es bildet kompakte Inseln innerhalb des Flach-
wissens Uber die Lebensnotwendigkeiten, das jede und jeder
besitzen kann. Im Gemeinwesen werden die Grundentschei-
dungen dariiber getroffen, was als kompetent, aussichtsreich,
anerkennenswert und fair gelten kann. Dazu bedarf es eines
Orientierungswissens, das die handwerklichen und lebens-
praktischen Kompetenzen vermittelt. Es darf nicht partikulari-

32

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 33

stisch sein und sollte andererseits mehr als Leerformeln ent-
halten. Und nach den Vorgaben von Sokrates reicht auch ein
offener Prozess der Uberpriifung und Revision transienter
Uberzeugungen nicht.

Schén und gut

Wir haben es bisher so dargestellt, als hatte sich Sokrates fir ein-
zelne politische Fragen, z.B. fir Abstimmungsergebnisse der
Volksversammlung, interessiert. Aber die Rolle, die Platon sei-
nem Sprecher zuteilt, ist prinzipieller angelegt. Ich wechsle von
der dargestellten Episode zu einer grundsatzlicheren Uberlegung.
Sokrates geht von Beispielen aus, aber sein Interesse zielt auf die
hdchsten, staatstragenden Begriffe: das Gerechte, Schone, Gute
(vgl. Gorgias 459c). lhrer Kenntnis schreibt er die Kraft zu, das
Leben in Gemeinschaft richtig zu fuhren. In einer zentralen
Passage der Politeia demonstriert Sokrates, wie sich die
Philosophie von Einzelfallen zu Prinzipien erhebt.18 Es beginnt
harmlos, mit einer Worterklarung. Wie Weinliebhaber oder ehr-
geizige Zeitgenossen (Politeia 475a) haben auch Philosophinnen
ein Hauptziel, in ihrem Fall die codia. Was ist darunter zu ver-
stehen? Platon erldutert es zunéchst negativ. Wem das Interesse an
Informationen (pa@uata) fehlt, den werden wir nicht wisshegie-
rig (filomaj’hc oder einen »Philosophen« (dtrdcodov) nennen
(Politeia 475c), das heift also: intellektuell neugierig. Aber mit
dieser Begriffsbestimmung gibt es eine Schwierigkeit. Eine sol-
che Neugierde kann sich leicht verzetteln. Vieles ist zu sehen und
zu horen. Die Schaulustigen (d.oBtapovey) folgen sehr wohl
einem Wissensdrang. Sind sie darum Philosophen?

Ein zusatzliches Kriterium ist nétig. Das Interesse jener Personen,
um die es Platon geht, zielt nicht auf zahlreiche Kenntnisse. Sie
sind Schaulustige der Wahrheit (Politeia 475e). So etwas nennt
man heute ein »Alleinstellungsmerkmal«. Philosophinnen — und
nur sie — sind Wahrheitssucherinnen. Aus einer Worterklarung ist
ein Auswahlverfahren geworden. Es folgen Bedingungen, unter
denen intellektuell Interessierte sich als Philosophinnen qualifi-

33

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 34

zieren. Diese Uberlegungen sind weithin wirksam gewesen. Sie
durchziehen die gesamte Philosophiegeschichte und begegnen
uns, so wird zu zeigen sein, modifiziert auch in Wittgensteins
Tractatus, der 1921 eine logische Zusammenfassung der platoni-
schen Erkenntnisordnung bietet. Platons Ausfiihrungen kann man
als eine implizite Definition »der Wahrheit« lesen, auf welche
Philosophinnen aus sind. Er bemiht keine Géttin, wie
Parmenides, um »das unerschtterliche Herz der wirklich Gber-
zeugenden Wahrheit« ([DieLs/KrRANZ(1961)], Parmenides 4,29)
zu verkinden. Sein Ansatz beginnt mit der Gegeniberstellung
zentraler gesellschaftlicher Kategorien (Politeia 476a).

Schones und Hakliches, Gerechtes und Ungerechtes, gut und bdse
sind einander entgegengesetzt. Jede Bestimmung fiir sich ist eine,
im jeweiligen Gegensatzpaar sind es zwei.l® Was hat das mit
Wahrheit zu tun, es klingt nach Zahlenspielerei? »Also wenn
zwei, ist auch jedes von ihnen eins.« (a.a.0.) Die Verbindung zwi-
schen eins/zwei und Wahrheit bewerkstelligt der Aussagesatz und
seine Verneinung. »Das Schone« und »das Unschéne« sind sub-
stantivierte Pradikate, zwischen denen eine Negation »umschal-
tet«. »... x ist schon ...« kann in verschiedensten Kontexten
gesagt werden. z.B. »...x ist schdn und gut ...«, »...Xx ist schon
gewesen ...« etc. Platon bezieht sich dagegen auf eine elementa-
re Verwendungsweise des Pradikates, ndmlich die Verkehrung ins
Gegenteil. Er betrachtet sie fur einige passende Auszeichnungen,
darunter »gerecht« und »gut«. Alle verbindet diese Regel: Ein
Satz, der mit einem derartigen Pradikat gebildet wird, ist wahr
oder falsch, der negierte Satz umgekehrt. Die Dualitat wahrer und
falscher Aussagen halt die Bestimmungsstiicke zusammen. Platon
nennt sie €10n, Schleiermacher tbersetzt »Begriffe«.20

»€1doy« heilt umgangssprachlich »Aussehen«, »Gestalt«. Der
Terminus ist vom Aorist (einer Vergangenheitsform) des Verbums
»opdw« (sehen) abgeleitet (»€1dov«, gesehen), es handelt sich
also um eine Festlegung im Sehfeld. Wie wird daraus »Begriff«,
es gibt ja vielfaltige Erscheinungen zu sehen? Die Antwort ist das
eben genannte Auswahlverfahren. Platon fuhrt Bestimmungen
ein, die in bestimmten Sétzen eine bestimmte Rolle spielen. Sie
treten paarweise auf und werden aus der simplen Konstruktion

34

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 35

von Aussagesatzen extrapoliert. »Begriffe« heifen sie, sofern
dem »Ansehnlichen« das logische Muster klassischer Affir-
mation/Negation aufgeprégt wird. Etwas ist »begrifflich fassbar,
weil es in Pradikaten ausgesagt und in dieser Zugénglichkeit auf
die Regeln von wahr und falsch festgelegt ist. Darin liegt eine
drastische Restriktion. Sie ist in Platons Text durch den abrupten
Ubergang von den Schaulustigen zur Wahrheit markiert. Auf der
einen Seite die Eventgesellschaft: Platon verweist auf die
Volksfeste zu Ehren des Dionysos. Und andererseits die
Philosophen, welche »Wahrheit« sehen wollen, worunter zu ver-
stehen ist: logisch konstituierte Bestimmungsstrukturen des den-
kenden Lebens.

An dieser Restriktion héngt in der Folge eine der zentralen
Fragestellungen der européischen Philosophie und das
Grundmuster der Bildung. Platon hat auf die angedeutete Weise
»Begriffe« eingeflihrt, von denen jeder eins ist, »aber da jeder
vermoge seiner Gemeinschaft mit den Handlungen und korper-
lichen Dingen und den tbrigen Begriffen tberall zum Vorschein
kommt, auch jeder als vieles erscheint.« (Politeia 476a) Das ist
die umgekehrte Richtung. Die Selektion mit Hilfe der zweiwerti-
gen Logik ergibt, streng genommen, nur inhaltslose Satzteile, die
in antinomischer Relation stehen. Der Sprung von den
Anschaulichkeiten zur Wahrheitsfunktionalitat I&sst die Dingwelt
hinter sich. So gesehen mite »...ist x« stehen und nicht »...ist
schon« oder »...ist gerecht«. In dieser Abstraktion ist tber alles
und nichts die Rede. Die logische Begriffsstruktur reicht nicht,
wir brauchen auch Begriffe, also Bestimmungen, die wir prédi-
zieren und entsprechend verwalten konnen. Dieser Art sind
Gerechtigkeit und Schonheit. Sie kommen so zustand: ein jeder
Begriff ist nicht nur fir sich — im Gegensatzpaar — eins, er kommt
auch in der Welt zum Vorschein (ravtiayo6 davtalopevog).
Begriffe manifestieren sich.

Die néchste Frage ist natirlich, wie sie das tun kdnnen. Worin
besteht die Gemeinschaft (kowavia) der konstruierten Abstrakta
mit den Ausgangsvoraussetzungen? Wir haben es mit doppeldeu-
tigen »Gestalten« zu tun. Sie sind aus der Anschauungswelt durch
eine logische Konstruktion entriickt — und sind bemerkbar auch in

35

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 36

der Anschauungswelt. In diesen Gebilden kristallisiert sich die
sokratische Frage. Sokrates war mannigfaltigen Beispielen von
(z.B.) Gerechtigkeit begegnet und hatte wissen wollen, was allen
gemeinsam sei. Eine Antwort konnte der historische Sokrates,
soweit wir sehen, nicht finden. Platon hat zu diesem Zweck eine
Doppelgestalt erdacht, jene Bestimmung, die fiir sich steht und in
der Vielfalt erscheint. Sie ist eine Purifikation aus den verstreuten
Umstanden, und andererseits die Instantiierung jenes
Inhaltskerns, der im Reinigungsprozess sichtbar geworden ist.
Sichtbar? Das ist der Angelpunkt. Aus meiner Rekonstruktion ist
nicht erklarlich, inwiefern die Gestalt »Gerechtigkeit« gesehen
werden kann. Sie gibt eine Struktur an, der entsprechend
(Aussagen Uber) Sichtbarkeiten organisiert sind. Das ganze
Gewicht der platonischen Argumentation héngt indes daran, dass
es ein Sehvermdgen gibt, das auf das jeweilige 8oy selbst
gerichtet ist. So trennt sie die Normalverbraucher von den
Erwéhlten.

Die Horbegierigen und Schaulustigen, sprach ich, lieben doch die scho-
nen Tone und Farben und Gestalten und alles, was aus dergleichen gear-
beitet ist, die Natur des Schonen selbst aber ist ihre Seele unféahig zu sehen
und zu lieben. (Politeia 476b)

»Seele« (dlavowa) ist ein Verstandnisvermdgen, das im Fall der
Schaulustigen die Beschaffenheit des Schonen selbst nicht erfassen
— »sehen« (10¢iv) — kann. Und dann gibt es die Seltenen, die es
betrachten, wie es fir sich ist (6pav kab” avtd). Der zweifache
Aspekt des Begriffs ist unlésbar mit einer sozialen Partitionierung
verbunden. Philosophinnen sehen etwas anderes, sie sehen anders.
Sie wissen, zu unterscheiden, weil sie die Beziehung zwischen dem
Prinzip einer Gemeinsamkeit und den Instanzen herstellen, die sich
diese Gemeinsamkeiten teilen. Sie »schauen« »nach oben«. Sie
kennen Vorgaben auf héherem Abstraktionsniveau.

An diesem Textstlick aus dem 5. Buch der Politeia hat sich der
Grundriss einer Aufteilung gezeigt, in der sich das philosophische
Orientierungswissen gegenuber dem Fach- und Flachwissen eta-
bliert. Die Argumentation ist umstritten und weniger allgemein,

36

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 37

als es den Anschein hat. Sie bezieht sich nur auf Prédikate, die
leicht in Gegensatzpaaren darstellbar sind und z.B. nicht auf
»Mensch« (vgl. [ANNAS(1981)], 209). Sie erklart nicht, wie die
Teilhabe der Einzelfélle an der Form néherhin zu verstehen ist
(vol. [WHITE(1979)], 156) und sie operiert im Hinblick auf
Glauben und Wissen mit einer ungleichen Rollenverteilung:

Nur der Philosoph kann das Gute und das Schone an sich, in seiner ewi-
gen und unveranderlichen Natur sehen, damit einen Anspruch auf Wissen
anmelden und so fir sich reklamieren, Tuchfiihlung mit der eigentlichen
Wirklichkeit zu haben. [BLAckBURN(2007)], S. 89

Die Motive lieBen sich in Platons Werk weiterverfolgen. Sie
bestimmen darlber hinaus das Auftreten der Philosophie in der
abendlandischen Tradition. Ich werde dieser Entwicklung nicht
folgen und stattdessen einen Beleg dafur bringen, wie ein
Philosoph nach Jahrtausenden, unter vollig anderen Umsténden,
Gedanken entwickelt, welche der platonischen Einfiihrung von
Begriffen genau entsprechen. Der groRe Wurf, mit welchem Plato
den Storenfried Sokrates gegen das Volk und die Meinungs-
forscher rehabilitiert hat, war noch anfangs des 20. Jahrhunderts
so lebendig, dass er neu erfunden werden konnte.

Wittgenstein: Wie sich zeigt

Die Philosophie, welche das Schone selbst (adtd kaiév), und
viele andere Besonderheiten, sehen kann (dyvduevoc kaBopav)
(Politeia 476¢-d), ist im Kulturbruch vor dem 1. Weltkrieg im
Anschluss an die logisch-mathematischen Arbeiten Freges und
Russells zuriickgewiesen worden. Im néchsten Kapitel wird es
um die zentrale Funktion der Bildung in deren Selbstverstandnis
gehen, im Moment steht ein Aspekt im Vordergrund, der
Datenbanken implizieren wird. Er ist auf einen philosophischen
Entwurf zurlickzufihren, der den subtil ausdifferenzierten, trans-
zendentalphilosophischen und dialektischen Gedankengéngen
der post-idealistischen Philosophie eine einfache schematische

37

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 38

Konstruktion entgegensetzte. In Ludwig Wittgensteins Auf-
zeichnungen (Gber Logik 1913 und seinen Tagebiichern 1914-
1918 I&sst sich nachverfolgen, wie das erkenntnistheoretische
Instrument eines Aussagesatzes entsteht, der — siehe Platon —
Zige der Welt und Zlge der Logik tragt. »Philosophie ist die
Lehre von der logischen Form wissenschaftlicher Satze (und zwar
nicht nur der Elementarsétze.)« [WITTGENSTEIN(1969a)], S.186.
24 Jahre ist der Philosoph alt, der es unternimmt, der vielféltigen
Erscheinungswelt, welcher die Naturwissenschaften nachgehen,
eine einheitliche theoretische Fassung zu geben.

Zweipolig

Gleich zu Beginn legt sich Wittgenstein auf eine elementare
Doppelbetrachtung fest.2! »Jeder Satz ist wesentlich wahr-falsch.
Insofern hat ein Satz zwei Pole (die dem Fall, in dem er wahr ist,
und dem Fall, in dem er falsch ist, entsprechen.« (a.a.0. 188)
Diese »Bipolaritat des Satzes« (a.a.0.), die im Tractatus gra-
phisch durch »WpF« ausgedriickt wird (T 6.1203), greift Freges
Wahrheitswerte auf und betrachtet sie als integrale Bestandteile
des Behauptungssatzes. Er funktioniert durch diese Polarisierung.
Um mit dem Satz »Die Tulpe ist in der Vase« einen Geltungs-
anspruch zu verbinden, reicht es nicht, die Position der Blume im
GefaR zu beschreiben. Das ist die Darstellungsstruktur, es fehlt
der Test. Um Zustdnde anzusprechen, muss man (ber ihre
Beschaffenheit hinaus sagen kénnen, was der Fall ist, wenn der
Satz, der sie mitteilt, wahr und wenn er falsch ist.

Ich verstehe den Satz aRb wenn ich weil, dal} entweder die Tatsache
aRb oder die Tatsache, daf nicht aRb, dem Satz entspricht.
[WITTGENSTEIN(1969a)] 188f

Wittgenstein nimmt einen inhaltlich bestimmten Satzkern an.
Zum Beispiel konnte er die Umrisse eines FulRes beschreiben.
Und er fugt hinzu, dass diese Gestalt zweierlei besagen kann. (1)
Hier ist ein FuR, der derart aussieht; oder: (2) Hier ist ein FuB, der

38

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 39

derart aussieht, gerade nicht. Diese Gestalt ist nicht vorhanden,
sie ist ein Fulabdruck. Fiir eine Behauptung ist erforderlich, dass
auch der Gehalt der gegenteiligen Behauptung festliegt. In
Wittgensteins Konstruktion ist er das Negativ zum Positiv.

Diese erkenntnistheoretische Anknipfung an Freges Wahrheits-
werte erzeugt eine scharfe Dialektik. Der bipolare Satz als
Hauptinstrument zur Erfassung der Welt induziert eine Ontologie
von Gegensatzpaaren. Das ist der Preis fiir die Einfiihrung einer
vollstandig determinierten Negation. Dieser wahrheitsfunktionale
Operator ist deutlich von Negation im Sinn der Andersartigkeit zu
unterscheiden. (Die Differenz zwischen Fuft und Hand z.B. steht
auf einem anderen Blatt.) Die Festlegung Wittgensteins gehort zu
den wichtigsten Weichenstellungen auf dem Weg zur Weltsicht
des Tractatus. Einen wesentlichen Hinweis gibt folgende
Tagebucheintragung: »Es ist ndmlich schwer, was nicht der Fall
ist, nicht zu verwechseln mit dem, was stattdessen der Fall ist.«
(IWITTGENSTEIN(1969b)], 25.1.1914) Die eine Konstruktion ope-
riert mit einer gegebenen Aussagestruktur und sieht fir sie einen
positiven wie einen negativen Modus vor. Im Zusammenhang der
Abbildtheorie wird daraus ein Bild und sein Gegen-Bild. Ein
zweites Thema sind differierende Aussagestrukturen, andere
Bilder. Ihr Inhalt unterscheidet sich, sie unterliegen ihrerseits der
Bipolaritét.

Platon hat, so haben wir gesehen, mit Gegen-Satz-Paaren gear-
beitet, um die Philosophen vom \olk zu trennen. Ilhr
Sprachgebrauch hebt wahr und falsch hinsichtlich der verhandel-
ten Pradikate (gerecht, schon etc.) hervor. Sie sind in der Lage,
»Gerechtigkeit« zu beurteilen, weil sie sich auf die Sache selber
richten. Dabei genigt ihr »jax oder »nein«. Die verschiedenen
Beispiele fiir Gerechtigkeit sind nicht ihr Geschaft. Diese Uberle-
gungen verlaufen parallel zu Wittgensteins Entwurf. Sétze teilen
Inhalte mit, doch diese Funktion kénnen sie durch ihre jeweils
spezifische Aussagestruktur (Bildhaftigkeit) alleine nicht erful-
len. Der Inhalt muss definitiv an einen Weltzustand gekoppelt
sein. Diese Koppelung geschieht durch das Urteil und das bedarf
der Doppelperspektive zwischen wahr und falsch. Anders gesagt:
Was immer wir formulieren, wir setzen es durch Urteile mit der

39

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 40

Welt in Beziehung. Daraus ergibt sich riickwirkend eine
Bedingung fir Inhalte. Es kommen nur Aussagestrukturen in
Frage, die als die beschriebenen Bilder-Gegenbilder funktionie-
ren kdnnen. Das Urteilsverfahren induziert die mdglichen Inhalte:
jeweils ein Zustand oder seine Kontraposition.

Satze, welche diese Bedingungen erfillen, heien Elementar-
satze. Sie sind dadurch privilegiert, dass sie ohne logische
Verbindung mit anderen Satzen vorkommen. lhr Inhalt ist eine
Struktur, die im wahr-falsch-Verfahren erschépfend behandelt
wird. »Um die Gestalt des FuBRes zu erkennen, ist einzig und allei-
ne notwendig, dass jemand zwischen FuR und FufRabdruck ent-
scheiden kann.« Dann wirde es sich um einen Elementarsatz han-
deln. Das Beispiel zeigt gut, worin die Schwierigkeit besteht. Wir
verstehen »FuB« immer schon in Kontrast zu anderen Korper-
teilen — wie ist es mdglich, einen solchen Inhalt génzlich von den
beiden Urteilsoptionen her zu bestimmen! ? Das ist das Postulat,
es gabe etwas zu sagen, das nur und gerade jenen zuganglich
wird, die sein Auftreten in Satzen bejahen oder verneinen: die
Gerechtigkeit, ein elementarer Satz. Abgesehen davon, ob diese
Forderung plausibel ist, Platon und Wittgenstein erheben sie
beide.

Die ab-Funktion (d.h. die Wahrheitsfunktion h.h.) bleibt nicht vor dem
Elementarsatz stehen, sondern durchdringt ihn. ([WITTGENSTEIN(1969b)],
Tagebucher 29.11.1914

Das fuhrt dazu: »Der Satz stellt das Bestehen und Nichtbestehen
der Sachverhalte dar.« (T 4.1) Diesen Zusammenhang nennt
Wittgenstein eine »Sachlage« (T 2.11, 2.201-2.22).
Formvollendet

Der molekulare Aufbau der Welt im Tractatus erfolgt dadurch, dass
Elementarsdtze, deren Inhalt unmittelbar an ihre Wahrheits-
bedingungen gebunden sind, mittels der Wahrheitsfunktionen zu

komplexeren Sprachgebilden zusammengesetzt werden. Dies-

40

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 41

beziiglich ist die Uberpriifung von Behauptungen Rechenarbeit.
Doch es gibt einen anderen Aspekt, der direkt an die aufgezeigte
Affinitdt zwischen Wittgenstein und Platon anschlief3t.
Angenommen — per impossibile — »Die Tulpe steckt in der Vase«
sei ein Elemantarsatz. Dann ist er nicht von anderen Sétzen abhén-
gig, die mit ihm wahrheitsfunktional verknupfbar sind. Aber es ist
damit zu rechnen, dass andere Elementarsatze von diesem Typus
auftauchen. »Die Fllfeder steckt im Etui«, »Die Hénde stecken in
der Hosentasche« .... Diesen Sétzen ist eine Relation gemeinsam,
sie sind Instanzen des vorhin abstrakt symbolisierten »aRb«. Eine
solche Relation gehdrt zum Inhalt jener Sétze, von denen wir eben
sagten, dass sie auf der Urteilsfahigkeit beruhen. Diese Fahigkeit
muss sich offensichtlich auf diese Inhalte beziehen. Sie benétigt
die Kompetenz, gleichartige Strukturmomente in verschiedenen
Aussagen zu erfassen und ihr Bestehen — je nachdem — als gegeben
oder nicht-gegeben zu behaupten. Das Erfordernis ist platonisch
einfach auszudriicken: Sie muss in diesen Gebilden die gemeinsa-
me Form herausfinden, die stets denselben Beitrag zur
Bejahung/Verneinung des gesamten Satzes liefert.

Der Inhalt partizipiert an der (bei Wittgenstein logischen) Form.

Es muR also verschiedene Gebilde mit denselben logischen Ziigen geben;
das Dargestellte wird eines von ihnen sein, und es wird sich bei der
Darstellung darum handeln, dieses von anderen Gebilden mit denselben
logischen Ziigen zu unterscheiden (da ja sonst die Darstellung nicht ein-
deutig wére). [WITTGENSTEIN(1969b)], Tageblicher 22.10.1914

Der umgekehrte Weg, von den Einzeldarstellungen zur »dahinter-
liegenden« Form, wird im Tractatus durch die »Satzvariable«
beschritten.

Der Ausdruck setzt die Formen aller Satze voraus, in denen er vorkom-
men kann. Er ist das gemeinsame charakteristische Merkmal einer Klasse
von Sitzen. (T 3.311)

Der Ausdruck wird also durch eine Variable dargestellt, deren Wert die
Sétze sind, die den Ausdruck enthalten. (T 3.313)

41

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 42

Die Welt besteht aus einer hochdifferenzierten sachlichen
Struktur, die sich in unseren Sétzen dadurch manifestiert, dass sie
gewisse Gestaltmomente teilen. An diesen Stellen sind die betref-
fenden Sé&tze logisch gleich. Sie enthalten allgemeine Zlge.
Sokrates’ Frage nach dem Wesen einer Erscheinung oder
Verhaltensweise ging nach dem allgemeinen Prinzip, welches die
Einzelfélle bestimmt. Wittgenstein hat eine Methode entwickelt,
wie solche Wesensbestimmungen in unserer Sprache auftreten.
»Meine ganze Aufgabe besteht darin, das Wesen des Satzes zu
erklaren.« ([WITTGENSTEIN(1969b)], 22.1.1915) Dazu muss er
verstandlich machen, wie sich die prinzipielle Beschaffenheit der
Welt in Sétzen abbildet.

Das heift, das Wesen aller Tatsachen anzugeben, deren Bild der Satz ist.
Das Wesen alles Seins angeben. (a.a.0., vgl. [WITTGENSTEIN(1969b)],
Tagebiicher 2.8.1916)

Der einzigartige Effekt des Tractatus liegt darin, dass er den alt-
ehrwirdigen metaphysischen Fragestellungen eine plakative logi-
sche Fassung gibt. Das Wesen erscheint als Satzvariable. »Sie
entspricht einer logischen Form — einem logischen Urbild.« (T
3.315) Man kann das getrost €80y nennen. Die Zustande der
Welt werden durch Satze abgebildet. Aber die Welt ist nicht ein-
fach die berihmte »Gesamtheit der Tatsachen« (T 1.1), sie ist —
genauer gesagt — die Gestalt, die diesen Tatsachen zugrund liegt.
Tatsachen besitzen Formen, Satze zeigen Struktur.

Vorbildlich

Diese Betrachtungsweise ist seit den Griechen mit dem mensch-
lichen Abstraktionsvermdégen und philosophischen Theorien zur
Begriffsbildung verkniipft. Die Formen Platons sind ausgewéhl-
ten Personen zugénglich. Frege hat eine logische Prézisierung
von »Begriff« vorgelegt, der gemal Begriffsausdriicke Eigen-
schaften bezeichnen, die ein Satz Dingen zuschreiben kann.
Begriff ist demnach nicht ein greifbares Positum, sondern die

42

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 43

geregelte Zuordnung solcher Posita zu wahren und falschen
Urteilen. »Rot« bedeutet: die Menge aller Dinge, welche wir
zutreffend als rot bezeichnen. In Wittgensteins Version ist der
Begriff »rot« eine Variable, die in allen S&tzen vorkommt, deren
Terme sich auf Dinge dieser Beschaffenheit beziehen. An-
gesichts dieser Kontinuititen ist auch die alte Frage aktuell, wie
sich diese nicht-dingliche, ibergeordnete Entitit den handfesten
Gegebenheiten mitteilt. Seit Platon den Schaulustigen den
Zugang zu Formen abgesprochen hat, ist Begriffskompetenz oft
mit hoheren Fahigkeiten assoziiert. Die Mitteilung Uberquert
dann den Graben zwischen der Ebene der Prinzipien und jener
der Greifbarkeiten.

Sobald platonisierende Schemata das Denken bestimmen, ist ein
solches Gefélle unausweichlich. Wittgenstein hat es im Tractatus
in Erinnerung gerufen und sogleich auf spektakuldre Weise unter-
hohlt. Urbilder, die in seinen (Satzen als) Bilder auftreten, besit-
zen einen Extra-Wert, gerade wie die Formen, welche nicht alle
sehen konnen. (»Den Wald vor lauter B&umen nicht.«) Der
Schwenk vom Bild zum Urbild flhrt zur Allgemeinheit und zum
»Wesen der Welt«. Doch es ist eben dieser Ubergang, den
Wittgenstein in einem zweiten Schritt untersagt. Er verscharft
dazu ein bereits bei Frege angelegtes semantisches Dilemma.
Namen bezeichnen Gegenstdnde — was bezeichnen dann
Begriffsausdriicke? Sind das »Gegenstdnde« hoherer Ordnung?
So erhalt man genau den Sachbereich der Sonderklasse.
Wittgenstein schneidet den Ubergang ab.

Ein Name steht fir ein Ding, ein anderer fiir ein anderes Ding und unter-
einander sind sie verbunden, so stellt das Ganze — wie ein lebendes Bild
— den Sachverhalt vor. (T 4.0311)

Kein Name kann fir die Verbindung stehen, das ist Wittgensteins
Intervention gegen Verdinglichung.

Dann fragt sich allerdings: wie kommen wir an die Verbindung
heran? Im gewdhnlichen Sprachgebrauch erlauben wir uns doch
die Nennung auch solcher Gegebenheiten.

43

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 44

Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm
...Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. (T 4.121)

Die Urbilder sind im Satz prasent, sie kdnnen aber nicht durch
Satzteile bezeichnet werden. Das kommt daher, dass die Funktion
der Bezeichnung fiir Gegenstandsausdriicke reserviert ist.
Wittgenstein ersetzt die Benennung 2. Stufe durch eine
Terminologie, die er aus der Bildwelt bezieht. Im Satz »fa« zeigt
sich das Vorkommen eines Gegenstandes. Es ist unstatthaft, »a«
einen Gegenstand zu nennen, denn »a« steht fur das
Strukturmerkmal, das allen Gegenstdnden gemeinsam ist. Von
hier nach dort fiihrt kein Ubergang, sondern ein Gestalt-Switch.
(Kein Bestandteil einer Architekturskizze bezieht sich darauf,
dass der Raum ein Tempel ist.) Fur Wittgenstein ist an solchen
Stellen das Gesprach zu Ende. »Was gezeigt werden kann, kann
nicht gesagt werden.« (T 4.1212)

Diese Strategie zitiert die Begriffswelt und verweigert ihr gleich-
zeitig die Mdglichkeit, zur Sprache zu kommen. Indem sie ihr den
\orzug des Erscheinens gibt, nimmt sie ihr die Gelegenheit, sich
feststellen zu lassen. Dadurch erhalt der Tractatus sein eigentimli-
che Flair von Weltuntergang. Einmal, gerade bevor nichts mehr
gesagt werden kann, deckt sich die sinnvolle Sprache insgesamt
mit der Welt. Die menschliche Ausdrucksmdglichkeit hat die
Beschaffenheit der Wirklichkeit getroffen. Fur Interpretinnen des
Tractatus bietet sich die Gelegenheit, die damit angestoRene
Dialektik von Ethik, Asthetik und Unsinn zu exponieren. Hier soll
stattdessen auf einen Effekt verwiesen werden, der sich aus der
Gegeniiberstellung der Bipolaritat der Sprachreprésentation beim
frihen Wittgenstein und Platons Extratour fir Philosophinnen
ergibt. Das Bezeichnungsverbot fiir allgemeine Welt-Determinan-
ten ist nicht nur ein eleganter Schachzug, mit dem Wittgenstein
offene Fragen der Begriffskonstruktion Freges und der Russell-
schen Typentheorie in einem strategischen coup d’etat abschlief3t.
Es ist ganz allgemein eine Absichtserklarung gegen Versuche, das
Auftreten platonischer Formen in der Welt begreiflich zu machen.
Das hervorgehobene Sehvermdgen richtet sich, sagt Sokrates in
der Politeia, auf das Schone und Gerechte selbst, nicht auf scho-

44

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 45

ne oder gerechte Gegebenheiten (Politeia 479, 480a). Zwischen
den beiden Bereichen muss jedoch ein Zusammenhang bestehen.
Die »Teilhabe« ist schon angesprochen worden. Dieser ontologi-
schen Kategorie korrespondiert auf der Seite der Erkennt-
nisfahigkeit ein abgestufter Zugang zum Erscheinen der £18a. Die
Menge der Schaulustigen stellt sich diverse Gerechtigkeiten vor,
die Philosophinnen, mit Zugang zu der Gerechtigkeit, wissen,
was gerecht ist. In dieser Spange ist das Verhaltnis zwischen uner-
leuchtetem und philosophischem Erkenntnisstatus traditionell
immer wieder beschrieben worden. Sie trennt und halt zusam-
men. Indem sie eine Qualitatsdifferenz einfuihrt, provoziert sie die
Frage, wie sie zu Uberbriicken wére. Anders gesagt: Sie etabliert
Philosophie als versteckte Attraktion. Diese Spannung durch-
schneidet Wittgensteins Bezeichnungsverbot. Zwischen Meinung
und Wissen besteht keine Entwicklung, nicht einmal ein
Erkenntnissprung. Was bei Platon Wissen verbdirgt, ist von der
Welt aus unzugénglich. Es ist nicht abgeschafft; die logische
Form der Welt ist — ganz im Gegenteil — zu hdchster Dignitat
erhoben. Doch es gibt keine Elite, die sich ihrer Wirde nahern
kann.

Bildung ist in einem wichtigen Sinn der Ann&herungsprozess, den
Platons Konstruktion induziert. Der friihe Wittgenstein ist dann
die Antithese eines Bildungsphilosophen. Das wird gerade daran
greifbar, dass er eine Abbildungstheorie der Sprache und eine
Urbild-Theorie des Allgemeinen vertritt. Die erste definiert die
Bedingungen, unter denen jede Kommunikation steht; die zweite
gilt ebenfalls generell, nur eben negativ: das Wesentliche ist nicht
von dieser Welt, darin sind alle gleich. An diese Konstellation ist
zweifach anzuknupfen. Im néchsten Kapitel wird nochmals auf
Plato zuriickgegriffen. Bisher ist nur die eine Passage kommen-
tiert worden, welche das Jenseits fur die Volksmeinung herausar-
beitet. Es fehlt Platon als Pddagoge. Bevor davon die Rede ist,
wird Wittgensteins Gegenreaktion um einen Grad verschérft. Die
Weltordnung, welche er ein gutes Stiick vor der Erfindung der
digitalen Rechenmaschine entworfen hat, weist deutliche
Parallelen mit einem zentralen Anwendungsgebiet dieser
Maschinen auf, mit dem Design von Datenbanken. Uber die

45

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 46

Zwischenstation einer Tractatus-Ontologie ist deren Inven-
tarisierung der Wirklichkeit mit technisch entriickten Kategorien
und ihrer Festschreibung als Formen der Welt verbunden.

Datenbanken

Naturwissenschaftliche und technische Lehrbiicher beginnen
haufig mit einem knappen Ruickblick auf die Zeit, bevor die
jeweilige Orthodoxie sich durchgesetzt hat. Eine historische
Reminiszenz genligt zur anfénglichen Motivation. Viele
Einfuhrungen in Datenbanksysteme heben hervor, dass es »fri-
her« Gblich war, Daten durch jene Programme verwalten zu las-
sen, die sie jeweils zur Erfullung ihrer Aufgabe benétigen.
Telefonnummern koénnen von einem Textverarbeitungspro-
gramm, einer Buchhaltung oder einem elektronischen Adress-
buch benétigt und verwendet werden. (Vergleiche etwa
[HEUER/SAAKE (1997)], S.1ff. Entsprechend vielféltig sehen dann
die Speicherformate und die Mdglichkeiten der Datenmani-
pulation aus. In diese Unibersichtlichkeit brachte das heute
gebrauchliche 3-Stufen-Modell Ordnung. Es unterscheidet (1)
das Niveau der faktischen Datenspeicherung von der (2) Logik,
welche die Datenerfassung und -abfrage bestimmt. Darauf wer-
den (3) externe Schnittstellen appliziert, die sich — im Rahmen
dieser Logik — der Informationen fiir ihre jeweiligen Zwecke
bedienen. In den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts kri-
stallisierten sich die Grundprinzipien jener Datenbanklogik her-
aus, die es heute ermdglicht, unabhéngig von Betriebssystemen
und Applikationen, sowie neutral im Internet verteilt, satz&hnli-
che Informationen nach einem gemeinsamen Format zu speichern
und in Suchvorgingen aufzuschliisseln.22

David Gugerli hat die Konflikte beschrieben, die sich zwischen
Technikern und Akademikern zur Frage der zweckentsprechen-
den Bearbeitung groRer Datenbestdnde entwickelten. [GUGERLI
(2009)], [GUGERLI(2007)] Die Verhéltnisse zu Beginn waren, wie
bei jeder Landnahme, von Zufallen bestimmt: wer besitzt welche
Maschinen, Programme, Kunden? Vielfache Konkurrenz- und

46

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 47

Kooperationsmuster waren spontan entstanden. Zwei wider-
spriichliche Tendenzen, deren Konflikt spater auch in der
Textverarbeitung und bei Webbrowsern sichtbar wurde, bestimm-
ten das Terrain. Auf der einen Seite entwickelten Ingenieure
Projekte flir gegebene Maschinen und eine an sie gebundene wirt-
schaftliche Nutzung. Das fuhrt zur Konkurrenz am Markt und zu
Versuchen, die Vorteile proprietarer Kontrolle zu optimieren.
Dem widerspricht, andererseits, die Logik der Vernetzung. lhr
entsprechend wird der grolte Effekt erzielt, wenn Ressourcen
quer Uber den Globus gleichartig verteilt und bearbeitet werden.
Das verlangt die Standardisierung der betreffenden Routinen. Der
Wirtschaft erschloss sich ein riesiger neuer Markt — der allerdings
tendentiell die Strategie der abgekapselten Produkte méchtiger
Akteure in Frage stellte.

Die Fragen des passenden Strukturmusters fiir Datenbanken war
umstritten. Charles Bachmann arbeitete mit einem sogenannten
Netzwerkmodell. Das Format der Datenerfassung war ein Graph,
der verzweigte Beziehungen zwischen den Knotenpunkten vor-
sah. Edgar F. Codd schlug eine abstraktere Architektur vor, wel-
che ohne die Differenzierungen der Netzstruktur auskam.
[CopD(1970)] Sie waren nach seiner Ansicht zu aufgabenspezi-
fisch; ihre Bearbeitung war nicht generalisierbar. Codds Design
hat sich schlief3lich durchgesetzt [[AsITEBOUL ET AL.(1995)], S.4]
Die formale Grundlage dafiir bezog Codd aus der Mengenlehre.
Das kartesianische Produkt zweier Mengen ist die Verkniipfung
eines jeden Elements der ersten mit jedem Element der zweiten
Menge, dargestellt in geordneten Paaren.

AxB = {(a, b)lac A, be B}
Im Beispiel:
A={a}, B={b}
AxB={(a, a), (a, b), (b, a), (b, b)}

Eine Relation ist eine Teilmenge des kartesischen Produkts von
Mengen. Beispielsweise ist Identitdt im Rahmen von A'B die
Angabe jener Elemente der betrachteten Mengen, die — informell
gesagt — sich selbst gleich sind:

47

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 48

1={(a, a), (b, b)}
Fur A={2,3} und B={4,5} ist die Relation »kleiner
als«: {(2,4), (2,5), (3,4), (3,5)}.

Aus diesen Definitionen kann man ein einfaches und dennoch
machtiges Instrument zur strukturierten Erfassung elementarer
Gegebenheiten gewinnen. Eine abzubildende »Welt« wird durch
eine Menge von Relationenschemata beschrieben [[HEUER/SAAKE
(1997)], S.94). Solche Schemata geben jeweils eine Zusammen-
stellung von Eigenschaften an, die das Modell erfasst. Also z.B.
den Vornamen, Nachnamen und die KdrpergrdfRe einer Person.
Das kann man sich leicht als Tabelle vorstellen:

\Vorname Nachname KdérpergrofRe
Helga Hansen 1,70
Herta Holleritsch 1,79
Hortensia Heugl 1,67

Das Schema definiert die relevanten Beschaffenheiten der »Welt«
und ihre Zusammenstellung. Die Spalten vertreten die einzelnen
Charakteristika, die Zeilen jeweils eine ihrer registrierten Kombi-
nationen. Das »kartesische Produkt« Uber allen Attributmengen
des Schemas stellt alle moglichen Kombinationen der definierten
Eigenschaften dar. Als Relation bezeichnet man, wie oben, eine
Teilmenge davon. Sie steht fiir eine Struktur, die fur die angege-
benen Strukturelemente existiert. Je nach den Eintragen in der
Datenbank besteht die Kérpergrof3e von Personen z.B. in den ver-
zeichneten Werten. Damit ist nicht gemeint, dass sie jeweils den
notierten Wert hat, sondern allgemeiner: der Inhalt des Begriffes
»Kdrpergrofe« ist die Summe der betreffenden Eintrége bezogen
auf das Strukturschema. Die Werte, die den Attributen zuge-
schrieben werden, sind nur innerhalb der Tabelle sinnvoll.

Datenbanken bestehen aus mehreren Schemata und den darin rea-
lisierten Instanzen (Relationen) der Strukturelemente. Sie sind in
Codds Theorie nach formalisierten Prinzipien miteinander ver-
bunden und konnen mit einer algebraischen Abfragesprache
durchsucht werden. Diese Spezifikationen sind hier nicht das

48

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 49

Thema. Hervorzuheben ist ein Umstand, der in der vorgestellten,
mengentheoretisch formulierten Modellierung einer »Welt« nicht
ins Auge springt. Jede Zeile einer Relation, d.h. jedes Tupel, das
sich aus bestimmten Werten fiir die im Schema vorgegebenen
Attribute zusammensetzt, ist — auf die zu modellierende »Welt«
hin betrachtet — eine Aussage (vgl. [DATE(1995)], S.97). »Helga
Hansen 1,70« ist mehr, als eine Aneinanderreihung von Zeichen
und auch keine Liste von Gegebenheiten. Das Schema, das die-
sem zusammengesetzten Ausdruck eine Form vorgibt, ist kon-
struiert, um bestimmte Verhéltnisse in einem Sachbereich wieder-
zugeben. Die Bezeichnung »Attribute« verrdt schon, was der
Zweck der Spalten ist: sie registrieren Eigenschaften der erfassten
Domane. Dazu ist die Vorlage entworfen. Den Zweck der
Abbildung kann ein System allerdings einfach durch Isomorphie
erreichen. Ein Foto Helga Hansens leistet das auch. Um aus der
Zeichenkette eine Aussage zu machen, bedarf es eines zusétz-
lichen Gedankenschritts.

C.J.Date erinnert an den Kontext der formalen Konstruktion:

We have not stressed the point thus far, but it should be intuitively obvious
to the reader that every relation, base or derived, has an intended inter-
pretation or meaning. Moreover, users must be aware of those meanings
if they are to use the database effectively. [DATE(1995)], S.97

Die Bedeutung unseres Beispiels ist natrlich, dass Helga Hansen
1,70 m groB ist. In Dates sprachanalytischer Wiedergabe:

Formally, the foregoing statement is an example of what is called a pre-
dicate, or truth-valued function .... Substituting values for the arguments
is equivalent to invoking the function (or »instantiating« the predicate),
thereby yielding an expression, called a proposition, that is either true or
false. [DATE(1995)], S.97

Die Semantik der Datenmodelle beginnt mit Namen, Attributen
und Behauptungen. Ein Eintrag kann als die Feststellung gelesen
werden, dass es sich in der vorausgesetzten »Welt« auf diese
Weise verhalt. Korrelativ muss man auch Gegenbehauptungen

49

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 50

anerkennen, also Einsetzungen in das Schema, welche diese
Bedingung nicht erflllen. Fir den Datenbank-Gebrauch sind sie
uninteressant.

And at any given time, of course, the relation contains exactly those tuples
that make the predicate evaluate to true at that time. [DATE(1995)], S.97

Doch die Semantik der Behauptungssétze wirft eine Frage auf.
Sie verlangt eine Negativoption zum positiven Urteil und damit
entsteht eine Unschérfe. Einen Satz zu verneinen heift logisch:
genau der Gegensatz trifft zu. So scharf muss es aber nicht ver-
standen werden, es kann auch heiflen: dieser »Satz« lasst sich
nicht behaupten; er gibt keinen Sinn. Einerseits: der Sachverhalt
besteht nicht, andererseits: der Ausdruck eignet sich nicht zur
Behauptung, z.B. fehlt eine Angabe oder sie ist fehlerhaft.

Wir sind mit dieser Komplikation unversehens in die N&he der
Konstruktionen geraten, die Wittgenstein in den Vorarbeiten flr
seinen Tractatus anstellt. C.J.Date beschreibt die »base relations«
als Elementarsétze der Datenbank.

A base relation is a named relation that is not a derived relation (in other
words, base relations are autonomous [DATE(1995)], S.95.

Zwischen der philosophischen und der technischen Aufgaben-
stellung bestehen wichtige Unterschiede. Wittgenstein setzt ein
plakatives Sprache-Welt-Verhéltnis voraus und kimmert sich
nicht um die faktische Umsetzung seiner postulierten atomisti-
schen Welterfassung. Date dagegen buchstabiert das Verhéltnis
zwischen den elementaren Relationen und ihren Konstrukteuren
aus. Seine atomaren Satze stammen aus dem Datenbankdesign.
Sie werden stipuliert, um Weltausschnitte operational erfassen zu
konnen. Wittgensteins »Welt« und Dates »reality« (vgl.
[DATE(1995)], S.111) kommen aus verschiedenen Bezugsrahmen,
doch die Themenstellungen sind eng verwandt. Das beginnt mit
den eben angesprochenen Problemen der Negation.

Wittgenstein bipolaren Elementarsatzen konnten, das legen die
Erklarungen C.J. Dates nahe, Basisrelationen entsprechen, die

50

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 51

wahr oder falsch sind und dementsprechende Sachverhalte
wiedergeben. Wittgensteins Negation, so haben wir gezeigt, fihrt
genau zum Gegensatz, andere Sétze sind nicht betroffen. Darin
besteht die Unabhéngigkeit des Elementarsatzes. Das ist eine
Restriktion, die auch fur Datenbanken gilt, dort aber praktisch
geldst wird. Es gibt zwei Mdglichkeiten dafiir, dass ein Eintrag
verworfen wird: wenn er einem bestehenden Eintrag, oder den
Regeln fur Eintrdge widerspricht. Auf diese Weise sichern sich
Datenbanken innere Konsistenz und Relevanz fur ihre »Welt«.
Die ist eben nichts anderes, als die Entwickler in ihre
Relationsschemata eingeplant haben. Andere Zusammen-
stellungen von Attributen wéren eine andere Datenbank. An die-
ser Stelle zeigt der Vergleich mit Wittgenstein einen entscheiden-
den Punkt. Auch Wittgensteins Elementarsatze bestehen in nichts
anderem, als in der Aneinanderreihung von Namen nach einer
Ordnung. »Tulpe, Vase« und »Feder, Etui« sind z.B. Eintrdge in
einer Tabelle, die genau das Verhéltnis »...steckt in ...« erfasst.
Es handelt sich um einen Zug in der logischen Form der Welt.
Und diesbezuglich ist Wittgenstein, wir haben es gesehen, heikel.
Die logische Form der Welt und der Strukturannahmen einer
bestimmten Datenbank liegen auf unterschiedlichem Niveau,
aber sie treffen einander in dieser Eigentimlichkeit: mittels der
Sprache, welche diese Formen enthélt, lassen sich keine
Aussagen Uber solche Formen treffen. Das heil3t bei Datenbanken
einfach, dass ihre Eintradge keine Information dartiber enthalten
kénnen, welche Eintrdge ausgeschlossen werden. Und im
Vergleich wird nun deutlich, worauf Wittgensteins groRflachige
Verbote hinauslaufen. Sie betrachten die gesamte menschliche
Sprechféhigkeit wie eine Uberdimensionale Datenbank, deren
Schemata sé&mtliche Ausdrucksmdglichkeiten hinsichtlich der
Erfahrungswirklichkeit enthalten. In den Elementarséatzen spie-
gelt sich diese Welt und ihre eigene Form kdnnen sie ebensowe-
nig zum Thema machen, wie die Eintrdge einer Tabelle die vor-
ausgesetzte Tabellenstruktur. »Der Familienname« ist — daten-
banktechnisch — nichts anderes, als die Summe der Eintrdge in
einer eigens designierten Rubrik. Er ist in diesem Zusammenhang
quasi das Urbild aller Familiennamen. So schliefit die Daten-

51

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 52

bankentwicklung an die platonische Tradition an. Sie konstruiert
eine Welt, in welcher Typologien herrschen, denen die einzelnen
Umstande unweigerlich unterliegen. Man konnte nun die Frage
prufen, wie »selbstandig« derartige Formen sind. Offenbar bedur-
fen sie einer Instantiierung. Damit hat sich die europdische
Philosophietradition lange beschaftigt. Hier genligt die einfache
Weichenstellung: Satze implementieren Formen, zu denen sie als
Satze keinen Zugang haben.

Der Vergleich des Tractatus mit der Architektur von Datenbanken
beleuchtet ein zentrales Thema in der Verwendung platonischer
Motive durch Wittgenstein und er macht gleichzeitig deutlich,
wie kunstlich hochgespielt es ist. Bezogen auf Datenbanken lasst
sich die Spannung und ihre Auflésung handgreiflich beschreiben.
Die Sprache der Modellierung ist das eine, die Sprache, mit deren
Hilfe die Modellierung festgelegt wird, das andere. Zwischen bei-
den bestehen wichtige Unvereinbarkeiten, wie jede Benutzerin
weil}, die eine notige Differenzierung nicht in einem Formular
unterbringt. Im Verhdltnis der beiden Sprachen wird ein weiter-
reichender Konflikt sichtbar, ndmlich die Diskrepanz zwischen
Personen, welche die »Welt« nach gewissen Prinzipien gestalten
und anderen, welche den Vorgaben zu folgen haben. Dieses
Kompetenzgefalle ist allerdings in einen weniger scharf umrisse-
nen Zusammenhang eingebettet, der seinerseits sprachlich ver-
fasst ist. Die Benutzerinnen kdnnen mit den Programmiererinnen
Uber Datenbanken sprechen. Die internen Restriktionen der
kiinstlichen »Welten« halten sie nicht davon ab, tiber die Attribute
und Zusammenstellungen zu reden, die ihnen vorgelegt werden.
Die Sprache der Verstandigung zwischen Personen gestattet die
Bezugnahme auf (den Zweck der) Begriffskonstrukte. Sie enthalt
die Mdglichkeit eines quasi-platonischen Aufstiegs, in dem die
Basisstufe Uberwunden werden und der Zugang zu hoher gela-
gerten Blickpunkten erreicht werden kann.

Die ikonoklastische Provokation des friihen Wittgenstein bestand
darin, eine solche fortschrittsfreundliche Kompromissbildung zu
verwerfen und diese Weigerung der gesamten Philosophie als
Doktrin vorzuschreiben. Es beginnt 1913 in den »Aufzeich-
nungen Uber Logik«:

52

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 53

Es gibt kein Ding, das die Form eines Satzes wére, und es gibt keinen
Namen, der der Name einer Form ist. Folglich kénnen wir auch nicht
sagen, dal eine Beziehung, die in gewissen Fallen zwischen Dingen
besteht, gelegentlich auch zwischen Formen und Dingen besteht.
[WiITTGENSTEIN(19693)], S.202ff

Freges Unterscheidung zwischen Gegenstandsausdruck und
Begriffsausdruck wird hier zu einer glatten Disjunktion, die
gegen Russells Analyse von Behauptungssatzen gerichtet ist. Es
klingt wie ein Disput zwischen Logikern, aber Wittgensteins
Einwand enthélt einen Nebenton, der die scheinbare Detailfrage
als Platzhalter eines pédagogisch-ethischen Imperativs ausweist:

Russells Komplexe sollten die niitzliche Eigenschaft haben, zusammen-
gesetzt zu sein, und damit noch die angenehme Eigenschaft verbinden, als
einfach behandelt werden zu kénnen. Aber schon dies allein macht sie
unbrauchbar als logische Typen (Formen), denn sonst muBte es Sinn
haben, von einem Einfachen zu sagen, es sei zusammengesetzt.
[WITTGENSTEIN(1969a)], S.202]

Zusétzlich zur dargestellten Unterwanderung der Typentheorie,
die Namensgebung auf verschiedenen Niveaus ermdglicht, ent-
halt diese Passage auch den Hinweis auf ein im Hintergrund aus-
schlaggebendes Motiv der Wittgensteinschen Regelungen.
Wittgenstein stoRt sich an der Kombination von nitzlich und
angenehm. Die Freiheit, Sprache unprézise zu verwenden und
ganz verschiedene Gegebenheiten mit einem Namen zu versehen,
ist praktisch hilfreich. Und es wére angenehm, das mit der
Erlaubnis zu verbinden, das so Benannte als »einfach« zu behan-
deln. Doch diese Annehmlichkeit hat einen Preis. Sie verwischt
systematisch, dass die Konfiguration eines Satzes anders beschaf-
fen ist, als die in ihm auftretenden Namen. So angenehm darf man
es sich — sagt der Meister — nicht machen.

Die Vorschrift ist in der Logik fehl am Platz. Sie zeigt, dass
Wittgensteins Ethik seine »Aufzeichnungen« tyrannisiert. Sie
macht aber, darliber hinaus, auch deutlich, dass er jeden Versuch,
Formen in das Gesprach der Weltbevélkerung einzubiirgern,

53

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 54

blockieren wollte. Hier gibt es keine Bildung; ihr Fernziel ist vom
Ausgangspunkt abgeschnitten. Die Alternativen sind Selbst-
verstidndlichkeit und Wesensschau. Philosophinnen, die sich
berufsmaRig mit Formen beschéftigen, die sich in den Zustédnden
der Welt zeigen, verlieren ihren Vorsprung und ihre Aus-
drucksmoglichkeiten. Soweit die erste Linie von Plato bis zur
Gegenwart. Sie endet damit, dass die Philosophie sich gegen den
Aufstieg zur Ideenwelt immunisiert. Aber wir haben bloR eine
einzige Stelle Platons zur Orientierung verwendet. Der Bildungs-
aspekt ist nur beil&ufig angesprochen worden. Die zweite Linie,
die im Folgenden nachzuzeichnen ist, beginnt nochmals bei
Platon und zwar direkt bei einer pddagogischen Suggestion.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 55

Die Form der Wahrheit

Platon 2: Nach oben

Peter Weirs Film »The Truman Show« macht aus Platons Hohle
einen riesigen, aussengesteuerten Kuppelbau, in dessen Innerem
das Leben des Protagonisten fiir einen TV-Sender als reality show
inszeniert wird. In den Gewohnheiten des Alltags begegnen klei-
ne Widerspriiche, die Truman Burbank zunehmend misstrauisch
machen.23 Die Scheinwelt, welche ihn umgibt, muss er in einem
dramatischen Ausbruch uberwinden, um dann vor seinem
»Schopfer« namens Christof zu stehen. P. Weir hat eine Frage
beantwortet, die in Platons »Politeia« ungeklart bleibt: Wer hat
den Hohlenaufenthalt — und zu welchem Zweck — arrangiert? Das
Leben des »wahren Menschen« ist die Tauschung durch einen
Showmaster, an dem vorbei der Weg ins echte Leben flihrt. Der
Film erweckt nicht den Eindruck, dieser Weg sei einfach zu
gehen. Gewaltsam wird Truman am Aufstieg gehindert, lebensge-
fahrlich ist die Durchkreuzung der Barriere. Von einem gedeih-
lichen Ubergang kann keine Rede sein. Insofern passt die
Geschichte gut zum Vorbild bei Platon, in dem ein von Fesseln
befreiter Héhlenbewohner »mit Gewalt« (Bia), unter Schmerzen
und Emporung, nach oben gezerrt wird (Politeia 515e)24. Das
provokante Auftreten Sokrates’ ist in eine Parabel gefasst.
Michael Erler skizziert die Bedingungen der »Umwendung«

(reproryyr)

An keiner Stelle ist die Rede davon, daR sich der Mensch durch
Eigeninitiative, durch Suche oder bloRRe Selbsterkenntnis selbst befreien
kann. Vielmehr weigern sich die Menschen, von der gewohnten
Sichtweise Abschied zu nehmen. Sie bediirfen also eines AnstoRRes von
auBBen, der ihnen hilft, sich von liebgewordenen Vorstellungen zu
befreien. Diese Hilfeleistung zu geben, ist freilich mihsam und nicht
ungeféhrlich. Denn die Hilfe bedeutet Desillusionierung ...[ERLER(2006)]
S.92f

55

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 56

Im Bild der Hohle liegt, dass das Sonnenlicht schmerzt.

Hier weicht Peter Weir von Plato allerdings auf instruktive Weise
ab. Truman wére kein echter Zeitgenosse, wenn er den Weg nach
oben nicht selbst erkdmpfen wirde. Er kommt der Téuschung auf
die Spur und wirft sich faustisch ins Zeug, um der Sache auf den
Grund zu kommen. Zwischen den beiden Verlaufen besteht ein
entscheidender Unterschied. Platons Episode im 7.Buch der
Politeia ist eine Illustration der Thesen, die er im 5. Buch vorlegt.
Dort werden die »Philosophen« von den »Schaulustigen«
getrennt. Sie haben Einsicht in die »Formen«, weil sie die
Fahigkeit zum eindeutigen Urteil in gesellschaftlichen
Richtfragen besitzen. Das kann man als geistesgeschichtliche
Leistung hervorheben. »...the Theory of Forms is the first syste-
matic theory of abstract objects in the history of western
thought.« ([PENNER(2006)], S.179) Es besteht jedoch kein
Zweifel darliber, dass sich in dieser fachinternen Terminologie ein
greifbarer Konflikt Uber den Zugang zu den hdchsten Instanzen
sozialer Sinngebung spiegelt.2> Platon reklamiert fiir die
Anhanger seiner Lehre kulturelle Deutungshoheit. Sie stoRen sich
vom Durchschnitt ab und richten sich nach (den) Ideen. Es bedarf
einiger Zwischenschritte, bevor diese Verletzung des Her-
kémmlichen, deren Irritationen im Héhlengleichnis festgehalten
sind, zu einer gangigen Metapher der Aufklarung aus dunklen
Anfangszustanden wird.

Volksfern

Die Orientierung an den abstrakten Vorbildern, die wir bisher
nachgezeichnet haben, ibergeht die Dramatik, die durch Sokrates
und Plato ins Spiel gebracht wurde. »Was ist der Zwecke der
Ubung? » oder »Was ist dabei herausgekommen? » sind allge-
meinverstandliche Fragen, mit denen Gespréchspartnerinnen
ublicherweise etwas anfangen kdnnen. Aus solchen Kontexten
nahm Sokrates die Formel »Was ist ...? » und ergénze »Tapfer-
keit«, »Frommigkeit«, »Gerechtigkeit« (und andere Termini).
Das zielte darauf, verbindliche gesellschaftliche Vorgaben fir

56

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 57

diese umstrittenen Begriffe zu finden — und endete oft in der
Ratlosigkeit. Plato bessert nach und versieht die sokratischen
Fragen mit einer systematischen Adresse. Die »Formen« sind
eine Antwort auf die tiefschirfenden sokratischen Erkun-
digungen. Der historische Sokrates wirft solche Fragen auf; in
seinen Buchern der mittleren Periode legt Platon der Sokrates-
Figur entsprechende Auskiinfte in den Mund. »Mir scheint nam-
lich, wenn irgend etwas anderes schén ist auler jenem selbst
Schonen, es wegen gar nichts anderem schon sei, als weil es teil-
habe an jenem Schonen, und ebenso sage ich von allem.«
(Phaidon 100c) Aber so bruchlos lasst sich das nicht machen.
Sokrates hat das Volk gegen sich aufgebracht. Timon Phleius, ein
Skeptiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, hat seine
Provokation mit dem Verhalten des Sophisten Protagoras ver-
glichen. Der duRerte Zweifel an der Existenz der Gotter.

Das brachte ihm keinen

Nutzen, sondern er sann auf Flucht, um nicht

den kalten Trunk des Sokrates zu trinken und in den Hades zu sinken.
([DieLs/KRANZ(1961)], A 12 Timon Phleius, Sillen Fr 5 D)

Weder »die Schonheit«, noch »die Gerechtigkeit« haben das
Todesurteil gegen den Provokateur verhindert.

Aus diesen Feststellungen ergibt sich eine Problemlage, die in ein
Zentrum der abendléndischen Philosophie filhrt. Im Héhlen-
gleichnis ist sie einprdgsam demonstriert. Diese Parabel eignet
sich gut zur Motivation fur Aufsteiger, aus dem Dunkel zum
Licht.26 Genau betrachtet zeichnet sie jedoch einen Rahmen, der
die entscheidenden Ubergange nicht plausibel macht, sondern
bloR3 ihren systematischen Ort angibt. Platons Erzahlung operiert
auf zwei Schauplatzen. Der erste ist das Leben einer Gruppe von
Personen. Es stellt den Fokus des Interesses dar, wie die Ablaufe
eines Spielfilms. Der zweite Schauplatz ist kunstvoll in ein
Verhaltnis dazu gesetzt.

Sieh nédmlich Menschen wie in einer unterirdischen, hohlenartigen
Wohnung, die einen gegen das Licht gedffneten Zugang langs der ganzen

57

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 58

Hohle hat. In dieser seien sie von Kindheit an gefesselt an Hals und
Schenkeln, so daB sie auf demselben Fleck bleiben und auch nur nach
vornhin sehen, den Kopf aber herumzudrehen der Fessel wegen nicht ver-
mdgend sind. Licht aber haben sie von einem Feuer, welches von oben
und von ferneher hinter ihnen brennt. Zwischen dem Feuer und den
Gefangenen geht obenher ein Weg, langs diesem sieh eine Mauer aufge-
fuhrt, wie die Schranken, welche die Gaukler vor den Zuschauern sich
erbauten, Uber welche herliber sie ihre Kunststiicke zeigen. (Politeia 514a)

Die Horerin weifl von Anfang an, im Gegensatz zu den beschrie-
benen Personen, dass sie gefesselt sind und sich fern vom Tages-
licht aufhalten. Die Konstruktion beginnt mit zwei divergenten
Perspektiven. Eingeweihte Adressatinnen werden eingeladen,
sich den Zustand ahnungsloser Protagonisten vorzustellen. Ein
solches Szenario ist nicht besonders kompliziert, jede »hidden
camera«- Episode spielt mit derartigen Uberschneidungen. Aber
der weitere Ablauf der Erzahlung trégt eine beachtliche systema-
tisch Last. Wie steht die Perspektive der Eingeweihten zu jener
der Eingeschlossenen? Man kann dazu verschiedene Ent-
wicklungen des Plots probieren. Aus der Sicht des Philosophen,
der das Verhéltnis der Formen zur Vielfalt erklaren will, muss
man es anders herum untersuchen. Welche Theorie der »Teil-
habe« bildet sich in der story ab?

Die Antwort muss in der Sprache der Parabel dazu Stellung neh-
men, wie die durch Wesenseinsicht ausgezeichneten Philosophen
sich zum distanzierten Rest der Bevdlkerung verhalten. Das heif3t
augenscheinlich: Wie treffen die Welt, von welcher die Zu-
horerinnen wissen, und die Welt, in der die Charaktere der
Erzéhlung leben (in der Erzé&hlung selber), aufeinander. Der
Punkt ist entscheidend; er markiert eine Art Drehkreuz, das den
Ubergang von der flachen Positivitat einer Lebensform zur
Tiefendimension bereitstellt, in welcher sie durch die narrative
Voraussetzung erscheint. Simpel formuliert: die Eingeschlossen-
en mussen einen Weg nach oben finden. An dieser Stelle findet
sich bei Platon ein Scharnier ohne inhaltliche Einkleidung.

58

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 59

Betrachte nun, fuhr ich fort, wie es bei ihrer Losung von ihren Banden und
bei der Heilung von ihrem Irrwahne hergehen wiirde, wenn solche ihnen
wirklich zuteil wiirde. Wenn einer entfesselt und genétigt wiirde, plétzlich
aufzustehen, den Hals umzudrehen, herumzugehen, in das Licht zu sehen,
und wenn er bei allen diesen Handlungen Schmerzen empfande und
wegen des Glanzgeflimmers vor seinen Augen nicht jene Dinge anschau-
en konnte, deren Schatten er vorhin zu sehen pflegte, was wiirde er wohl
dazu sagen, wenn ihm jemand erkldrte, dai3 er vorhin nur ein unwirkliches
Schattenspiel gesehen, daf er jetzt aber dem wahren Sein schon naher sei
und sich zu schon wirklicheren Gegenstanden gewandt habe und daher
nunmehr auch schon richtiger sehe? Und wenn man ihm dann nun auf
jeden der voriiberwandernden wirklichen Gegenstéande zeigen und ihn
durch Fragen zur Antwort notigen wollte, was er sei, glaubst du nicht, dai3
er ganz in Verwirrung geraten und die Meinung haben wiirde, die vorhin
geschauten Schattengestalten hatten mehr Realitét als die, welche er jetzt
gezeigt bekomme? (Politeia 515c,d)

Die story sagt nichts Uber die Initiatoren dieser Befreiung. Ganz
allgemein fehlen Personen in der Welt des Lichts. An der
»Truman Show« lasst sich die Merkwiirdigkeit dieses Fehlens gut
ablesen. In einem derartigen Sujet wird normalerweise auch
erklart, wer Menschen so einsperrt und warum es zur Ent-
fesselung kommt. Nichts davon bei Platon. Wer die Hohlen-
bewohner gefesselt hat, wer sie freisetzt und warum das
geschieht, bleibt unthematisiert. Es geht nicht darum, aus dem
Bild mehr herauszupressen, als es leisten kann, aber die narrative
Leerstelle steht fiir eine systematische Auslassung. Platon erzahlt
keine gut motivierte Geschichte daruber, wie und warum jemand
aus dem Zustand der Befangenheit zur Erleuchtung wechselt.

Das Erklarungsdefizit wird dadurch unterstrichen, dass die eben
zitierte Passage mit der Aufforderung eingeleitet wird, sich vor-
zustellen »wie es wére, wenn ihnen natirlich (¢pvoe) das
Folgende widerflihre« (Politeia 515c). Man soll sich vorstellen,
wie sich Menschen verhalten wiirden, die Zeit ihres Lebens in den
dargestellten Verhdltnissen einigermalen zufrieden waren. Sie
wirden sicherlich — das beschreibt Platon (iberzeugend — lautstark
protestieren, wenn sie aus ihrer gewohnten Umgebung gerissen

59

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 60

wirden. Die Verstandigungsschwierigkeit kommt im néchsten
Schritt. Es ist schwer nachvollziehbar, wie sie ohne An-
sprechpartnerin und ohne jede soziale Einbettung zur Einsicht
kamen, die Erdoberflache wére der bessere Aufenthaltsplatz. Von
welchen Lebensformen sollten sie berichten, wenn sie zuriick in
die Hohle stiegen? In der Parabel gibt es nur die Lebensform der
Eingeschlossenen. Die Oberwelt ist asozial. »Natirlicherweise«
wirden sich die Hohlenbewohnerinnen wehren, aber sie wiirden
nicht in dieser Weise selbstverstanddlich die Welt des Tages ken-
nenlernen und anerkennen kénnen.

Auskuppeln, Einkuppeln

Diese Anmerkungen zur Akzentverteilung des Gleichnisses kor-
respondieren mit der theoretisch-argumentativen Einfihrung der
»Formen, die im vorigen Abschnitt diskutiert wurde. In ihr las-
sen die Philosophinnen die Schaulustigen hinter sich und richten
sich auf »Wahrheit«. Auch das ist in dem Sinn eine asoziale
Einstellung, dass sie aus allen Handlungskontexten herausgeho-
ben und regulativ Gber die Lebensfihrung der gesamten
Gemeinschaft gestellt wird. Der darin angelegte Qualitétssprung
ist im Hohlengleichnis gespiegelt, das ist die Pointe der repil
aryayr. All diese Beobachtungen steuern auf eine entscheidende
Bruchstelle zu. Wir sind aufgefordert, das Verhalten einer
Versuchsgruppe nachzuvollziehen — und gleichzeitig »wissen«
wir, dass sich diese Gruppe in einer Situation befindet, die quali-
tativ anders zu bewerten ist, als ihre Mitglieder in der Lage sind.
Das liegt einfach in der Logik des Bildes. Wodurch andert sich
die Einschatzung der »lInsassen«? Das Bild gibt keine
Ansatzpunkte. Die ganze »Uberzeugungsarbeit« leistet die Vor-
aussetzung der Bilderzédhlung selbst. Es ist klar: wenn das
Hohlenbewohnerinnen sind, dann werden sie (unter Umstéanden)
die Umformung mitmachen. Aber das ist — von der Einstimmung
in ihre Lebensumstande her gesehen — unplausibel.

Der Rahmen der Erzahlung, die Vorgabe einer Qualitatsdifferenz,
nicht der Erzahlungsverlauf, bestimmt den Duktus. Dass es eine

60

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 61

Hohle ist, bzw. dass es Formen gibt, polarisiert das Feld und defi-
niert die Moglichkeit und Attraktivitat des Aufstiegs. Diese kon-
stitutiven Momente des Bildes kaschieren das Motivationsdefizit,
das festzustellen ist, wenn man nur auf die Ausgangslage achtet
und dessen Existenz Platon freimutig zugibt:

Aber wenn er nun, wahrend sein Blick noch verdunkelt wére, wiederum
im Erraten jener Schattenwelt mit jenen ewig Gefangenen wetteifern soll-
te,und zwar ehe seine Augen wieder zurechtgekommen waéren, und die zu
dieser Gewohnung erforderliche Zeit dirfte nicht ganz klein sein, wiirde
er da nicht ein Gel&chter veranlassen, und wiirde es nicht von ihm heif3en,
weil er hinaufgegangen waére, sei er mit verdorbenen Augen zuriickge-
kommen, und es sei nicht der Muhe wert, nur den Versuch zu machen,
hinaufzugehen? Und wenn er sich gar erst unterstande, sie zu entfesseln
und hinaufzufiihren, wiirden sie ihn nicht ermorden, wenn sie ihn in die
Hénde bekommen und ermorden kénnten? (Politeia 516e ff.)

Mit dieser Bemerkung endet die Bilderzdhlung. Zwei Schlufl3-
folgerungen dréngen sich auf. Erstens beruht ihre Anleitung auf
der Verschaltung zweier Betrachtungsweisen auf ungleichem
Niveau. Personen, die es nicht besser wissen kénnen, werden
dazu getreten, in eine Welt zu wechseln, die Besserwisser fir sie
vorgesehen haben. Zweitens bleibt die treibende Kraft in diesem
Vorgang anonym und dennoch ist ersichtlich, dass es sich um die
sublimierte Fassung eines realgeschichtlichen Zwischenfalls han-
delt. Die Person, die der verungliickten Aufklarungsaktion zum
Opfer fallt, ist Sokrates. An beide Gesichtspunkte ist im Hinblick
auf die Wirkungsgeschichte der Parabel anzuknipfen.

Eingefuhrt wird der Zweck ganz klar: die Erzéhlung dient zur
Verstandigung Gber die raidéia, sagen wir Bildung. Sie ist von
auBen induziert. Sie ist nicht ohne Verletzung des Gebrauchlichen
zu erreichen und Uberwindet die Bedenklichkeit der Gewalt-
anwendung durch den Hinweis, diese Verletzung sei eine
Befreiung. Die Konstruktion ist erfolgreich, sofern es gelingt, ein
Kupplungsmandver durchzufiihren: auskuppeln aus einem
Zustand und Wechsel auf ein héheres Niveau. Solche Vorgénge
sind nicht geheimnisvoll, sie sind weit verbreitet. Darin besteht

61

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 62

Lernen. Als Besonderheit der platonischen Version ist allerdings
festzuhalten, dass es sich um ein speziell angesetztes Lernen han-
delt. Der Zielpunkt ist ein Ideal, dessen Wirksamkeit die
Ausgangsposition konstitutiv abwertet.27 Seither funktionieren
Ideale oft auf diese Weise: ihre Effektivitdt hangt an der
Abwertung bestimmter Umsténde, die damit auf eine Stufe
gedriickt werden, von der aus sie gerade nach ldealen zu verlan-
gen scheinen.28

Lernen besteht darin, einen dem status quo uberlegenen Kontext
anzuerkennen und in diese Position zu wechseln. Insofern ist
Lernen, ganz abgesehen vom Lernfortschritt, ein Fortschritt.
Platon hat diesen Umstand prazise getroffen und ist damit zu
einem Begrinder der pddagogischen Theorie geworden.
Gleichzeitig mit dieser allgemeinen Charakteristik hat er eine
Betrachtungsweise eingefuhrt, die durch gewdhnliche Lern-
prozesse nicht gedeckt ist, ndmlich die globale Erschutterung
eines Normalzustandes. Die scheinbar harmlose verbale Strategie
der Was ist-Frage ist — im Verstidndnis der Philosophinnen —
Ausloser eines elementaren Umdenkens und dieser Berufsstand
flihlt sich seither besonders betroffen, wenn es um »Bildung«
geht. Er wird von Platon zur Agentur der Weltverbesserung
gemacht. Platon sieht vor: eine Rahmenerzéhlung, eine Aus-
gangslage und einen anonymen Agenten, der die Vorgaben der
Rahmenerzéhlung in der Diegese umsetzt. Worin genau besteht
die systematische Rolle dieses Akteurs?

Die einfachste Antwort ware der Verweis auf Sokrates. Er war ein
Mensch, der neue Standards eingefiihrt hat. Eben die Aussicht auf
die Welt der Ideale, welche die Voraussetzung der Erzéhlung dar-
stellt, und die ein Akteur in der Parabel zur Geltung bringt.
Immerhin ist die Formulierung der Parabel selbst ein Beitrag zur
Tradition, die Sokrates angestoRen hat. Die Vermittlung zwischen
dem Rahmen und dem Gesinnungwandel demonstriert die
Gefolgschaft dieses einzigartigen Meisters. Paradigmenwechsel
zeigen eine solche Struktur.2® Aber bei Platon geht es um die
Prinzipien der Welterfassung tberhaupt. Und er sagt nicht, dass
Sokrates sie erfasst hatte. Er lasst ihn aus dem Gleichnis draussen.

62

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 63

Seine maudeia ist entpersonalisiert. lhre Struktur kann unter
wechselnden Umgebungsbedingungen verschieden besetzt wer-
den. Eine Umbesetzung, die flr den historischen Verlauf zentral
geworden ist, war die Substitution von Sokrates durch Christus.
Kulturgeschichtlich gesehen war es ein Zufall, dass die grie-
chisch-romische Welt auf die Herausforderung des Christentums
traf. Daraus ist jedoch eine hochwirksame, langfristig effektive,
Hybridkonstruktion entstanden.

Die Wirkung Platons bestand, wie die folgenden Jahrhunderte
zeigen, in der Ausbildung einer Schultradition, in welcher
Individuen zum Umgang mit den Einsichten gebracht wurden, die
der Schulgriinder vorgezeichnet hatte. Philosophie bedurfte, so
betrachtet, einer Initiation. Sie zielte auf ein im Dienst »hoherer«
Werte separiertes Leben. Der qualitative Schwenk, der im
Hohlengleichnis vorgebildet ist, erhebt das Individuum aus der
Verstrickung in die Welt der Sinne. Die Offenbarungsreligion
operiert mit einem »Retter«, der sich nicht an den theoretisch
interessierten Ausschnitt der Bevélkerung richtet. Sie verkiindet
einen Paradigmenwechsel fiir alle und sie benennt die handelnde
Person dieser Umwendung eindeutig. Das Kerygma Jesu Christi
konnte in die Bildvorgabe Platons eingepasst werden. Der jldi-
sche Himmel lieR sich mit den ldeen-Reich vereinbaren und das
erzeugte einen starken Synergieeffekt: Gottes Sohn als Erloser
ubernahm die Funktion der Befreiung von den Fesseln, die sich
fiir die griechische Tradition in der Konversion zur Philosophie
ereignet. Es war das ganze Volk, nicht die intellektuelle Elite, das
sich in das platonische Schema versetzt sah. Pierre Hadot hat ein-
gehend beschrieben, wie sich die »geistigen Ubungen« des anti-
ken Heidentums in Praktiken des Christentums verwandelten
[HaDOT(2002)].

Dieser »Platon christianus« [IVANKA(1990)] verbindet die
Erzdhlung einer persdnlichen Erleuchtung mit einer weltge-
schichtlichen Rettungsmission. Die Hohlenbewohner sind
Gefangene der Erbstinde, der Mann, der sie befreit, ist von Gott
gesandt, um ihnen den Horizont zu eréffnen, den sie bendtigen,
um sich tberhaupt nach oben orientieren zu kdnnen. Hier liegt ein
entscheidender Unterschied zwischen der anonymen platonischen

63

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 64

Freisetzung und der christlichen Transposition. Sokrates war
sozusagen ein Prophet, er sprach nicht mit der Autoritit »des
Vaters«. Die Einzigartigkeit des christlichen Anspruchs liegt
darin, dass »Gottes Sohn« gleichzeitig zwei Rollen spielt. Er ist
autorisierter Vertreter jener Macht, die den ganzen Rahmen
bestimmt; jener Globalperspektive, welche der »gefallenen
Menschheit« die Chance des Aufstiegs gibt. Und er ist »Mensch
geworden«, d.h. er gehdrt auch zu den Insassen »der Hohle,
denen er vorzeigt, dass sie im Prinzip — er hat als Gottessohn die
Pforten gedffnet — die obere Welt erreichen kdnnen. In zahllosen
Unterweisungen wurde diese Dynamik der Anndherung an Gott
theologisch fundiert und moralisch ausformuliert. Gerahmt von
der groRen Erzahlung »Vom Sundenfall zum Weltgericht« wur-
den durch die Jahrhunderte die Aufstiegschancen der Be-
volkerung spiritualisiert. Das Christentum hat aus einer Perspek-
tive, welche ausgesuchten Gedankenkinstlern vorbehalten war,
eine Vorzeichnung fir alle Welt gemacht.

Hegel: In Richtung Bildungskatastrophe

Der Sprung tiber mehr als zwei Jahrtausende, von Platon zu Hegel,
ist philosophiegeschichtlich offenbar zu weit. Er I&sst sich dennoch
— eingeschrénkt auf unser Thema — durch eine systematische
Parallele rechtfertigen. Wolfgang Wieland hat ausgefiihrt, dass der
innere Aufbau von Hegels »Phdnomenologie des Geistes« die pla-
tonische Dialogstruktur aufnimmt.30 Auf der einen Seite befindet
sich das »Alltagsbewusstsein« mit seinen Vormeinungen und
Gewissheiten, auf der anderen eine fragende Stimme, die Unruhe
des philosophischen Impulses, welche den Alltag in
Schwierigkeiten bringt. Diese Spannung teilt Hegel mit der
Tradition der Antike, des Mittelalters und der auf Wissens-
begriindung ausgerichteten Erkenntnisdisziplin der Neuzeit. Er flgt
jedoch ein Motiv hinzu, das dem Arrangment eine wirksame neue
Gestalt gibt. Platons anonymer Befreier war in der Offen-
barungsreligion als menschgewordener Gott gedeutet worden. Die
Lehre von der Inkarnation buchstabiert (populér) die Niveau-Uber-

64

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 65

blendung aus, die schon im Héhlengleichnis angelegt ist. Sie gibt
Antwort auf die Frage, wie die Perspektive der Gefesselten und die
Perspektive, durch welche die Erzahlung uns eine Gruppe von
Menschen als Gefesselte vor Augen fiihrt, zusammenpassen. Und
weiters auf die Frage, wie man von einer auf die andere Seite
kommt. Der Aufstieg zur Sonne heilt Erldsung. Das setzt Hegel
voraus und modifiziert es tiefgreifend.

»Phanomenologie« des Geistes heiflit das Buch, weil sich in ihm
die geistigen Gehalte der abendlandischen Tradition quasi von
selber zeigen sollen. Sie entfalten sich in einem »Gesprach« nach
sokratischem Vorbild. Das Alltagsbewusstsein ist der unbefange-
ne Partner — wer ist sein Kontrahent? Wir kennen die
Schwierigkeiten, dessen AuRenposition zu platzieren. Zwischen
den »Schaulustigen« und den Philosophen, den Irdischen und den
Uberirdischen klafft eine Liicke. Hegel beginnt mit einer drama-
tischen Enteignung der ubergeordneten Welt.

Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann
kein anderes sein als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen,
Wissen des Unmittelbaren oder Seienden ist. Wir haben uns ebenso
unmittelbar oder aufnehmend zu verhalten, also nichts an ihm, wie es sich
darbietet, zu verandern und von dem Auffassen das Begreifen abzuhalten.
[HEGEL(1986)], S.82

Die Externalitat der Philosophie wird auf ein Minimum zurik-
kgefahren. Sie besteht nurmehr darin, dass es sie gibt, abgesehen
davon hat sie keine Eigenart. In religidser Redeweise paraphra-
siert: es ist wie Jesus von Nazareth als Kind, welches keine
Ahnung davon hat, dass es nicht von dieser Welt ist. Diese
Verflachung der Philosophie zur unmittelbaren Registrierung der
(kognitiven) Vorgange, welche sie umgeben, gewinnt dem plato-
nisch-christlichen Schema eine moderne Lesart ab. Sie erzeugt
einen fugenlos kontinuierlichen Aufklarungs- und Entwicklungs-
prozess, welcher die Einwirkungen von aufRen internalisiert hat.
Die Weltgeschichte wird zum padagogischen Universalentwurf.
Und sie enthélt zweitens — konstruktionsbedingt — unweigerlich
einen blinden Fleck, ndmlich die Setzung der Philosophie als blofR

65

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 66

taktisch unbedarfter Gesprachspartnerin. Hegel will beides, vor-
aussetzungslos anfangen und daraus ein umfassendes System ent-
wickeln.

Personlichkeitsentwicklung?

Die programmatischen Sentenzen, mit denen der Philosoph den
Bogen der Bildung Uber die européische Geschichte spannt und
die entschiedenen Anleihen, die er bei der Kenosis-Theologie
nimmt, um die Kluft zwischen Diesseits und Jenseits in einen dia-
lektischen Stufenbau zu transformieren, sind oft zitiert worden.31
Sie eignen sich dazu, Hegel als Kulmination des Bildungsideals
zu verstehen, der dem Birgertum des 19. Jahrhunderts eine
Fortschrittstheorie angeboten hat, deren Dynamik Briiche ein-
schliet und vermittelnd Uberwindet. Entscheidend ist in dieser
Version der Befreiungsgeschichte, dass es sich nicht um gottliche
Intervention, sondern um die elementar ansetzende Selbst-
entwicklung des Menschen in diese Dimension handelt, sozusa-
gen um ein voraussetzungsloses »boot up«. Die Zuversicht der
Aufklarung liegt darin, dass der Aufstieg ohne Vormund stattfin-
det. Damit wird die platonische Fabel zum groRen Entwurf des
Zu-sich-Kommens des Geistes ausgebaut und in weiterer Folge
zur Einrichtung des geschichtsméchtigen Zusammenhangs, den
der »Humanismus« des 19. Jahrhunderts mit der Antike herstellt.
Hegel entwirft eine imposante Totale, dennoch kann er die syste-
matische Vorausannahme nicht zum Verschwinden bringen. Zum
platonischen Szenario gehort ein Blickpunkt, von dem aus eine
Lebensweise als hilfsbedirftig beurteilt wird. Es reicht nicht aus,
der Philosophie strikte Rezeptivitat vorzuschreiben. Solang sie
eine qualitative Spannung gegeniber dem beobachteten
Geschehen aufbaut — und anders ist sie in diesem Kontext nicht
Philosophie — hat sie die Rolle des Vormunds ibernommen.

So vereinbart Hegel die Ablehnung der Fremdbestimmung und
das Erfordernis einer gezielten Entwicklung: der qualitative
Vorsprung der Philosophie ist inhaltlich unbestimmt, er ist nicht
mehr, als die Bereitschaft zuzuhdéren. Und der beobachtete

66

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 67

Alltagsverstand findet seinen Weg zur Selbstkritik und zum
Aufstieg eigenstandig. Dorthin, wo die Philosophie wartet,
kommt er aus Eigenem, sonst ware er fremdbestimmt. Das wirft
natirlich die Frage auf, auf Grund welcher Notwendigkeit sich
diese Ansdtze bis zum »absoluten Wissen« fortentwickeln. Die
Intuition, welche Hegel in den platonischen Verlauf eingebaut
hat, ist attraktiv und gerne aufgenommen worden. Sie besteht
darin, dass man sich fur die personliche Entwicklung einen eigen-
timlich rekursiven Verlauf winscht: die Ziele, die einer Person
vor Augen stehen, sollen schon ihre Ziele sein; sie ist im Einklang
damit, was sie werden will und hat — im Erfolg — sich gefunden.
Das heifit, ihr mitgebrachtes Potenzial ausgebaut. Diese
Beschreibung griindet auf dem Formalismus des »Selbst« im
deutschen ldealismus. Er hat »das Ich« mittels einer Struktur
gedeutet, welche das Verhaltnis eines tatigen Ich zu einer zweiten,
mobilisierbaren, Ich-Komponente als dynamische Hdoherent-
wicklung begreift. Wir sind die Gefesselten so wie die Befreier.
Die Konzeption hat viel Erfolg (gehabt). Die bereits im
Hohlengleichnis angelegte Un-Stimmigkeit bleibt jedoch auch in
der modernen Form erhalten. Wieso gibt es in dieser Hohle nur
den einen Ausgang? Wieso handelt es sich nicht um ein Terrain
mit mehreren moglichen Orientierungen? Woher die
Zwangsbegliickung, wo Platon selber damit rechnet, dass sie
unerwinscht sein kann? Im Blick auf die Persodnlichkeitsent-
wicklung gefragt: Worin besteht und wodurch legitimiert sich das
darin operative Weltsystem? Nur wenn ideale Inhalte in diesen
Prozess eingehen, kdnnen sie am Ende von den Aufsteigerinnen
erreicht werden.

Wo steht z.B. geschrieben, dass es unzuldssig sei, das eigene
Leben an den von Gott in der Bibel niedergelegten Eckpunkten zu
orientieren? Es geht nicht darum, ob es zeitgemal? oder wissen-
schaftlich vertretbar ist — das liegt auBerhalb der Philosophie. Mit
welchen Instrumentarien soll ein derart gldubiger Mensch zur
»Uberwindung« seiner »Blindheit« gebracht werden? Die offi-
zielle Antwort lautet: strikt durch immanente gedankliche
Entwicklung, insbesondere durch die dialektische Methode. Die
hatte allerdings, so war zu sehen, ohne vorausgesetzte ldeen zahl-

67

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 68

reiche Aporien produziert. Die Abqualifikation der Religion
ergibt sich nicht ohne eine keineswegs neutrale Orientierung an
modernen Vernunftvorgaben. Hegel ist, bei Bedarf, im Umgang
mit »Dogmatismen« ([HEGEL(1986)], S.53) und »Eitelkeiten«
([HEGEL(1986)], S.75) ganz ungeniert. Vom bloRen Zuhdren ist in
Passagen wie dieser nichts zu merken:

In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir fir den langen Weg
der Bildung, fiir die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der Geist
zum Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Géttlichen und
den gesunden Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen
noch mit dem eigentlichen Philosophieren bemiiht und gebildet hat, sich
unmittelbar als ein vollkommenes Aquivalent und so gutes Surrogat anse-
hen, als etwa die Zichorie ein Surrogat des Kaffees zu sein geriihmt wird.
[HEGEL(1986)], S.63

Als Schlagzeile heif3t das: christliche Fundamentalisten und die
offentliche Meinung setzen sich heute an die Stelle fundierten,
miihsam erworbenen Wissens. Die Distanzierung von der »schau-
lustigen Menge« ist aus solchen methodisch wirksamen
Polemiken nicht wegzudenken. Hegels hochraffinierten systema-
tischen Operationen, in denen die eben skizzierten Grundziige der
Subjektivitat nicht bloR das Thema, sondern dazu auch die metho-
dologische Inspiration sind, verfolgen wir hier nicht. Stattdessen
soll ein Blick auf die Detailarbeit geworfen werden, die er in
jenem Kapitel der »Ph&nomenologie des Geistes« vorlegt, das
explizit von Bildung handelt.

Formversessen

In der Vorrede und Einleitung des Buches wird die Gestalt der
Philosophie im Ganzen als Bildungsprozess dargestellt. Doch
Hegel sagt auch, dass eine spezielle Stufe dieses Ablaufs unter
dem Kennwort »Bildung« steht. Aus heutiger Sicht denkt man
leicht an das 19. Jahrhundert, das humanistische Gymnasium und
die Humboldtsche Universitatsreform, aber fir Hegel, dessen

68

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 69

Absichtserklarungen gut zu diesen Assoziationen passen, liegt
das Zeitalter der Bildung anderswo. Er verlegt es zwischen das
Spéatmittelalter und das ancien regime, also in die friihe Neuzeit.
In seiner Erdrterung geht es darum, dass das selbstbestimmte
Subjekt sich nach dem Zerfall der mittelalterlichen Ordnung einer
verwirrenden Vielfalt kultureller Impulse gegenubersieht, die
zwar von Menschen im Laufe der Geschichte hervorgebracht,
nicht aber in ein konsistentes persdnliches Ganzes integriert sind.
Bildung hiefle dann, wiederum von heute aus gesehen, die
Aneignung dieser Diversitat. Eine Person findet ihren Platz im
Zusammenhang der Prioritdten einer Hochkultur. Diese
Vorannahme verfehlt Hegels Absicht. Seine Einschédtzung der
Bildung ist kritischer, als die angedeutete idealisierende
Homogenisierung. Er l&sst ihre Bemiihungen in einem konfusen
Selbstverlust scheitern, deutlich bevor seine Entwicklung des
Geistes in die entscheidende Phase eingetreten ist.32 Fir den
gegenwartigen Umgang mit dem Thema ergibt sich daraus eine
unerwartete Zeitverschiebung. Wir sind gewohnt, die Polemik
gegen Bildung bei Nietzsche beginnen zu lassen und ihren
Niedergang im 20. Jahrhundert zu diagnostizieren. In Hegels
Geschichte ist das schon langst passiert. Danach bliebe fur die
Gegenwart nur die Frage, wie man sich von diesem seit langerem
Uberholten Projekt verabschiedet.

Hegels Dekonstruktion der Bildung als Produkt des sich entfrem-
denden Geistes ist eine virtuose Attacke gegen die Kultur-
beflissenheit, welche er der Pariser hofischen Gesellschaft vor
dem Auftreten der Aufkldrer unterstellt. Im Duktus der
Phanomenologie liegt es, das »Bewusstsein« in vielfaltigen
Konstellationen mit der ihm &uBerlichen Welt zu konfrontieren
und aus diesem Widerspruch den Schwung zur Weiterent-
wicklung zu gewinnen. Unter dem Terminus »Bildung« hat Hegel
eine prézis umrissene Instanz dieser Konfrontation im Blick. Es
geht um eine unvermeidliche Bedingung jedes Lernens. Ein
Individuum ist konsolidiert, sonst kann es nichts dazulernen. Und
es ist unabgeschlossen, sonst kann es nichts dazulernen. Es rich-
tet sich auf etwas, das es nicht besitzt; es will eine Qualitat errei-
chen, zu der es zundchst nur ein &uferliches Verhéltnis hat.

69

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 70

Lernwilligkeit ist: Uberschreiten der Selbstgeniigsamkeit einer
Person, neugieriger Ausblick. Dieser Fremdfaktor ist anfangs eine
Formalitat. Die ersten nachgesprochenen Phrasen im Unterricht
einer fremden Sprache sind kaum sachgerecht und peinlich fir
die Schilerinnen (m/w). Genau in der fremdinduzierten
Bereicherung eines in sich schon vorher handlungsfahigen
Individuum liegt aber auch die produktive Irritation des Lernens.
Diese Figur ist eine Variante des platonischen Problemaufrisses.
Zur Freisetzung des Potenzials einer Lebensweise bedarf es einer
Intervention von auBen. Hegel hat die grobe Skizze der radeia
kunstvoll mit Beobachtungen zur kulturellen Praxis mit Sprache
unterlegt. Er hat die Padagogik damit einen entscheidenden
Schritt weitergebracht. Sein Hinweis ist ndmlich, dass die Distanz
zwischen Belehrten und Lehrerinnen im Bereich der Sprache
nicht prinzipiell gilt. Jede Person, die »ich« sagen kann, ist damit
in ein Verstdndigungsmedium eingetreten, das sie nicht hervor-
bringt und nicht dominiert, das aber umgekehrt jener Selbst-
EntauRerung bedarf, um lebendige Mitteilung sein zu kénnen.

...in ihr (sc. der Sprache) tritt die fur sich seiende Einzelheit des
Selbstbewultseins als solche in die Existenz, so daf sie fiir andere ist.
[HEGEL(1986)], S.376

Eine Person kommt »nicht an sich heran«, wenn sie sich nicht der
Ahnlichkeit diverser phonologischer und grammatischer
Vorgaben bedient. In dieser Betrachtungsweise ist es ein Irrtum,
die Sache so darzustellen, als muBte »ein Subjekt«, womdglich
auf schwierigen Wegen, »zur Sprache kommen«. Es hat sich
immer schon, anders kénnte es nicht bestehen, mitgeteilt. Die
Héhlenbewohnerinnen haben vorweg einen Platz in einer Welt
des Untergrunds und des Tageslichtes.

Weil Menschen sprechen sind sie fahig, Einschrankungen ihres
Wissens und ihrer Lebensfuhrung aus Eigenem zu tberwinden.
Sie brauchen dazu nicht erldst zu werden, das ist die sékulare
Botschaft der Emanzipation. Damit ist allerdings noch nicht ge-
klart, wie diese Transzendenz im Detail bewerkstelligt wird.
Was unterscheidet eine Lehrerin (die Philosophie) von einem

70

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 71

deus ex machina? Die Differenz muss darin liegen, dass dieser
»Gott« Personen einfach in einen anderen Zustand versetzt,
wéhrend jene sie dorthin bringt, wo sie selbst hinwollen und
damit kehrt die Frage der Zielperspektive zurlick. Wie werden
Personen auf den rechten Weg gesetzt? Auch in der aufklareri-
schen Variante der platonischen Fabel ist ein Gefélle zwischen
Ausgangspunkt und Soll-Zustand angelegt. Es ist bezeichnend,
dass Hegel an jener Stelle, an der er Sprache als die unhinter-
gehbare Verbindung der beiden Welten beschreibt, eine
Kategorie Platons ins Spiel bringt. In einem fiir ihn typischen,
begrifflich brillianten, dialektischen Kunststiick fokussiert er
»...Sprache, welche hier in ihrer eigentimlichen Bedeutung
auftritt.« (a.a.0.). Sie kann zur Steuerung des menschlichen
Verhaltens dienen und erscheint im Normalgebrauch als
Manifestation bestehender Umsténde. Im Bildungskapitel erhalt
sie eine neue Qualifikation:

In der Welt der Sittlichkeit Gesetz und Befehl, in der Welt der Wirklichkeit
erst Rat, hat sie das Wesen zum Inhalte und ist dessen Form; hier aber
erhélt sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt als Sprache;
es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das ausfiihrt, was
auszuftihren ist. (a.a.0.)

Um diese in Kirzeln formulierte Problemstellung zu erlautern, ist
der Hinweis auf einen methodologischen Eckpunkt Hegels
zweckmaBig.

Er spricht in der »\Vorrede« von der Selbstbezogenheit Gottes, der
vollig mit sich selbst im Einklang sei — und dennoch: »Aber dies
Ansich ist die abstrakte Allgemeinheit, in welcher von seiner Natur,
fur sich zu sein, und damit tberhaupt von der Selbstbewegung der
Form abgesehen wird.« [HEGEL(1986)], S.24 Das »Spiel der Liebe
mit sich selbst« (a.a.0.) ist ein Vorgang, an dem Inhalt und Form zu
unterscheiden sind, sonst fehlt die Spannung. Selbst und gerade
wenn gesagt wird, dass beides in Gott zusammenfallt (»Er ist nichts
anderes, als seine Formgebung.«) muss diese Einheit sukzessive
ausbuchstabiert werden.

71

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 72

...S0 ist es eben darum ein MiRverstand, zu meinen, daf} das Erkennen
sich mit dem Ansich oder dem Wesen begniigen, die Form aber ersparen
konne, — daR der absolute Grundsatz oder die absolute Anschauung die
Ausfilhrung des ersteren oder die Entwicklung der anderen entbehrlich
mache. (a.a.0.)

Das ist als Theologoumenon présentiert, gilt aber fir Hegels
System generell: nirgends reicht ein vorgefundener Inhalt, immer
muss er daraufhin untersucht werden, wie er sich ausdrickt, d.h.
wie er den Betrachterinnen als Form erscheint. Von hier aus kann
die Rolle der Sprache im kulturellen Leben verdeutlicht werden.
Sie ist nach Hegel eine Form des Geistes. In ihr treten uns seine
Errungenschaften gegeniber. Und an der aktuellen Stelle der
Phanomenologie ibernimmt die Sprache eben jene Rolle, die in
der Vorrede fur Gott angenommen wurde:

...hier aber erhélt sie die Form, welche sie ist, selbst zum Inhalte und gilt
als Sprache; es ist die Kraft des Sprechens als eines solchen, welche das
ausfuhrt, was auszufiihren ist. [HEGEL(1986)], S. 376

Plausibel ist an diese Deutung: Sprache ist nicht nur ein Produkt,
sie ist zugleich Produktion, das macht gerade ihre padagogische
Vermittlungsrolle aus. Aber man kann auch technischer hinsehen.
Sprache ist Form als Inhalt, Inhalt als Form. Das klingt nach
Spielerei, pafit jedoch gut zu Intuitionen (ber Bildung.

Wir sind, nach dem Exkurs zu Hegels Methodologie, zuriick bei
seinem Beitrag zum »entfremdeten Geist«. Thomas Auinger hat
die (Uberraschende) Diagnose in einem Titel pradgnant zusammen-
gefasst: »Bildung als Betrug und Selbstbetrug« [AuINGER(2007)].
Worum es in Hegels Dekonstruktion dieses Begriffes geht, kann
man in der Form-Inhalt-Terminologie — eingepasst in den dialek-
tischen Antagonismus — biindig zusammenfassen. Die Sprache
»transportiert« Inhalte, welche den Sprechenden zunéchst blof3
formal gegentberstehen. Sie versuchen, sich diese Vorgaben
anzueignen, doch dabei stoBen sie auf eine systematische
Schwierigkeit. Als Anspruch, d.h. als Aufforderung zur Soziali-
sation in die Uberlieferung einer gegebenen Gesellschaft, sind

72

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 73

und bleiben diese Vorgaben formal. »Bildung« steht (zumindest
primar) nicht fir die produktive Auseinandersetzung, sondern fur
die akkomodierende Anpassung an die Tradition. Sie préagt der
Person eine bleibende Formalitdt auf, die sie auf das bereits
erreichte Niveau der kulturellen Entwicklung zurtckverpflichtet.
Hegel, der dem Motiv des inkludierenden Bewahrens der Uber-
lieferung keineswegs abgeneigt ist, ist dennoch kritisch gegenu-
ber einem Begriff, der einen Zustand nennt, der zu erreichen und
tunlichst nicht zu verlassen ist. Avant la lettre wére das »der
Bildungsburger«. Uber das Leben Gottes sagt er »...diese ldee
sinkt zur Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der
Ernst, der Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen darin
fehlt.« [HEGEL(1986)] S.24. Entschiedene Negativitat gehort
nicht zu den Charakteristika der Kulturlandschaft.

Bildung ist das Erlernen einer Form als Form, ohne dass sie den
Hartetest des Subjekts durchlaufen hat, das sie in seinem ungeho-
belten Zustand disqualifiziert. Thomas Auinger resumiert:

Die Pointe besteht nun darin, dass es (sc. das Bewusstsein) die unbeding-
te Geltung seines Selbst gerade dann am starksten fir sich begreift und
flihlt, wenn es sich seines urspriinglichen Selbst entduRert, also einen
Bildungsakt setzt, der fiir uns als Betrug an seinem ersten bzw. natiirlichen
Selbstverstandnis erscheint. [AUINGER(2007)] S.833

Die Konstellation ist subtil. Der Kritikpunkt liegt darin, dass im
gebildeten Verhalten der gelehrigen Person die Ubernahme der
Formalitaten als eigene Leistung zugeschrieben wird, wie die
Beherrschung eines Bewegungsablaufes, der kinstlich ausgetif-
telt wurde. Solange es Bildung ist, so lautet der Vorwurf, verliert
es den Charakter der Trophée nicht. Es ist ein Unterschied zwi-
schen dem Konsum eines Theaterstiicks »weil es sich gehort« und
seiner Verwendung in Eigenregie. Wer nachsichtig auf derartige
Verschiebungen schaut, kann gegen Hegel einwenden, dass sie
genau den Lernprozess darstellen, in welchem eine Person ihr
Verstandnis erweitert und vertieft. Doch der Text vertritt eine
harte Linie. Er lasst nicht zu, dass sich eine solche Vermittlung
unter dem Terminus »Bildung« entwickelt. In unerbittlich expli-

73

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 74

ziten Passagen besteht Hegel darauf, dass Bildung ein Zustand
innerer Diskrepanz sei: »Die Sprache der Zerrissenheit aber ist
die vollkommene Sprache und der wahre existierende Geist die-
ser ganzen Welt der Bildung.« [HEGEL(1986)] S.384

Hegel denkt an das sogenannte »geistreiche« Verhalten. Wer es
beherrscht, hat gelernt, sich der verfugbaren Ergebnisse der
Kulturgeschichte zu bedienen, als ob sie ihm gehérten. Er ver-
folgt mit fremden Worten seine eigenen Absichten und verfehlt
damit den Kampf zwischen den Generationen, welcher die
Entwicklung weiter treibt. Vergleichbar ist ein Spiegelkabinett.
»Der Inhalt der Rede des Geistes von und tiber sich selbst ist also
die Verkehrung aller Begriffe und Realititen, der allgemeine
Betrug seiner selbst und der anderen; und die Schamlosigkeit,
diesen Betrug zu sagen, ist eben darum die grofite Wahrheit.«
[HEGEL(1986)], S.386f. Bildung ist, so gesehen, geradezu das
Scheitern eines Lernprozesses. Der Intellektuellen, die sich im
kulturellen Habitus wiedererkennt, gelingt es nicht, den
Echoeffekt zu Uberwinden, der darin liegt, dass ihre Worte
geborgt sind und authentisch wirken sollen.

Hegel wahlt den dialektischen Notausgang, nach dem die héchste
Gefahr das Rettende induziert. Die Dekonstruktion des
Bildungsbegriffes bleibt eine Episode im Fortgang seiner geisti-
gen Formen. Sie passte nicht in den Duktus des 19. Jahrhunderts
und wurde kaum rezipiert. Stattdessen verbreitete sich eine ent-
schérfte Fassung des Begriffs, in welcher der Akzent auf der
Lernentwicklung lag und die irritierende Doppelziingigkeit keine
Rolle spielte. Als Nietzsche dann den Bildungsbegriff attackier-
te34, geschah das mit einer Gewaltsamkeit, die Hegel noch in den
Entwicklungsgang seiner Geistesformen einbeziehen wollte. Fir
das 20. Jahrhundert ist dadurch eine zwiespaltige Vorgabe ent-
standen. In der auf Hegels Uberschriften zuriickgreifenden, pro-
grammatischen Fassung des Bildungsbegriffes wurde die wohl-
geordnete Chancenauswertung der Kulturvélker proklamiert.
Davon hat sich andererseits die Zerstérungskraft, die in schpfe-
rischen Aktionen auftritt, abgespalten. Im ersten Abschnitt habe
ich ohne historische Zwischenstufen eine Strukturanalogie zwi-
schen Plato und dem friihen Wittgenstein dargestellt. Der zweite

74

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 75

Durchgang von Plato aus zur Gegenwart fiihrt zu einem
Philosophen, der explizit bei Platons Padagogik ankniipft.

Heidegger 1: »Die Tatsachen gehoren alle nur zur
Aufgabe« (T 6.4321)

Die Bemerkungen zu Hegel haben ein kleines Segment aus des-
sen komplexen Ableitungen herausgeschnitten und in ein
Verhdltnis zum zeitgendssischen Verstdndnis von Bildung
gesetzt. Die Erfolgsgeschichte dieses Leitbildes und sein
Verblassen im Zeitalter des européischen Faschismus sind davon
weit entfernt. Dennoch lassen sich Hegels Ausfiihrungen als
Hintergrund zum Umgang mit dem Bildungsgedanken im 20.
Jahrhundert nutzen, gerade weil sie dieses Thema sowohl hervor-
heben, als auch dekonstruieren. Sie enthalten einen wirksamen
AnstoR fur pé&dagogischen Fortschritt und kritisieren eine
Ausprégung scharf. Damit korrelieren sie mit beiden philosophi-
schen Tendenzen der Kriegs- und Nachkriegszeit in Deutschland:
der Absage an das Bildungsideal im Gefolge der Heideggerschen
Platonlektire und der Bewegung gegen diese Absage, zu der die
Frankfurter Schule auf Hegel (und Marx) zuriickgriff. Die zwei
Stromungen liefen parallel; heute kann man ihre Auswirkungen
beurteilen. Der Impuls der kritischen Dialektik hat sich weitge-
hend verfliichtigt, wihrend die »Uberwindung der Metaphysik« —
in verschiedenen Transformationen — noch immer starke Wirkung
zeigt. Ich deute an, welche innertheoretischen Griinde den
Attraktivitatsverlust der Hegelschen Entwirfe erklaren kdnnen
und wende mich anschlieBend der Intervention Heideggers zu,
welche »die Erziehung des Menschengeschlechtes« an der
Wurzel abkappt.

Michael Theunissen hat eine Deutung der Hegelschen »Logik«
ausgearbeitet, der entsprechend sie gut mit Heideggers Programm
der Riickfrage hinter die abendl&ndische Philosophietradition ver-
traglich ist. Er zitiert dazu Heideggers Schiler Herbert Marcuse:
»Hegel entlarvt Metaphysik als Positivismus (so wie er umge-
kehrt positivistisch-empiristische Ansatze ihrer metaphysischen

75

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 76

Positionen Uberflihren wird.« [THEUNISSEN(1980)], S.24. Diese
doppelte Distanz zu unbedachten Wesensaussagen und zu nicht
hinterfragten Gegebenheiten ist die treibende Kraft in Hegels
Entwicklungsdrama. Wie in der Phdnomenologie sieht Theunis-
sen einen spannungsreichen Dialog auch als movens der Logik.
Ein darin denkendes und ein in diesem Denken thematisiertes
Denken sind zu unterscheiden. Die Diskrepanz besteht »zwischen
dem Denken, das Gegenstand der Kritik ist, und demjenigen, das
sie Ubt.« (a.a.0. S.27) »Positivistisch denkt die Metaphysik,
sofern sie nur Seiendes und zwar Ansichseiendes behaup-
tet.«(a.a.0. S.33) Bekannt ist Heideggers These, der Sinn des
Seins sei — der Metaphysik geméll — »stdndige Anwesenheit«.
Diese Zusammenhange zwischen divergenten philosophischen
Ansatzpunkten sind in der Fachliteratur durchaus gesehen worden
([SAVAGE(2008)], [MACDONALD/ZIAREK(2007)], [MORCHEN
(1981)]). Dennoch wurde die hegelianisierende kritische
Auseinandersetzung mit den Vorgaben der Tradition durch die
»Dekonstruktion« im Gefolge Heideggers in den Schatten
gestellt. Die systematisch eindrucksvolle Rekonstruktion des
Hegelschen Dialogverfahrens durch Teunissen gibt einen
Hinweis auf mogliche Griinde.

Die Schwierigkeit liegt darin, dass in diesem Dialog, trotz aller
neuzeitlichen Rafinesse, noch immer der konstitutiv platonische
Vorsprung der Philosophie mafigeblich ist und zwar ungeachtet
der Tatsache, dass die Demonstration im Ganzen darauf hinaus-
lauft, letztlich beide Stimmen zusammenzufihren.

Die fir den Schein hypostasierter Gegenstandlichkeit verantwortliche
Abstraktion des Denkens von sich selber ist eine SelbstentduRRerung, die
den Charakter der Selbstentfremdung hat. [THEUNISSEN(1980)] S.115

In diesem Modus unterliegt das Denken, um es mit einer heidg-
gerianischen Wendung zu beschreiben, dem »\ergessen des
Vergessens«. Anders die Gegenseite. »Das in der Logik agieren-
de Denken hingegen entéuRRert sich zwar auch, aber so, dass es
zugleich bei sich selbst bleibt.« (a.a.0.) Die aus der Antike Uber-
kommene Konstellation einer lichtvertrauten Figur, die sich zu

76

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 77

einem Gesprach im Dunkeln herablasst, ist fortgeschrieben. An
der Wirksamkeit dieses Aufrisses und an Hegels virtuoser
Padagogik der Uberwindung des Vergessens besteht kein Zweifel.
Doch das Verfahren impliziert auch, dass es am Ende ein
Einvernehmen gibt, in dem sich die Kandidatin fur Erziehung und
die Erzieherin mit ihrem tberlegenen Blick auf die verhandelten
Themen treffen. Schlieflich und endlich ist ein gemeinsames
Optimum zu erreichen. Dass jemand sich dazu der idiosynkrati-
schen Hegelschen Dialektik mit der Zielvorgabe einer
Koinzidenz von Denken und Gedachtem unterziehen soll, ist aber
gar nicht selbstverstandlich.

Adorno hat die Dialektik, die Theunissen in ihrem entmystifizie-
renden Voranschreiten positiv auffasst, negativ gedreht und dabei
auch den Status der Bildung im europaisch-US-amerikanischen
Kulturraum angeprangert.35 Er ist jedoch nicht so weit gegangen,
den Bildungsbegriff, wie sein Gewéahrsmann Hegel, fiir ganz zer-
rittet zu erklaren. Halbbildung, die »Allgegenwart des entfremde-
ten Geistes, ist ein Verfallsprodukt, dennoch lasst sich in ihr noch
»das bessere Potenzial« erkennen: »dass der in der birgerlichen
Gesellschaft einmal postulierte BewuBtseinsstand auf die
Maglichkeit realer Autonomie des je eigenen Lebens vorverweist«
(a.a.0. 103) Damit hat er eine Argumentationsfigur geprégt, die in
der Folge von deutschen Intellektuellen immer wieder aufgegriffen
worden ist ([HorFe(2005)], [HoOriscH (2006)], [LIESSMANN
(2006)]). An den Emanzipationshildern der Vergangenheit glanzt
heute, wo sie in der konsumgeleiteten Mediengesellschaft tiberla-
gert und entkraftet worden sind, der Hoffnungsschimmer. Dieser
Umgang mit dem diagnostizierten Defizit hat eine Voraussetzung,
die Adorno unumwunden ausspricht. Es gibt sie noch, »die Bildung
selber«. An diesem Begriff partizipieren allerdings »...nur noch, zu
ihrem Gliick oder Ungliick, einzelne Individuen, die nicht ganz in
den Schmelztiegel hineingeraten sind, oder personell qualifizierte
Gruppen, die sich gern selbst als Elite feiern.« [AbDorRNO(2003)]
S.103 Die Schwundform der ratdeta verweist also wieder auf den
Anfang zuruck, als es um individuelle Schicksale, um Ausnahmen
und Privilegierung ging. Die Hdter der echten Bildung sind in der
Minderheit und halten die Erinnerung an die Zeit wach, in der sie

77

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 78

héher geachtet wurden. Diesen Strang im kulturpessimistischen
Kampf um Anerkennung werde ich nicht weiter verfolgen.

Im Vergleich scheint mir Hegels Demontage des Leitbegriffs ein
besserer Ausgangspunkt. Ein anekdotisches Beispiel soll zeigen,
wie ein »Bildungspapst« in einer kurzen Zeile die ganze Pracht
der Bildung evozieren und in Grund und Boden versenken kann.
Darin folgt er (unbeabsichtigt) der Hegelschen Diagnose, dass
sich das Selbstbewusstsein in »dieser ganzen Welt der Bildung«
durch die »seine Verworfenheit verwerfende Empdrung« aus-
zeichnet [HEGEL(1986)] S.384. Der Ausspruch stammt von Karl
Kraus. Er parodiert den Beginn von Goethes sogenannter
»Marienbader Elegie«:

Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt
Gab mir ein Gott, zu sagen, was ich leide.

Kraus wechselt die Adresse von der verehrten Frau zu den
Zeitungsschreibern seiner Tage und unterwirft sie einem satiri-
schen Doppelschlag von Negation und Kontraposition;

Den Journalisten nahm ein Gott zu leiden, was sie sagen. [KrRAus(1908)] S.14

Das Ergebnis ist vernichtend. Jede, die mit Goethes Worten lebt —
gebildete Personen der Zeit — begreift augenblicklich, dass der
Weltuntergang beschrieben ist36. Das Geschenk entzogen, die
Sprache entwurzelt. Karl Kraus als Zeuge der definitiven
Entleerung des uberlieferten Kulturniveaus. Bindiger lasst sich
die Absage an die Praxis einer neuen Zeit kaum formulieren.
Aber sie steht unter Hegels Verdikt. Kraus, auf der Seite der
Bildung, bietet das Drama einer Empérung, die sich daran ent-
ziindet, dass journalistischer Ausdruck und Sache nicht zueinan-
der passen. Die Schreiber geben vor, gebildet zu sein, doch sie
produzieren Phrasen. Die virtuose Umstiilpung einer »Phrase«
entzieht ihr den Boden. Mit dieser Bewegung hat sich freilich der
Gebildete selbst ebenfalls entleert. Das Goethe-Wort ist zur
Kampfhandlung geworden, die Zeit fur Bildung ist vorbei.

78

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 79

Die Aufgabe der Religion, die Menschheit zu trosten, die zum Galgen
geht, die Aufgabe der Politik, sie lebensiiberdriissig zu machen, die
Aufgabe der Humanitat, ihr die Galgenfrist abzukiirzen und gleich die
Henkersmahlzeit zu liefern. [Kraus(1908)] S.4

Der vereinzelte Intellektuelle wirft der Unkultur die letzten
Fluche entgegen und verrichtet das makabre Trauerritual. In
einem bestimmten Milieu ist es in diesem Stil ein Jahrhundert
lang weitergegangen. Der Argumentationszusammenhang, in
dem die produktive Entfremdung ein Motor fir Entwicklung war,
und in dem Unzulénglichkeiten des Fortschritts (ber die
Produktivitdt des Negativen in den Prozess integriert werden
konnten, ist jedoch erschopft. Der groRBe Gegenspieler der
Unglicksspirale der negativen Dialektik ist Martin Heidegger.

Gleiches Licht fur alle

Eine der wirksamsten Provokationen gegen die »received opi-
nion« der akademischen Philosophie im 20. Jahrhundert war
Heideggers These, »die Wahrheit« hétte bei Platon einen
»Wesenswandel« durchgemacht. Sie sei urspriinglich
»Unverborgenheit« gewesen und hétte sich zur »Richtigkeit« ver-
engt. Im Gefolge dieses »Einsturzes« sei der Blick der Menschen
beeintrachtigt worden. Sie sind seither darauf fixiert, das
Verhéltnis zwischen Gegebenheiten und Ideen zu sichern, statt
sich darauf einzulassen, dass »das Sein« von sich aus historische
Madglichkeiten des Aufenthaltes im Zusammenhang der Dinge
eroffnet. [HEIDEGGER(2004b)] Die Rezeption dieser anti-moder-
nen, post-kritischen Denkfiguren war breit und oftmals enthusia-
stisch. In strukturalistisch und avantgardistisch wiederaufbereite-
ter Form sind sie (aus Frankreich) in eine lebendige Aus-
einandersetzung mit der analytischen Tradition eingebracht wor-
den. Eine Schlisselsstelle, von der Heidegger seine Umorgani-
sation der europaischen Philosophiegeschichte ausgehen l&sst, ist
das Hohlengleichnis. Das Ziel ist eine »Erschitterung der Logik,
insofern diese auf den Gesetzen der Wahrheit beruht. Der Weg

79

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 80

fuhrt tber den Abbau des radeia-Modells, welches die Parabel
vorstellt.

Um den Impetus zu verstehen, der dazu fiihrt, Platons P&ddagogik
und im Anschluss »das abendldndische Menschenbild« zu ver-
werfen, ist ein Blick auf Heideggers Kritik der Logik geraten.
Bezeichnend etwa sind die Uberlegungen, mit denen er die
Vorlesung »Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache«
beginnt. Heidegger hatte angekiindigt, iber »Der Staat und die
Wissenschaft« zu lesen und teilte zu Beginn der \Veranstaltung
»kategorisch und demonstrativ« ([HEIDEGGER(1998b)] S.172)
mit: »lch lese Logik.« Der zeit- und lebensgeschichtliche
Hintergrund dieser Anderung ist das nationalsozialistische
Regime und Heideggers kurz zuvor erfolgter Ricktritt vom
Rektorat. Unter diesen Umstanden formuliert er ein Programm,
das schon im ersten Satz (durch den gedoppelten Gebrauch von
»Grund«) mit pathetischer Geste auftritt.

Wir stehen vielmehr vor der Grundaufgabe, diese Logik von Grund auf zu
erschttern, nicht willkirlich oder aus Eigensinn, in der Absicht, nun eine
andere Logik zu errichten. Wir stehen vor der Erschiitterung der Logik,
die wir nicht etwa 1934 zu Zwecken einer beliebigen Gleichschaltung
vornehmen, sondern an der wir seit zehn Jahren arbeiten und die auf einer
Wandlung unseres Daseins selbst griindet, einer Wandlung, die die inner-
ste Notwendigkeit unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe bedeutet.
[HEIDEGGER(1998b)] S.11

Heidgger verwahrt sich gegen die Vermutung, er sei ein
Zuarbeiter der politischen Gleichschaltung, die Fremdes aus der
Volksgemeinschaft aussondert. Sein Forschungsvorhaben sei
nicht so platt angesetzt, sondern emphatisch begriindet in der
»Notwendigkeit unseres Geschickes« (a.a.0.) Die Geschick-
lichkeit (im Doppelsinn), mit der Heidegger in dieser Phase Nazi-
Motive in seine Philosophie einflief}en lief, und dann umgehend
wieder, in indignierter Abwehr, von sich wies, verdient eine eige-
ne Untersuchung.37 Hier ist der Punkt bloR, dass die »Uberwin-
dung der Metaphysik« durch neu entwickelte Denkstrategien
opportun zum politischen Ziel der »Bewegung« passt, die

80

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 81

Erfolgsgeschichte der aufgeklarten, verninftigen Person zu ent-
kréften.

In Heideggers Lesart des Hohlengleichnisses wird es zum ent-
scheidenden Fehltritt, der uns die neuzeitliche Wissenschaft und
die globale Verfligungsgewalt des emanzipierten Menschen
gebracht hat, und ihn damit in den Untergang zu treiben droht.
Diese Interpretation des Platon-Textes ist mailos lberladen, d.h.
es ist keine Verbindung nachvollziehbar, in der plausibel wiirde,
dass eine Wendung in der Erz&hlung tatsachlich die unterstellte
Folge haben kénnte. (So wie ein Transkriptionsfehler eventuell
handfeste Konsequenzen hat.) Aber das ist auch nicht der Zweck
der Ubung. Es geht darum, das Paradigma der Befreiungs-
bewegung, das in der Selbsterfuillung eines Bildungsromans kul-
miniert, zu Uberschreiben. Dazu verwendet Heidegger dessen
eigene Komponenten und arrangiert sie gegen ihren Duktus. Er
provoziert die Apologeten der Emanzipation, indem er die
Formeln, welche sie aus dem Paradigma ableiten, umfunktioniert.
»Wahrheit«, das Ziel des Aufstiegs und der Preis fur die ein-
sichtsvollen Philosophinnen, weist plétzlich auf einen anderen
Zusammenhang. Der Drehpunkt der Manipulation ist Platons
Lehre von der Form, die im vorigen Kapitel dargestellt wurde.
Dort habe ich behauptet, dass sich von den Ideen eine direkte
Linie zur Konstruktion von Datenbanken ziehen lasst. Das
Argument beruhte auf der Strukturgleichheit der platonischen
Welt mit jener des Tractatus. Heideggers grofRRe, revisionistische
Erzdhlung lauft zum Junktim Platon — Wittgenstein parallel. Sie
enthélt, im Unterschied zu diesem, suggestive Motive, die sich
entlang der gesamten Philosophiegeschichte einsetzen lassen.
Das Fazit aber ist in beiden vorgestellten Erbschaftsverfahren
nach Plato vergleichbar. Er hat uns das prekédre Junktim eines
Modells zur Persdnlichkeitsentwicklung mit einem Muster zur
Weltbeherrschung hinterlassen.

Seit Plato vorgegeben hat, dass die Schaulustigen zwar Dinge,
aber nicht die Form der Dinge, sehen, und seit er das damit ver-
glich, dass wir im Traum von etwas sprechen konnen, das wir erst
in (theoretischer) Erkenntnis wirklich vor uns haben
[HorN(2005)], dreht sich die Selbstdarstellung der Philosophie

81

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 82

um die Frage, worin die Auszeichnung des »Sehens« besteht, das
uns zu ldeen fiihrt. Das Hohlengleichnis ist eine Hilfskonstruk-
tion zur Beantwortung dieser Frage. Es stellt eine Konstellation
vor, in welcher nachvollziehbar wird, wie kategorial getrennte
Welten, verbunden durch entsprechende Prozeduren, in einem
Arrangment zusammenpassen konnen, das den Fortschritt des
Ganzen verspricht und induziert. Damit diese Suggestion Erfolg
hat, ist ein privilegiertes Sehen festzuhalten, auch wenn es zuletzt
mit den erfolgreich nachgezogenen Sichtweisen koinzidiert.
Diese Pointierung unterlduft Heidegger. Seine Nacherzéhlung
folgt nicht, wie so viele andere, dem pfeilgerichteten Aufstieg ans
Tageslicht. Sie stellt die verschiedenen Lichtquellen zusammen.

Die bildgebende Deutungskraft des ,Gleichnisses‘ sammelt sich fir
Platon vielmehr in der Rolle des Feuers, des Feuerscheins und der
Schatten, der Tageshelle, des Sonnenlichtes und der Sonne. Alles liegt am
Scheinen des Erscheinenden und an der Ermdglichung seiner
Sichtbarkeit. [HEIDEGGER(2004b)] S.225

Damit ist der Bann der Normativitat im Prinzip gebrochen. Das
Gesamtensemble aus Unterwelt, Tageswelt und Himmelszelt ist
darin homogen, dass sich in ihm — in unterschiedlichen Weisen —
etwas zeigt. Diese generalisierte Phdnomenologie beseitigt die
Stufenleiter. (Man kann — mit Vorsicht — an Wittgensteins
Verzicht auf ein solches Gerat denken.) Die Logik ist eine Lehre
von den Formen. »Erschiitterung der Logik« bedeutet, dass die
Formen ihre unangefochtene Formativitét verlieren.

Wenn man — fiir dieses eine Mal — Gleichschaltung im engen
Wortsinn verwendet, wird deutlich, dass Heidegger tatsachlich
mit dem »mainstream« der europdischen Geschichte aufradumen
will. Der Hintergrund und das Motiv sind ganzlich anders, als
beim friihen Wittgenstein, aber der Umgang mit dem Kosmos
Platons ist funktional vergleichbar. Wittgenstein hat eine logische
Rekonstruktion des ultimativen Ordnungsgefiiges angefertigt und
es dem Schweigen Ubergeben. »Hinter« den Formen geht es erst
richtig los, doch davon sagen sie uns nichts.38 Heidegger sieht

82

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 83

dieselbe Zentralposition des €idos und vollzieht einen ahnlichen
Bruch. Er tritt aus dem Zusammenhang der Formen-Welt heraus
und verliert damit, ebenso wie Wittgenstein, den Riickhalt in der
ordnungsgemafRen Rede. Im Unterschied zu ihm versucht er
jedoch in der zweiten Phase seiner Philosophie mit trickreichen
sprachlichen Imaginationen das Ungesagte doch zu Gehor zu
bringen. Mit wechselndem Erfolg. Die Heideggerversion des
Hohlengleichnisses ist eine faszinierende Geschichte. Sie beginnt
damit, dass Licht ist, bevor etwas erscheint: Vergiss den
Niveauunterschied. Wer in dieser Landschaft einen Platz ein-
nimmt, befindet sich in einer »Lichtung«.

Darin besteht die Gleichschaltung und erst aus dieser
Grunddisposition ist weiter zu denken. Hier treten die Formen
auf. Sie sind der Grund dafir, dass etwas aufféllt und als
Besonderheit gesehen werden kann. Dass es gesehen werden
kann liegt nicht an ihnen. Sie verblrgen, was gesehen wird.

Die eigentliche Besinnung geht auf das in der Helle des Scheins gewéhr-
te Erscheinen des Aussehens. [HEIDEGGER(2004b)] S.225

Heideger hat sich eine Dimesion hinter den manifesten Erschei-
nungen freigespielt, die eine doppelte Tiefe bietet. Seine padagogi-
sche »Umwendung« beschrénkt sich nicht auf den klassisch-philo-
sophischen Hinweis, dass die Erfahrungsdinge transzendental-kate-
gorial konstituiert sind und damit auf eine »geistige« Voraussetzung
verweisen. Er geht einen Schritt weiter: diese »Geistigkeit, ihre
prédgenden Charakteristika, sind nicht die letzte Instanz. Auch was
die Ordnung in die Welt bringt, kommt vor. Die Gleichschaltung
fuhrt zu »unserer eigenen geschichtlichen Aufgabe«, denn dies ist
der Ort, an welchem Heidegger das »Seinsgeschick« ansetzt, den
Umstand, dass die Bestimmungsmuster historischer Epochen, die
sich post festum vergleichen und vielleicht selbst in eine Abfolge
bringen lassen, von Menschen unverfigbar wirksam werden.
Dieser Gedanke re-dimensioniert das Dass des Weltregimes; er ver-
leiht ihm eine eigene Geschichtlichkeit, an die man von innerhalb
einer Auspragung nicht mehr herankommt. Ab diesem Punkt ist
Heidegger als Meta-Metaphysiker unterwegs. Diese Bezeichnung

83

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 84

wiirde er vehement ablehnen und zwar nicht ganz zu Unrecht. Die
Verlagerung der Aufmerksamkeit vom Ansehen einer Sache zu
jener Konstellation, die ihr Aussehen verleiht, ist nicht »more of the
same«. Jedoch: Metaphysik bedeutet immer auch die Artikulation
eines imaginativen Uberschusses zur Lokalisierung von Bestim-
mungsstiicken sub specie aeternitatis.

Berlihmt ist Heideggers sprachliche Kreation »Unverborgenheit,
die er aus duifewa ableitet. Die Etymologie ist nicht das
Argument, das liegt im eben vorgestellten — sit venia verbo —
Kameraschwenk vom Abgefilmten zum Set der Aufnahme. Wie
ein Exeget, der die Zuseher davon entwdhnen mdchte, gebannt
dem Handlungsablauf zu folgen und der darauf verweist, dass es
sich um ein arrangiertes Geschehen handelt, leitet Heidegger die
Szenarios des Weltaufenthaltes aus der »seinsgeschichtlichen«
Extradimension ab. Er gibt diesem \organg eine besondere
Farbung. Flr Heidegger (er ist verantwortlich fiir die Details der
Alternativgeschichte) ist der Ubergang vom Set zur Szene nicht
neutral. Es handelt sich um einen Abfall; Inhalte drangen sich vor
die Bereitschaft, das Erscheinen der Inhalte zu gewahren.

Die Idee lasst nicht erst noch ein Anderes (hinter ihr) erscheinen, sie selbst
ist das Scheinende, dem einzig am Scheinen selbst liegt. Die >id’ea ist das
Scheinsame. Das Wesen der Idee liegt in der Schein- und Sichtsamkeit.
Diese vollbringt die Anwesung, ndmlich die Anwesung dessen, was je ein
Seiendes ist. [HEIDEGGER(2004b)] S.225f

Das Unverborgene wird als ein Ort mit eigener Entwicklungs-
geschichte eingeflhrt, ausgestattet mit einer transformierten
Version des wahr/falsch-Dualismus namens \erbergung und
Entbergung. Diese beiden Krafte sind dafur verantwortlich, dem
Erscheinen Gestalt zu geben und sollen — dazu ist diese Phantasie
erzahlt — diese Wirkung jenseits der Urteilskontrolle und ohne
rationale Aufsicht entfalten. Der Abgesang beginnt:

So wird das Unverborgene zum voraus und einzig begriffen als das im
Vernehmen der 1&¢a Vernommene, als das im Erkennen (gign’wskein)

Erkannte (yvryvookdpevoy). [HEIDEGGER(2004b)] S.226

84

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 85

Diese Entwicklung nennt Heidegger »Wesenswandel der
Wahrheit«. Die generalisierte Phanomenologie, die Gleichschal-
tung alles Erscheinenden im Entwurf auf sein Herkunftsgeschick,
hat sich zur Charakterisierung des Schubmoments der abendlandi-
schen Denktradition eine suggestive Uberschrift einfallen lassen.

Innerhalb dieser Rahmenerzéhlung, durch welche die
Existenzialontologie zu einer Entfaltung des Seinsgeschicks
umgeschrieben wird, ist Bildung ein markanter Zug im klassi-
schen Profil des Menschen. Heidegger, der in »Sein und Zeit«
einen Hauptakzent auf individuelle Haltungen (Angst, Vorlaufen
zum Tod, Eigentlichkeit) gelegt hat, wendet sich in der Folge star-
ker Strukturmomenten sozialer Tableaus zu, deren Ausformungen
historisch wechseln. Fur Bildung hat er einen die Epochen Uber-
greifenden Status vorgesehen: »Wer in einer durch die Idee
bestimmten Welt handeln soll und will, bedarf allem zuvor des
Ideenblicks. Und darin besteht denn auch das Wesen der radeia,
den Menschen frei und fest zu machen fiir die klare Bestandigkeit
des Wesensblickes.« (a.a.0. S.229) Diese maideta ist eine
Einrichtung, die hochste Werte voraussetzt, um die Auf-
steigerinnen zu motivieren und ihnen Ziele gibt, mit denen sie
sich zuletzt — das ist der gliickliche Ausgang aus der Befangenheit
— identifizieren. Heidegger findet eine Wendung Platons, an die er
den von ihm selbst entwickelten Vorrang des Sich-Zeigens ber-
haupt vor allem Gezeigten kniipfen kann. In Politeia 517¢ heif3t
es, die Idee des Guten sei »adtuf xkupla diriPelas kal vodv
rapacouévn«. Sie sei die Herrin, welche Wahrheit und
Verstehen bereitstellt. Heidegger macht aus dieser Form die
Okkupation der Offenheit, auf die seine Ultra-Phdnomenologie
zusteuert. »Das Wesen der Wahrheit gibt den Grundzug der
Unverborgenheit preis.« (a.a.0. 230) Was dann geschieht: die
»Pragung der sittlichen Haltung, als Erlésung der unsterblichen
Seele, als Entfaltung der schopferischen Krafte, als Ausbildung
der Vernunft, als Pflege der Persdnlichkeit, als Weckung des
Gemeinsinns, als Ziichtung des Leibes oder als geeignete
Verkoppelung einiger oder all dieser Humanismen.« (a.a.0. 236)
Im Hegelschen System und dann im Anschluss an die kritische
Theorie hat sich der Bildungsbegriff aufgerieben. Heidegger sieht

85

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 86

auf seine Weise dieselbe Schwierigkeit. Er mobilisiert den vollen
Sprachschatz der humanistischen Tradition, um ihre bestimmen-
den Figuren zu unterlaufen. Platons Entwurf hat mit der
Rehabilitation Sokrates’ begonnen. Heidegger positioniert sich
als ein Vor-Sokratiker.

Die eine Linie, die hier verfolgt wurde, fihrt von Platos
Einrichtung der Formen zu deren Auftreten in den Daten-
modellen, die gegenwartig wesentliche Bereiche der Welt steuern.
Der andere Entwicklungsstrang beginnt bei Platons prégendem
Bild zur Verdeutlichung, wie seine ldeen-Vorgaben den Lauf der
Welt bestimmen und fiir die Menschen, die ihm unterliegen,
fruchtbar werden konnen. Das ist vielfach aufgegriffen und tber
die Zeiten weg modifiziert und elaboriert worden. Es zeigt sich,
dass die intern entwicklungsgeschichtliche Perspektive, die
Heidegger verfolgt, zu einem dhnlichen Ergebnis kommt, wie der
trans-historische  Strukturvergleich: Platon war ein auf
Umorientierung von Lebensplédnen ausgerichteter Technokrat.
Was dann? Der Beitrag der beiden Philosphen, auf welche ich die
Darstellung gestiitzt habe, ist noch nicht erschépft. Es empfiehlt
sich, den Uberlegungen Heideggers noch etwas zu folgen und
zweitens der Frage nachzugehen, was aus Wittgensteins Dass-
Kosmos geworden ist, nachdem ihm deutlich wurde, wie kiinst-
lich seine Einteilungsprinzipien die Welt zugerichtet hatten. Die
Form der Dinge sollte sie bestimmbar und Uberschaubar machen.
Die Meisterschaft im Umgang mit Form machte Bildung aus.
Dieses Konzept steht nun selbst zur Disposition.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 87

AulRer Form

Heidegger 2: Sprachspiele zum Umdenken

Eine bemerkenswerte sprachliche Konvention lasst die Vokabel
»menschlich«, bzw. »humanistisch« fur positive Eigenschaften
stehen. Zum Menschen gehdren, das ist bekannt, zahlreiche besti-
alische Anlagen — und auch die Negativwendung in diesem
Adjektiv ist bemerkenswert. Hier ist nicht der Ort, die
Begriffsgeschichte der Menschlichkeit zu rekapitulieren. Gehen
wir davon aus, dass sich unter dem Leithild »Aufklarung« ein
Paradigma ausgebildet hat, dessen Kern die »Menschwerdung«
unter dem Primat hochster, allgemein einsehbarer Werte fiir diese
Gattung ausmacht. Die sogenannte »humanistische Bildung, die
sich im 19. Jahrhundert im Gefolge des Aufklarungsschubs ent-
wickelt hat, ist eine hochkomprimierte Synthese aus divergenten
Entwicklungsmodellen gewesen, die auf das gemeinsame Ziel
»Menschlichkeit« konvergieren. Sie enthalt den Kanon der heid-
nischen Fundierung der europdischen Kultur, zusammen mit den
Institutionen, die ihr die Offenbarungsreligion hinzugeflgt hat.
Und sie ist ein Vehikel dafir, diese christliche Wendung, nach
einer Rickkoppelungsschleife mit der Antike, in sékularisierter
Form allen Menschen zu 6ffnen, zumindest wenn sie die
Bereitschaft mitbringen, Latein und Griechisch, Geschichte und
Literatur zu studieren. Die Strahlkraft dieser Synthese ist ein
Faktum.3 Und dennoch betitelt Karl Kraus 1908, bevor noch die
unermesslichen »humanitaren Katastrophen« dieser Zeit losge-
brochen waren, seine Protestpost »Apokalypse«. Spatestens zu
diesem Zeitpunkt wurde deutlich, dass »die Gebildeten« im alten
Stil mit einem Entwicklungsknick im Bildungsbirgertum zu
kédmpfen hatten.

Zur Andeutung des Problems, ohne darauf fundiert eingehen zu
kénnen, werfe ich einen zweiten kurzen Blick auf Goethe. Sein
Drama »lphigenie auf Tauris« (1787) gilt als Schaustiick fur

87

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 88

Menschlichkeit. Die griechische Frau wirkt als Priesterin bei den
Barbaren, suspendiert Menschenopfer und reprasentiert eine
Uberlegene Zivilisation. Die »Stimme der Wahrheit und der
Menschlichkeit« hort, so sagt sie, »jeder, geboren unter jedem
Himmel, dem des Lebens Quelle durch den Busen rein und unge-
hindert flieRt.« ([GoeTHE(1926)] V,3, 1940-42) 1827 schreibt
Goethe dem Darsteller des Orest eine Widmung in ein Iphigenie-
Exemplar:

Alle menschlichen Gebrechen
Silihnet reine Menschlichkeit.

Das pragnante Motto pointiert die Erlésungsfunktion, welche die-
ser Allgemeinbegriff vom Christentum tibernommen hat. Es war
fir Festreden und als Maturathema ausgesprochen populér. Wer
den Kontext in Goethes Schauspiel beruicksichtigt, findet aller-
dings keine Parole, sondern tiefgehende Ambivalenzen. Iphigenie
ist nahe daran, aus familidrer Solidaritat den Konig der Taurier zu
verraten, bevor sie auf die Gegenseite kippt und den Fluchtplan
ihres Bruders preisgibt. Die beiden Manner, Thoas und Orest,
wollen den Konflikt im Zweikampf I6sen; Iphigenie tritt dazwi-
schen.

Sie beruft sich auf den Zusammenbhalt ihrer Familie und appelliert
an Thoas, sie freizugeben: »Du hast nicht oft zu solcher edlen Tat
Gelegenheit.« (V, 6, 2148-49) Iphigenie will mit dem Bruder
abziehen und spricht dazu den Edelmut des Barbaren an, den sie,
solang sie wehrlos war, mdglichst in Distanz gehalten hat. Der
Konig reagiert mit einem souverdnen Gnadenakt: »So gehtl«. Er
antwortet mit Wirde auf die Eindringlinge, die ihn betriigen und
seine Priesterin entfiihren wollten. Damit endet das Drama aber
nicht. Goethe geht einen Schritt weiter, haarscharf zwischen
GroRartigkeit und Tranendrisen. Iphigenie (»lch untersuche
nicht, ich fuhle nur« IV, 4. 1650) mdchte aus dem koniglichen
Verzicht auf Genugtuung eine »menschliche Ldsung« machen.
Sie will sein Herz gewinnen, statt seinen unverdienten
Gnadenerweis in Anspruch nehmen zu missen.

88

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 89

Leb wohl! O wende dich zu uns und gib
Ein holdes Wort des Abschieds mir zuriick! . (V,6.2168f)

Iphigenie will sich die Redlichkeit ihrer Selbstbefreiung von
ihrem Kontrahenten, den sie ausgenutzt und verletzt hat, gegen-
zeichnen lassen. Dazu dienen die Rihrung, das Gastrecht, die
Freundschaft. Es ist ein Gestdndnis und eine Frechheit.
Humanitat dient dazu, beim Verfolgen des Eigeninteresses kein
schlechtes Gewissen haben zu missen. Thoas spielt mit, ansatz-
weise. Die letzten Worte des Stlicks sind sein »Lebt wohl! ». Der
Ausgleich zwischen Zivilisation und »Barbarei« bleibt ohne den
von Iphigenie gewiinschten Handschlag auf der Kippe.

Derart subtile inter-kulturelle Ablaufe lassen sich in herausragen-
den Texten finden, die Wirksamkeit des Schlagworts
»Menschlichkeit« betreffen sie kaum. Goethe hat auch gesehen,
dass die schonen Worte leicht zum Ablenkungsmandéver werden.
Thoas erinnert daran:

Der Grieche wendet oft sein liistern Auge
Den fernen Schétzen der Barbaren zu,
Dem goldnen Felle, Pferden, schonen Téchtern; (V,6, 2102-2104)

Das ist Ende des 18. Jahrhunderts geschrieben. Kolonialismus
und Imperialismus entwickelten sich anschliefend. Sie sind zum
Teil daflr verantwortlich, dass sich »der Humanismus« ein
Jahrhundert spéater in scharfem Zwielicht darstellte. Einerseits
reprasentiert er ein ldeal der Aufklarung, andererseits die
Herrschaftsideologie der (zunéchst) europdischen Superméchte.
Die zweite Option hat ein Gebildeter klassischen Zuschnitts wie
Karl Kraus durchschaut und angeprangert. Er hat sie endzeitlich
dramatisiert:

Die Tragik einer gefallenen Menschheit, die fiir das Leben in
der Zivilisation viel schlechter taugt als eine Jungfer fiirs
Bordellwesen, und die sich mit der Moral Gber die Syphilis
trosten machte, ist verscharft durch den unaufhérlichen
Verzicht auf alle seelische Erneuerung. lhr Leib ist ethisch

89

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 90

geschmiert und ihr Hirn ist eine camera obscura, die mit
Druckerschwarze ausgepicht ist. [KrRAus(1908)], S.3

Heideggers geschichtstibergreifende, tiefschlrfende Absatzbe-
wegung ist in solchen negativen Utopien vorgebildet. Er hat sich
nicht auf Karl Kraus bezogen, stattdessen bot ihm der propheti-
sche Gestus Friedrich Nietzsches die Ankniipfungsgelegenheit
zur prinzipiellen Demontage des ldols des deutschen Selbst-
wertgefuhls.

Als die Deutschen den anderen Vélkern Europa’s anfiengen interessant zu
werden — es ist nicht zu lange her —, geschah es vermdge einer Bildung,
die sie jetzt nicht mehr besitzen ...40,, »[NIETZSCHE(1988)], S.163. »Die
ehemalige deutsche Bildung.

Das sind nur anekdotische Hinweise. Die Distanzierung werde
ich nicht weiter verfolgen. Offen ist die Frage, was Heidegger,
und in der Folge Wittgenstein, anstelle des geschichtsméachtigen
Platonismus vorsehen.

Bodenstandig oppositionell

Die Konstellationen am Ende des Tractatus und angesichts der
Umgestaltung des Hohlengleichnisses sind einander nicht so
fremd, wie es den Anschein haben mag. Wittgenstein statuiert
eine logisch durchkomponierte Sprache und fiigt hinzu, dass sie
alles Lebenswichtige verfehlt. Heidegger sieht das Denken unter
dem Diktat der Richtigkeit und 6ffnet den Ausblick auf eine ande-
re Dimension, die sich mit den gebréuchlichen sprachlichen
Mitteln nicht erfassen lasst. Die Zwangsnormalisierung beschaf-
tigt beide, ihre Beschranktheit ebenso. Sie haben den Primat der
Form zum Denkanstol? genommen und sind so weit gegangen, die
Rede von den hochsten Formen und die damit verbundenen
Motivationsverstarker stillzulegen. Soweit verlauft ihre Stellung-
nahme zum Bildungsproblem parallel. Sie diagnostizieren die
geheime Koinzidenz der kulturell wirksamen Konzepte (»Wahr-

90

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 91

heit«, »das Gute«, »Menschlichkeit« ...) mit den zivilisatorisch
effektiven Steuerungsmechanismen — Richtigkeit, Konformitat,
Egalitat.4l Und sie distanzieren sich von den regulativen
Konstruktionen, mittels derer sie die Koinzidenz vor Augen fiih-
ren. Dann allerdings divergieren die Perspektiven. Heidegger hat
eine Denkweise und das dazugehdrige sprachliche Inventar iden-
tifiziert (»die Metaphysik«), die er mit immer neuen, ent-habitu-
alisierenden Redeweisen vergessen machen will. Wittgenstein
dagegen hat den Widerstreit der Sprache, welche ins Jenseits der
verbreiteten sprachlichen Verstandigung ausgreift, nicht weiter
verfolgt. Seine Arbeit ab 1929 ist nicht mehr an der Schnittstelle
von Sagbarkeit und Unsagbarkeit angesiedelt.

Ein Beispiel fur Heideggers imaginative Revision Kklassischer
Denkfiguren (die »Dekonstruktion der Geschichte der
Ontologie«) haben wir vorgestellt. Es operiert mit einer ausge-
feilten Doppelstrategie von Textnahe und spekulativer Uber-
schreitung.42 Ein Leitmotiv dieser Deplatzierungen ist die
Voraussetzung, das Uberlieferte misse als Herausforderung
angenommen werden, um Zukunft haben zu kénnen, und nicht
zum Bildungsgut zu gerinnen. Diese kreative Aneignung durch
nachfolgende Generationen gehdrt selbst zum Bildungskanon,
darin ist Heidegger nicht besonders. Doch seine Schreibweise
abgesehen von dem dargestellten Zwiespalt richtet sich nicht
(mehr) nach den Formvorgaben der neuzeitlichen Philosophie.
Heidegger verfasst Abhandlungen, die positiv demonstrieren
wollen, wie eine Fort-Entwicklung bestehender Ausdrucks-
weisen beschaffen sein soll. Sein »Brief (iber der Humanismus«
ist ein Beispiel fir Ortsbestimmungen, die streckenweise ohne
das konfrontative Muster auskommen. Sie wollen ohne den
schrillen Ton auskommen, dessen sich die Sprecher (m/w) der
zunehmend bedrangten Bildungsschicht oft bedienen — demon-
strativ, ist man versucht zu bemerken. Die Abhebung vom
sprachliche Duktus der Subjekt-Objekt-Philosophie ist auch
eine negative Wendung, selbst wenn sie nicht mit den dialekti-
schen Interdependenzen »der Metaphysik« verwechselt werden
will. Heidegger schreibt die generalisierte Ph&nomenologie, die
Prioritdt des Erscheinens vor Erscheinungen aller Art, in

91

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 92

Landwirtschaftsmetaphern um: »Der Mensch ist nicht der Herr
des Seienden. Der Mensch ist der Hirt des Seins.« [HEIDEGGER
(20044a)], S.342

Der Philosoph schreckt die Biirger. »Ein blof3 gepflegter Sprach-
gebrauch beweist noch nicht, daB wir dieser Wesensgefahr schon
entgangen sind« (a.a.0. 318), ndmlich »einer Gefahrdung des
Wesens des Menschen« (a.a.0.) Bildung verdeckt das Problem.
Sie ist ein Medium der wohlhabenden Stadtbevélkerung. Die
demonstrativen Bilder aus dem Schwarzwald, in denen der
Philosoph lokales Ambiente zelebriert, sind nicht bloR Zugabe. Er
stellt die Entwicklung der gesamten urbanen Zivilisation in Frage
und bedient sich dazu b&uerlicher Topoi. »Die Lichtung selber
aber ist das Sein.« (a.a.0. 332) Man kann den Wald- und Wiesen-
wortschatz (»Der Feldweg«, »Wegmarken« ...) vielleicht mit der
funktionalen Rolle einer Tracht vergleichen.43 Sie ist — verglichen
mit dem Alltagsgewand der Mehrheit — zurtickgeblieben, auffal-
lig und mitunter peinlich. Aber sie steht auch fir eine
Lebensweise, in der die Stimmigkeit zwischen Personen und
Geschichte des Landstrichs, in dem sie wohnen, noch nicht durch
Konfektionsware oder individuellen Stil verdrangt worden ist.
Tracht kann, und das trifft Heideggers Strategie genauer, gezielt
in Gegnerschaft zur Konsumgesellschaft eingesetzt werden, als
Oposition zweiter Stufe gegen den Verlust der Heimat. Das
Vokabular aus der bauerlichen Welt verbindet sich bei Heidegger
mit Kunstausdriicken von erlesener Rafinesse.

Als der Eksistierende steht der Mensch das Da-sein aus, indem er das Da
als Lichtung des Seins in die Sorge nimmt. Das Da-sein selbst aber west
als das geworfene. Es west im Wurf des Seins als des schickenden
Geschicklichen. (a.a.0. 327)

Heidegger zwingt der Leserin hochidiosynkratische Satzgebilde
auf, die zum Nachsprechen einladen. Ich will den Beginn des
Humanismusbriefes ohne Preziositat wiedergeben. Dabei wird
deutlich, wieso diese Mischung aus »Bodenstandigkeit« und
Sprachakrobatik fur Generationen deutscher Philosphen (m/w)
attraktiv war.

92

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 93

Heidegger spart auch im Humanismusbrief nicht mit Seiten-
hieben auf den Weltzustand, die Kollegen und den gesamten
Kanon der tberlieferten Philosophie. Aber er beginnt mit einem
fulminanten kontrafaktischen Entwurf des verséhnten Einver-
stdndnisses von Menschen im Ganzen ihrer Seinsmdoglichkeiten.
Handeln, so sagt er, gilt als »Bewirken einer Wirkung« (a.a.O.
313) »Aber das Wesen des Handelns ist das Vollbringen.« (a.a.0.)
»Bewirken« und »vollbringen« kénnen als Synonyma fiir »han-
deln« genannt werden, doch Heidegger baut zwischen ihnen eine
qualitative Differenz auf. Die deutsche Sprache liefert fur den
zweiten Teminus die reichhaltigeren Konnotationen. Aus ihnen
wird ein Wesensunteschied: »Vollbringen heif3t: etwas in die Fiille
seines Wesens entfalten, in diese hervorgeleiten, producere.«
(a.a.0.) Aus einer Synonymie und einem Tiefblick wird eine neue
Dimension. »Vollbringen« hat in der Normalverwendung nichts
mit Wesensfulle und Entfaltung zu tun. »Einen Auftrag vollbrin-
gen« bedeutet, ihn sachgemal zu Ende fuhren. »Sie vollbrachte
eine Meisterleistung« hat ein Moment »lber Geblhr«; die
Meisterleistung wird als ganzheitlicher Erfolg angesehen. Weder
im Auftrag, noch in der Leistung, ist jedoch impliziert, dass ein
»Wesen« darauf wartet, in seine Fulle hervorgebracht zu werden.
Was in der Redewendung — im Unterschied zu »bewirken« — mit-
schwingt, ist eine Vorgabe, die eigens definiert ist und die durch
Handlungen erfullt wird. Aus dieser Nuance macht Heidegger
eine ontologische Maximalvoraussetzung. »Vollbringbar ist des-
halb eigentlich nur das, was schon ist. Was jedoch vor allem ist,
ist das Sein.« (a.a.0.) »Vollbringen«, so viel kann man zugeste-
hen, unterscheidet sich vom einfachen Handeln dadurch, dass es
sich an einer anspruchsvollen Sache bewahrt. Daraus folgt kei-
nesfalls, dass sie »deshalb eigentlich« schon ist. Noch weniger
folgt, dass vor allen Handlungen, die man vollbringen kann, das
Sein steht.

In sieben Satzen hat Heidegger eine gédngige sprachliche
Ausdrucksweise in eine Besinnung auf das Sein gedreht. Man
kann dem Gedankengang staunend folgen, oder ihn als waghalsi-
ge Extrapolation unakzeptabel finden. Jedenfalls ist er keine
Abfolge von Gedanken, die man lernen kdnnte. Die Initiation, die

93

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 94

in Platon Lauterungsprozess integriert ist, hat hier schon vorweg
stattgefunden. Es spricht der Seinskundige ohne Zwischenstufen.

Das Denken vollbringt den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen.
Es macht und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt ihn nur als
das, was ihm selbst vom Sein (ibergeben ist, dem Sein dar. (a.a.0.)

Die Sétze folgen ohne Ubergang. Vom Handeln wechseln sie zum
Denken und das Vollbringen wird mit dem semantischen Feld des
»Darbringens« angereichert. Die Aufgabe ist jetzt die Bereitschaft
daflr, »das Sein« erscheinen zu lassen und weil es sich um eine
Aufgabe jenseits des definit Erfullbaren handelt, wird das
Zurechtkommen mit einem Auftrag (»vollbringen«) zur Ubergabe
der Betroffenheit vom Handelnden zum Sein, das als die Herkunft
dieser Un-Machbarkeit eingefiihrt worden ist (»darbringen).
»Vollbringen«, das habe ich zu Beginn ausgeblendet, kann in
moralischen und religiésen Kontexten bedeutungsschwer verwen-
det werden. Heideggers Satzfolge abstrahiert und sublimiert diesen
Gebrauch zu einer uniiberbietbaren Einlassung auf »das Sein«.

In dieser Hohenlage lasst sich das Uberspringen des vermitteln-
den Aufstiegs rechtfertigen. Schritt fur Schritt nachvollziehbar
sind Heideggers Gedanken nicht, darauf lautet seine Antwort:
»Diese Darbringung besteht darin, da im Denken das Sein zur
Sprache kommt. Die Sprache ist das Haus des Seins. In dieser
Behausung wohnt der Mensch.« (a.a.0.) Angesichts solcher
Perspektiven scheint es beckmesserisch, von einem Sprach-
verstandnis auszugehen, das an alltdglichen Bedeutungen klebt.
Die Inspirationen, denen Heidegger folgt, sind danach nicht seine
Erfindungen, sondern Eingebungen des Seins. Das ist nicht ganz
idiosynkratisch. Ein Wort wie »ausgesetzt« kann mehreres bedeu-
ten, z.B. (1) im Ablauf gestoppt, (2) in die Wildnis entfernt, (3)
(demonstrativ) in eine Hbéhenlage gebracht oder (4) als
Belohnung versprochen. Wir sagen »die Sprache gibt das her.
Diese Redewendung l&sst sich — das Problem ist fraktal beschaf-
fen — in einer »harmlosen« und in einer bedeutungstiefen Weise
auffassen. Als Sprecherinnen verfligen wir tber ein Medium, das
unsere Absichten haufig verwischt, subvertiert und tberraschend

94

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 95

konterkariert. Heidegger bedient sich eben dieser Mdglichkeit,
um der Wendung einen eigenen Sinn abzugewinnen. »Sprache ist
lichtend-verbergende Ankunft des Seins selbst.« (a.a.0. 326) So
ist die Aufgabe, den rechten Weg zum »Vollbringen« zu finden,
auf die Seite der hdchsten Umsténde geriickt. Der Mystagoge ant-
wortet auf die Frage, von woher seine Worte ihre Uberzeugungs-
kraft erhalten, mit dem Hinweis auf ihre Uberzeugungskraft.
Wer sich auf diesen Duktus einldsst, erhlt auch »Antworten« auf
anfangs ungeklérte Fragen. Warum wird vom Handeln unkom-
mentiert zum Denken ibergegangen? Weil das Denken selbst ein
Handeln ist. »Das Denken wird nicht erst dadurch zur Aktion, da
von ihm eine Wirkung ausgeht oder dafi3 es angewendet wird. Das
Denken handelt, indem es denkt.« (a.a.0. 313) Man muss bloR
berticksichtigen, dass »handeln« zwischendurch die Bedeutung
gewechselt hat: das »einfachste und zugleich das hdchste«
(a.a.0.) Handeln ist namlich das Sein-lassen. Heideggers
Entwirfe entwickeln eine gewisse Suggestivkraft. Aber sie waren
nicht so folgenreich geworden, wenn sie nicht eine schicksalshaf-
te Gegnerschaft aufbauten. Seine Darstellung gleicht in diesem
Punkt den einfach konstruierten Katastrophenfilmen. Es kann
kein Zweifel bestehen, das Monster bedroht unsere Kultur. Es ist
offensichtlich, dass »Denken« abstirbt.

Wenn das Denken zu Ende geht, indem es aus seinem Element weicht,
ersetzt es diesen Verlust dadurch, daf es sich als té0vn, als Instrument der
Ausbildung und darum als Schulbetrieb und spater als Kulturbetrieb eine
Geltung verschafft. Die Philosophie wird allgemach zu einer Technik des
Erklarens aus obersten Ursachen. Man denkt nicht mehr, sondern man
beschaftigt sich mit der Philosophie.(a.a.0. 317)

Wir haben gesehen, die Assoziation des griechischen Philosophen
mit Ingenieuren (Datenbanken) ist plausibel. Man muss
Heideggers Gegenbewegung nicht folgen, um ihm an diesem
Punkt zuzustimmen. Das Problem ergibt sich dort, wo die
Besinnung auf das Sein die »Auseinandersetzung« mit der
beschriebenen Entwicklung aufnimmt. Im Humanismusbrief
deklariert sie unumwunden, dass in ihr »das Denken zu Ende

95

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 96

geht«. Das bleibt, mit vielen Kautelen, die ihn vor dem Vorwurf
der counter dependence schiitzen sollen, in der Folge Heideggers
Pointe. Die These hat grolRe Anerkennung gefunden [HRACHOVEC
(2004)]. Sie hat Vertreterinnen (m/w) der Human- und Kultur-
wissenschaften, die ihre Wirksamkeit durch naturwissenschaftli-
che, ingenieur-technische und 6konomische Einfliisse bedroht
sahen, zu zahlreichen Heidegger-Paraphrasen veranlaBt.44

Im Ruckblick weiterfiihrend

»Heidegger und die Technik« ist ein separates Thema. Die
Anmerkungen zum Humanismusbrief sollten im Vorfeld dieser
Problematik deutlich machen, wo, und vor allem wie, er seine
Grenzen zieht. Es handelt sich um ein resolutes Pladoyer fir die
Missachtung des herkdmmlichen akademischen Betriebs, ein
Sentiment, das Heidegger mit Nietzsche und Wittgenstein
gemeinsam hat. Und wie die beiden anderen Positionen hat diese
Gegnerschaft die Universitatsphilosophie profund getroffen. Fur
den vorliegenden Essay ist das von Bedeutung, weil er auf die
Frage hinauslauft, wie sich das Kennwort »Bildung« nach den
massiven Einbriichen im 20. Jahrhundert gegenwértig (noch)
ansprechen lasst. Es gibt Heidegger-Epigonen, die seinen unwir-
schen Abschied resolut tberspielen4®

Andererseits haben Heideggers Strategien unvorhersehbare und —
in bestimmten Teilgebieten der Philosophie — revolutiondre
Wirkungen hervorgerufen. Auf zwei Gewéhrsleute soll kurz ver-
wiesen werden. Peter Sloterdijks »Regeln fir den Menschen-
park« ist eine Auseinandersetzung mit dem »Brief Uber den
Humanismus«. Sie teilt die Einschatzung, Plato sei Technokrat,
und stellt die Frage nach den Folgen ohne die landliche Idylle.
Ein zweiter Philosoph hat mehr getan, als Heideggers Esoterik
auf den Befund des prekéren Status der Menschengattung zuriik-
kzudrehen. Jacques Derrida bedient sich aller Finessen avantgar-
distischer und heteromorpher Schreibweisen, um die gedankliche
Weltgeschichte seines Meistes zu reformulieren, zu pointieren —
und zum kulturellen Primat zu verhelfen.

96

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 97

Peter Sloterdijks Text zum Humanismusbrief versucht nicht, der
Sprachimagination Heideggers zu folgen und ihre Stimmigkeit
abzuschétzen. Er konzentriert sich auf den zentralen Zusammen-
hang zwischen der seit den Griechen definierten Aufgabe, »das
Tier im Menschen« zu domestizieren und den Auswirkungen,
welche dieses Jahrtausenprojekt hervorgebracht hat. Heidegger
hat in dieser Hinsicht die unumgangliche Frage aufgeworfen:
»Was zdhmt den Menschen, wenn nach allen bisherigen
Experimenten mit der Erziehung des Menschengeschlechts
unklar geblieben ist, wer oder was die Erzieher wozu erzieht
[SLoTERDIIK(1999)] S.32. Im Bild des Hohlenaufstiegs ist konsti-
tutiv ein Antriebsmoment nach oben eingebaut, haufig verkdrpert
durch eine aufklarende Stimme/Person/Instanz. Erziehung, nach
diesem Modell gedacht, braucht befugte Agenten. Auch im
Briickenkonzept »Selbst-Aufklarung« verschwindet diese
Spannung nicht. Dann ist die Beobachtung nicht von der Hand zu
weisen, dass heutzutage das Vertrauen auf solche befugten
Vorsprecherinnen fehlt. Die Bissigkeiten Heideggers gegen die
Schulphilosophie sollten in einem allgemeineren Zusammenhang
gesehen werden: wir suchen von dieser Berufsgruppe keine
Erleuchtung. Sie hat auf weite Strecken die Auszeichnung verlo-
ren, im Aufstieg einen Vorsprung zu verkdrpern. In dieser Lage
wechselt Heidegger die Termini und koppelt Denken vom
Philosophieren ab, um die Beziehung mit der friheren
Aufgabenstellung aufrecht zu erhalten. Wir haben einen Blick auf
das Ergebnis geworfen. Sloterdijk ist davon nicht besonders ange-
tan, aber er unterstreicht das Anliegen.

»Heideggers ontologische Hirtenspiele« (a.a.0. S.31), die ami-
sierte und etwas abféllige Charakterisierung ist typisch. Es ist
schwer, versehen mit einer konventionellen Hochschulaus-
bildung, nicht &hnlich zu reagieren. Heideggers Vorgehen polari-
siert, darum sollte man sich nicht provozieren lassen. Ich schlage
vor, diesem Seinsdenken die folgende Deutung zu geben: in
Wort- und Satzgebilden, die quasi instinktiv als Gegenzug zum
herrschenden soziale Konsens gelesen werden missen, soll nicht
das Uberholte, altertimliche Gehaben wirken, sondern dies als
Surrogat fir eine verriickte Fragestellung. Das ist kein Eintreten

97

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 98

fiir »Seinshorigkeit«, aber das Zugestandnis, dass bestimmte ent-
scheidende Fragen nicht mit alltdglichen Mitteln gestellt,
geschweige denn gel6st werden koénnen. Dass sich die
Emanzipation der europdisch-US-amerikanischen Kultur zu einer
tiefgehenden Weltbedrohung entwickelt hat, kann kaum bezwei-
felt werden. Sloterdijks Rede hat Aufregung ausgeldst ([NENNEN
(2003)], [ScHmIDT-SALOoMON(0.J.)], [FLEIG(0.J.)]), weil er die
Globalperspektive Heideggers, abgetrennt von ihrer betulichen
Explosivitat, fir zeitgendssische Intellektuelle in Erinnerung rief.
Der wunde Punkt, den seine Intervention getroffen hat, liegt
darin, dass die Kulturgemeinschaft — anders als Heidegger — die
Berufung auf Platon nicht abwehren kann — und damit vor die
Untiefen der eigenen Situation gefuhrt wird.

Die gesellschaftspolitischen Passagen aus dem »Politikos« und
der »Politeia« gelten als Utopien, die mit moderner, demokrati-
scher Staatsbildung nicht zu tun haben. Unter der Voraussetzung,
dass auch (und gerade) in Demokratien das Erziehungsideal
unumganglich ist, schl&gt allerdings sein Verblassen direkt auf die
gegenwartige Staatsform durch.

Was sich (sc. bei Plato) als Nachdenken (ber Politik prasentiert, ist in
Wahrheit eine Grundlagenreflexion {ber Regeln fiir den Betrieb von
Menschenparks. Wenn es eine Wirde des Menschen gibt, die es verdient,
in philosophischer Besinnung zur Sprache gebracht zu werden, dann vor
allem deswegen, weil Menschen in den politischen Themenparks nicht nur
gehalten werden, sondern sich selbst darin halten. [SLOTERDIIK(1999)] S.48

Der Befund ist einfach, dass ausschlieBlich Menschen die
Entwicklung des Menschengeschlechts planvoll gestalten kénnen
und dass Platons prinzipien-gestutzte Komplett-Regulation aller
gesellschaftlichen Transaktionen die andere Seite seiner
Ideenlehre ist. Sloterdijk diskutiert es nicht am Beispiel von
Datenbanken, aber sein Hinweis trifft sich mit der Argumentation
dieses Buches. Platon hat mit ein- und derselben philosophischen
Bewegung der Menschheit eine Bestimmung vorgeschrieben und
diese Vorschrift ultimativen Expertinnen anvertraut, damit sie
darauf achten, sie zu verwirklichen. Philosophen (m/w) kénnen

98

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 99

sich nicht »das Gute« nehmen und die Herrschaftstechnik von
sich weisen. Sie sind Komplizen des Steuerungsapparates, der in
den Hénden der Machteliten liegt. Soweit korrespondieren
Sloterdijks im Detail abweichende Ausfuhrungen mit dem
Bezugstext. »Platos gefahrlicher Sinn fir geféhrliche Themen
trifft den blinden Fleck aller hochkultureller Pédagogiken und
Politiken — die aktuelle Ungleichheit der Menschen vor dem
Wissen, das Macht gibt.« (a.a.0. S.49) Die reilerische
Perspektive, dass sich in dieser Konstellation die »genetische
Reform der Gattungseigenschaften« (a.a.0. 46) als Zukunfts-
perspektive stellt, ist dazu blof? ein Korollarium.

Sloterdijk hat Heideggers Aufriss dazu genutzt, den europdischen
Humanismus, der in seiner Geschichte ein doppelbddiges
Entwicklungsmodell gewesen ist, damit zu konfrontieren, dass
die Erfullung des Planungsauftrags an Menschen iber Menschen
einen schlimmen Mangel hervorgebracht hat. »Ohne das Leitbild
des Weisen bleibt die Pflege des Menschen durch den Menschen
eine vergebliche Leidenschaft.« (a.a.0. S.55) Die Gétter und die
Weisen haben sich zuriickgezogen »und uns mit unserer
Unweisheit und unseren halben Kenntnissen in allem allein gelas-
sen.« (a.a.0.) Hier wird die widerstrebende Lektiire Sloterdijks
von der heideggerschen Abschiedsstimmung tangiert. Die
Aktualisierung des Humanismusbriefs streicht die Rettungs-
absichten und macht die Diagnose zum Denkansto3. Fast zeit-
gleich, 1998, hat Jacques Derrida , der ungleich tiefer mit
Heideggers Philosophie identifiziert ist, eine Rede gehalten, die
es unternimmt, die Position des weltgeschichtlichen Beobachters,
die Sloterdijk besetzt, aus dem vermeintlichen Gleichgewicht zu
bringen. Er spricht Uber die »humanities«, also (ber jene
Wissenschaftsdisziplinen, die an den problematisierten
Universitaten genau die Aufgabe verfolgen, welche der inkrimi-
nierte »Humanismus« vorgezeichnet hat. Der Vortrag ist ein
Musterbeispiel dafur, wie jemand Heideggers extra-institutionel-
len Revisionismus con brio in der Festveranstaltung einer
Eliteuniversitat (der Stanford University) einsetzen kann.

Der erste Schachzug der Rhetorik Derridas besteht darin,
Passagen, die wie der Beginn des Humanismusbriefs fungieren,

99

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 100

eigens als Deklarationen personlicher Betroffenheit einzufihren.
Er nennt seine Rede zu Beginn »la profession de foi d’un profes-
seur« ([DERRIDA(2001)] S.9), »ein Engagement in Gestalt einer
offentlichen Erklarung, ein Appell in Gestalt eines Glaubensbe-
kenntnisses« (a.a.0.) Es geht um die Zukunft der Geistes- und
Kulturwissenschaften an den Universitaten und hier greift ein
zweiter Schachzug. Wo Heidegger eine Erneuerung der
Bildungsinstitutionen blockierte, zeichnet Derrida den Horizont
»neuer Humanities« (a.a.0. S.11). Er sieht die Mdglichkeit, den
alten Namen mit frischem Inhalt zu beleben, das ist eine altehr-
wirdige Wendung in feierlichen Ansprachen. Jedoch, und das ist
der dritte Schachzug, die personlich gefarbte, fortschrittsfreundli-
che Aussage ist doppelbddig. Im Rahmen der versohnlichen
Ankindigungen taucht Heideggers unerbittliche Bohrkunst auf.
»lch berufe mich auf das Recht auf Dekonstruktion, als unbe-
dingtes Recht« (a.a.0. S.12). Ein solches Recht besagt: alle in der
Geschichte auftretenden Sprachbestimmungen dirfen »gestellt«
und auf einen ereignisartigen Seinshorizont hin betrachtet wer-
den. Das heif3t auch »den Begriff des Menschen neu zu denken«
(a.a.0. S.19). Derrida hat aus Heideggers »ontologischer
Destruktion« eine verbreitete philosophische Schule gemacht und
bietet Kooperation an. Die Bedingungslosigkeit der Denkfigur
passt in die »unbedingte Universitét«, die ihr Platz einrdumt.

Heidegger ist in die akademische Umgebung zuriickgekehrt.
»\ollbringen hei3t: etwas in die Fulle seines Wesens entfalten
...« [HEIDEGGER(2004a)], Derrida appliziert diesen Sinnspruch
auf die Hochschulen: »Ich beziehe mich also auf eine Universitat,
die waére, was sie stets hétte sein sollen oder stets zu sein bean-
spruchte, ndmlich seit ihrer Griindung und grundsétzlich mit einer
souverédnen Autonomie, einer unbedingten Freiheit ihrer
Einrichtungen ausgestattet, souverdn in ihrer Rede, ihrem
Denken, ihrer Schrift.« (a.a.0. S.33). Wie kommt man diesem
Wesen néher? Durch wirkungsvoll ausgenutzte Worte. Ein
»Professor« ist ein Profi und — im urspriinglichen Sinn — ein
Bekenner. »Professer heifst sich verpflichten, indem man sich
erklart, indem man sich fur etwas ausgibt — etwas hingibt, indem
man verspricht, dieses oder jenes zu sein.« (a.a.0. S.35). Im

100

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 101

Namen des Universitatsprofessors ist angelegt, dass ihn ein
Unbedingtes, »eine Art absoluter Immunitét« (a.a.O. S.45) in die
Pflicht nimmt. Die Ruckbindung des Universitatsbetriebs an eine
»ldee« von der Universitit hat Heidegger in den 30-er Jahren
immer wieder beschéftigt. Sie ist nicht mehr argumentativ zu lei-
sten. Wie Heidegger verlegt sich Derrida darauf, Motive zu evo-
zieren und in eine Fabel zu fassen.

Verandert hat sich, dass anstelle der Schroffheit des Deutschen
der weltgewandte Franzose die groRen Worte sagt und hinzuflgt,
dass es ganz anders sein kann.

Es ist, als ob ich ein Geliibde ablegen wollte. Mancher wird vielleicht
sagen, daB ich laut trdume, wéhrend ich bereits ein Glaubensbekenntnis
ablege. [DERRIDA(2001)] S.33

Die Idee der Profession setzt voraus, daB jenseits des Wissens ...daR
zusatzlich zu alldem eine beglaubigte Verpflichtung, eine Bezeugung,
eine Freiheit, ein Verantwortungsschwur, ein Gelibde das Subjekt dazu
verpflichtet, von einer noch zu definierenden Instanz Rechenschaft abzu-
legen. (a.a.0. S.50f)

Die Sprache schlégt hier, wirde Wittgenstein sagen, hohe Wellen.
Ausgestattet mit dem gesamten Arsenal Heideggerscher
Subversion betritt Derrida das Feld, von dem sich sein
Gewahrsmann  endglltig  verabschieden  wollte. Die
Dekonstruktion hat sich von der einen Endzeit losgemacht, die
Heidegger gebannt hielt, und erweist sich als Mittel zur
Entschlackung allenthalben verhérteter kultureller Vorgaben. Die
Uberlieferung der europaischen Gedankengeschichte steht ihr
offen. Sie dient keinem, sondern arbeitet Bildungsguter ab und
riickt sie in eine vielversprechende Perspektive: »Ich werde also
von einem Ereignis sprechen, das, ohne darum zwangslaufig mor-
gen auch schon einzutreten, vielleicht, und ich betone vielleicht
noch kommt, vielleicht im Kommen bleibt.« (a.a.0. S.32) Keine
Ankunft in der Oberwelt, wo sich das Versprechen des Aufbruchs
erfullt, sondern eventuell ein messianischer Moment.

101

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 102

Wittgenstein 2: Sprachspiele, um zu denken

Das Thema »Menschwerdung«, daran erinnern die Reaktionen
auf den »Humanismusbrief«, bewirkt Philosophie in den hoch-
sten Tonen. Zuletzt gewinnt das Wort im postmodernen Gebrauch
sogar die Konnotation der Zuwendung eines Gottes zuriick. Das
ist die Aussicht der einen Entwicklungslinie, die wir verfolgt
haben. Zweitens sind wir Platons Anstof bis zur Theorie der
Datenbanken nachgegangen. Hier fehlt ein Nachspiel wie im Fall
Heideggers. Die Formeln, die von einer Dimension jenseits der
kontrollierbaren Sprache handeln, bleiben Paradoxa am Rand der
Verstandlichkeit. Heidegger zufolge hat sich die Form der
Wahrheit beméchtigt; freizukommen bedeutet, der Formenwelt
abzusagen und sich auf das Terrain der Sugggestionen zu bege-
ben, welche die Sprache bereit hélt. Die »logische Form« aus
Wittgensteins Buch ist ebenfalls zuriickgenommen worden, wenn
auch in einem kirzeren Prozess. Doch es fallt schwer, in den
Arbeiten des spaten Wittgenstein Erbauliches zu finden. Seine
Philosophie wird, wenn es um Erziehung geht, allenfalls wegen
des Spracherwerbs von Kindern zitiert. Damit scheint
Wittgenstein fir die Distanznahme von Technokratie und
Datenbankstrukturen wenig herzugeben. Seine Aufzeichnungen
ab 1929 stehen offensichtlich nicht unter deren Bann. Doch sie
bieten auch keine (kritische, konstruktive, imaginative)
Verhéltnisbestimmung zwischen der Weltordnung und den gegen-
wartigen Uberlebensfragen der Menschheit.

Wittgenstein hat nach dem Tractatus nichts tber die geschichtsbe-
stimmende Wirksamkeit hochster Formen und das Nachlassen
ihrer Anziehungskraft zu sagen. Er spielt keine Rolle bei Ver-
suchen, die europdisch-US-amerikanische Lebensweise auf eine
(un-)mégliche Zukunft hin zu orientieren. Das heifit nicht, dass
seine Philosophie fiir das Thema unergiebig ist. Die folgenden
Hinweise sollen zeigen, dass sich in seiner 2. Arbeitsperiode
Gedanken finden, welche die Vorgabe der platonischen Betrach-
tungsweise aufnehmen, abwandeln und stellenweise neu aneignen.
Diese Uberlegungen suchen nicht nach einem Ort zwischen der
»ganzen« Vergangenheit und einer prekéaren »Zukunft«, sie zeigen

102

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 103

im Gesprachszusammenhang der Gegenwart Orte, fir die der
Faktor »Form« unerlaglich ist. Das ganze Drama, das die »Uber-
windung der Metaphysik« rund um diese begriffliche Konstruktion
aufbaut, ist unter diesem Aspekt Uberzogen. Formen haben einen
legitimen und sicher auch einen fehlgeleiteten Gebrauch. »Das
Schicksal des Abendlandes« in einer groRen Erzahlung zu fassen
ist die eine Option. Sie komprimiert den Riickbezug auf die
Griechen, die Deprivilegierung einer Bildungselite und eine kairo-
logische Wartestellung zur Uberlebensstrategie fiir Kulturwissen-
schaften. Sehen wir zu, was Wittgenstein zur Pragung von Inhalten
durch eine Form zu sagen hat.

Das Verhéltnis von Tractatus und Datenbanken zeichnet Heinz
Zemanek prazise. Er hat auf »die merkwiirdige Entsprechung
zwischen Tractatus und Computer« hingewiesen [ZEMANEK
(1993)] S.86. Ich habe gezeigt, dass die in Elementarsitzen mani-
feste Struktur in einem Vertiefungs- und einem Ausweitungs-
schritt (Uber Urbilder und molekulare Sétze) zur Beschreibung
des Weltganzen erweitert werden kann. Auch Zemanek bemerkt,
»die ertrdumte Zuspitzung der Wahrheit auf eine Sammlung von
einfachen Elementarsatzen und ihren logischen Verkniipfungen
...« (a.a.0. S.97), legt den Akzent aber nicht auf die damit indu-
zierte Datenbankstruktur. Er gibt den Entwurf eines »Tractatus
informatico-philosophicus« (a.a.O. 110ff), in dem er Tractatus-
Zitaten informatische Paraphrasen gegeniberstellt. »Das logisch-
mathematische Bild der Tatsache ist der Gedanke.« (T 3) In diese
kurze Sentenz hat Wittgenstein den Umstand komprimiert, dass
die Gestalt, welche unsere Sprache dem Denken gibt, modellhaft
fir die Beschaffenheit der Welt steht. Die wahren Sétze der
Sprache erfullen ihr intendiertes Modell. Zemanek formuliert es
im Hinblick auf die operationale Anwendung von Computern zur
Modellmanipulation.

3Z Die Computer-Darstellung der Tatsachen hat die Form von
Programmen, Eingaben und Resultaten.

3.Z1 Der Computer ist das ideale Werkzeug fur den Entwurf — Betrieb
von Modellen.

3.Z2 Der Computer wirkt zurtick auf die Modellgestaltung.

103

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 104

3.Z3 Fir den Computer werden die jeweils giltigen oder modischen
Modelle benutzt.
[ZEMANEK(1993)], S.113

Die systematische Verbindung zwischen Tractatus und Infor-
matik besteht darin, dass in Wittgensteins Buch exemplarisch
eine Darstellung der Welt présentiert wird, die durch die digitale
Maschine »in Betrieb genommen« und als universales Werkzeug
eingesetzt werden konnte. Zemanek deutet in seiner Paraphrase
aber auch die Grenze dieser Parallelisierung an. Anders als in der
unbedenklichen Totale zu Beginn des 20. Jahrhunderts erfolgt die
Modellierung durch Computer aufgabenspezifisch. Sie bedenkt
(mit ein wenig Selbstkritik), dass Modelle — modisch induziert
sein koénnen.

Wittgensteins Abkehr von der groBen Weltordnung wird von
Heinz Zemanek aus der Praxis der Computerwissenschaft plausi-
bel gemacht:

Die Tatsache né&mlich, dal der Elementarsatz (das Lochkarten-Bit)
zutrifft, ist von der idealen Klarheit nur, wenn man vom Kontext absehen
kann. Nun ist es denkbar, einen Teil des Kontextes wieder durch
Elementarsdtze zu erfassen. Diese Vorgangsweise hat aber keinen
Abschluss — der Kontext ist da, ehe die Arbeit beginnt, und er ist immer
noch da und teilweise offen, wenn die logische Arbeit zu Ende ist.
[ZEmMANEK(1993)] S.97

Diese wechselseitige Abhdngigkeit zwischen der Analyse und dem
Feld, aus welchem der Untersuchungsgegenstand herausgeschnit-
ten werden muss, ist eine nicht hintergehbare Voraussetzung fir
jeden Versuch, in Verstandigungsprozessen »auf einen gemeinsa-
men Nenner zu kommen«. Personen, die eine Umwelt teilen, arti-
kulieren einen Teil von ihr, préazisieren die interne Koharenz dieser
Artikulation und bieten sie Gesprachspartnerinnen zur Priifung und
zur Reaktion an. Das gilt nicht alleine fir die logische
Sprachanalyse. Heideggers Vorgehen im »Humanismusbrief« folgt
demselben Muster. Sprachliche Gebilde stellen sich gegen sprach-
liche Praktiken. Daraus entstehen Konfrontationen, wenn die arti-

104

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 105

kulierten Angebote sich vorweg gegen bestimmte praktische
Rezeptionen zur Wehr setzen, wenn etwa Heidegger ab initio
betont, dass seine Worte nicht »metaphysisch« zu verstehen sind.
Unter diesen Vorzeichen wird die Unterscheidung zwischen
Artikulation und Umfeld leicht eine Kippe zwischen thematischer
Fixierung und dem Fehlgehen der Thematisierung (des Kontexts
dieser Fixierung). 46 Das ist — grob gesagt — das Thema einer »for-
malen« Sprachvorgabe. An Wittgenstein richtet sich die Frage: Wie
l&sst sich die Diskrepanz zwischen dem »herausgeschnittenen«
(Sprach-)Segment und seinem »Sitz im Leben« im Einzelfall —
spannungsreich — vereinbaren?

Eine Lebensform

Es scheint, als hatte Wittgenstein das GroRRe, Ganze einfach fallen-
gelassen. Die komprehensiven Formeln waren: »Die Welt und das
Leben sind eins.« (T 5.621), »lch bin meine Welt.« (T 5.63) Die
Sprache bestimmt, welche Form diese Welt besitzt. Kein Uber-
schuss zur offenliegenden Erkennbarkeit der Umstdnde, die wir
erfassen kénnen, ist vorgesehen. (Damit wére auch der Prozess der
Bildung endgdltig abgeschlossen.) Solche Tone sind im spateren
Euvre verschwunden. Es liefert keine markanten Formulierungen
zur Bestimmung des Menschen. Und doch besteht in diesem Punkt
eine Verbindung zwischen dem Tractatus und den Philosophischen
Untersuchungen; man ist versucht, es einen »Wink der Sprache«
zu nennen. An den Anfang der Untersuchungen stellt Wittgenstein
ein kinstlich vereinfachtes Sprachsegment. Ein Baumeister kom-
muniziert mit seinen Gehilfen. Simple Muster herrschen vor, doch
das ist nur der Anfang. Rasch bemerkt Wittgenstein, dass eine
Sprache einer alten Stadt gleicht.

Unsere Sprache kann man ansehen als eine alte Stadt: Ein Gewinkel von
Gasschen und Platzen, alten und neuen Héusern, und Hausern mit
Zubauten aus verschiedenen Zeiten; und dies umgeben von einer Menge
neuer Vororte mit geraden und regelmaRigen Straen und mit einférmigen
Hausern. (PU §18)

105

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 106

Die einfache Befehlssprache ist nur ein kleiner Winkel im umfas-
senderen Zusammenhang. Sie operiert mit Imperativen. »Wirfel«
heit: »Bring mir einen Wirfel«. Das ist ein gutes Beispiel dafiir,
wie ein Sprachausdruck aus dem Gebrauchszusammenhang her-
ausgegriffen und auf seine Funktionalitét hin untersucht wird. Ein
Segment steht alleine, getrennt von seinem Umfeld, ndmlich der
Sprache, der es angehoren soll. »Und eine Sprache vorstellen
heil’t, sich eine Lebensform vorstellen.« (PU §19) Das Wort ist
wiedergekehrt; das Leben besitzt eine Form.

David Kishik hat eine direkte Linie zwischen den groRflachigen
Behauptungen im Tractatus und der unauffalligen Bemerkung in
den Untersuchungen gezogen.

This is the reason why the only expression for the existence of language,
though it is nothing that can be said in language, is the very existence of
life itself. Or, as he puts it in Philosophical Investigations, »To imagine a
language means to imagine a form of life«. (Wittgenstein 1958, § 19)
[KisHIk(2008)], S.112

Es ist tatsachlich so, dass unter der Voraussetzung »Das Leben ist
die Welt« ([WITTGENSTEIN(1969b)] Tagebiicher 24.7.16)
Sprachlogik und Sprachgebrauch im Leben-in-der-Welt begriin-
det sein missen. Allerdings Ubersieht Kishik ein entscheidendes
Detail. Im Tractatus steht »die Grenze der Sprache (der Sprache,
die allein ich verstehe) ...« (T 5.62), in den Untersuchungen eine
Sprache und eine Lebensform. Das Wiederauftauchen der Form
ist heruntermoduliert. Es lohnt sich, das Gefélle genau zu bestim-
men. Um den Terminus »Lebensform« hat sich eine engagierte
Diskussion unter Wittgenstein-Interpreten entwickelt4”. Sie
betrifft — sozusagen als hermeneutische Streitfrage verkleidet —
ein zentrales Thema des postmodernen Denkens. Will man der
Sache auf den Grund gehen, ist die Konsultation des Wittgen-
stein-Nachlasses unerldsslich [WITTGENSTEIN(2000)]. Seine
Verfligbarkeit bedeutet nicht bloR eine Erweiterung des
Textbestandes. Sie macht Denkprozesse zugénglich, die aus den
vorliegenden Bichern nicht ersichtlich sind und noch keinen
Niederschlag in der offentlichen Wahrnehmung der Wittgen-

106

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 107

steinschen Philosophie gefunden haben. [HRAacHovEC(2005)];
[HrRACHOVEC(2001)]; [HRACHOVEC(2000)] Ich werde argumentie-
ren, dass sich in Wittgensteins Arbeitspapieren ein Umgang mit
dem Thema »Form« findet, der den Dekonstruktionen dieses
Begriffes an die Seite und gegeniiber gestellt werden kann.

Die vergleichsweise Unscheinbarkeit des Hinweises auf »eine
Lebensform« kommt daher, dass »eine« im Normalfall als unbes-
timmter Artikel gelesen wird. Wir kdnnen uns, so fiihrt es der §19
aus, »unzahlige« Sprachen vorstellen und in diesen Fallen imag-
inieren wir jeweils eine Lebensform. Aus dem Blickwinkel des
Tractatus gibt es jedoch eine zweite, weniger selbstverstandliche,
Lesart. »Eine« kann auch ein Zahlwort sein, dann wirde
Wittgenstein sagen wollen: die eine Sprache gehért zur einen
Lebensform. Offenbar passt das ausgezeichnet zum friihen Buch,
im Kontext der Untersuchungen 819 wirkt die Deutung allerdings
aufgesetzt. Newton Garver hat es dennoch unternommen, fiir den
Singular zu pladieren. Nach seiner Uberlegung gibt es fiir
Wittgenstein zweifellos zahlreiche Sprachspiele, doch alle
beruhen auf der einen Lebensform, die allen Menschen gemein-
sam ist. Isolierte Sprachfragmente miissen auf diesen Horizont
bezogen werden.

I cannot understand the words without understanding the activity, | can-
not understand the activity without seeing how it fits into the life of the
speaker, and | cannot do that without knowing what general form the life
of the speaker has. Now it is a very general fact that speakers all have the
same form of life. They are all human. What determines this form of live
is the capacity to use language. [GARVER(1994)] S.246

In einer Fulnote auf der zitierten Seite empfiehlt Garver ausdrik-
klich, Lebensform mit dem Gesamtraum der Logik aus dem
Tractatus in Verbindung zu setzen. Er listet die finf Stellen auf,
in denen »Lebensform« in den Untersuchungen vorkommt (die
8§ 19, 23 und S. 241, 174, 226) und bemerkt, dass vier davon in
der Einzahl stehen. Garver findet ein starkes Indiz dafir, dass es
um eine heikle Stelle geht: mehrere Philosophen, darunter so pro-
minente Kolleginnen (m/w) wie Stanley Cavell, Petra v. Morstein

107

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 108

und George Pitcher, zitieren Wittgensteins Belegstelle falschlich
im Plural (a.a.0. S.242ff, 251ff).

Wie ganzheitlich sieht der spate Wittgenstein das Leben? LaRt
sich eine Gestalt flr die Téatigkeit aller Menschen angeben?

postmodern?

Folgt man Garvers Interpretation, so gleicht sich Wittgensteins
Aussage der Problemstellung an, die Peter Sloterdijk aus
Heideggers Humanismusbrief gewonnen hat. Fir alle Aus-
pragungen sprachlicher Kommunikation besteht ein Hintergrund,
die menschliche Art.48 Das sei ein Faktum der Naturgeschichte.
Die menschliche Lebensform bewirkt, dass wir uns miteinander
verstandigen konnen, wie grofl? auch die Differenzen im Einzelnen
sein mdgen. »Our form of life is disthinguished from the multitude
of animal forms of life by mastery of the use of language, in which
it is unique in the natural world.« (a.a.0. S.263) Die Gattungs-
geschichte ersetzt die Transparenz der allgewaltigen Logik.
Wittgenstein hatte deren Wirksamkeit durch einen naturalistischen
Pragmatismus ersetzt. Die Frage nach der Auszeichnung des
Menschen verlauft dann nach wie vor entlang der Bahnen, welche
das Formdenken vorschreibt. Und Newton Garver macht die pole-
mische Pointe seiner Interpretation unmifverstandlich deutlich. Sie
wendet sich gegen Versuche, Wittgenstein zum Postmodernisten zu
machen. »The identification of forms of life with life-styles or cul-
tures has no basis whatever in the text, and it is particularly anti-
thetical to Wittgenstein’s thought.« (a.a.0. 266) Der Terminus
»Sprachspiel« 1&dt dazu ein, die Sprache in beschrankte und aus-
gedehntere Bezugssysteme zerfallen zu lassen und sich nicht mehr
um den Zusammenhalt zu kiimmern. Das wdre ein Verzicht auf die
Problemstellung des Segments in seinem Umfeld. Es wiirde nicht
gefragt, woher die Form ihr Leben erhalt und damit waére auch die
Untersuchung der kontextlibergreifenden Strukturen abgeschnit-
ten, die das platonische Unternehmen im Auge hat. N. Garver hat
an einer Formvorgabe festgehalten; viele Reaktionen zeichneten
dagegen eine variablere Situation.

108

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 109

Garvers Schlussfolgerung, es gabe viele Sprachspiele, aber nur
eine menschliche Lebensform, ist schon als Interpretation des §
19 &uRerst kinstlich. Sie impliziert, dass die Parallele »eine
Sprache vorstellen ...eine Lebensform vorstellen« genau genom-
men so gelesen werden muss: »eine Sprache vorstellen heif3t, sich
die eine Lebensform vorstellen.« Die Partikel »eine« wére asym-
metrisch im ersten Gebrauch ein unbestimmter Artikel, im zwei-
ten ein Zahlwort. Weniger gezwungen ist die Annahme, es gabe
auch eine Pluralitdt von Lebensformen. Rudolf Haller hat N.
Garver in diesem Sinn widersprochen. Wer die Lebensform des
Menschen auf die Naturgeschichte grindet, macht aus ihr eine
Uber-Form und zwar im Gegensatz zu Wittgenstein’s » Tatsachen
des Lebens, die vielféltig und unabsehbar sind [HALLER(1988)]
S.132. Die Kontroverse ist vielstimmig gefiihrt worden
[LUTTERFELDS(1999)]. Sie hat Wittgenstein fur die inter-kulturel-
le Philosophie reklamiert.

Es herrscht Einvernehmen dartiber, dass die Belegstellen keine
eindeutige Antwort zulassen. »Form of life and its cognates occur
only half a dozen times in Wittgenstein’s published work.«
[GLock(2000)] S.6549 Man kann daraus »monistische«, aber
auch (moderat bzw. extrem) pluralistische Folgerungen ziehen
(a.a.0. 69ff). In Verbindung mit den Thesen Uber das Regelfolgen
ergeben sich starke Griinde daflr, Wittgensteins Sprachspiele als
situativ bedingte, in keiner héheren (Gattungs-)Vernunft fundier-
te Praktiken anzusehen. [BARRY(1996)]

Wittgensteins Anti-Platonismus ist leicht zu demonstrieren.
Sprachspiele — so kénnte man gegen ihn einwenden — missen
auch etwas miteinander gemeinsam haben. Alles sind Spiele. (Das
waére ihre logische Form.) Wittgenstein antwortet, dass es kein
Gemeinsames gibt. Sie sind einander @hnlich.

Ich kann diese Ahnlichkeiten nicht besser charakterisieren, als durch das
Wort Familienahnlichkeiten; denn so (bergreifen und tberkreuzen sich
die verschiedenen Ahnlichkeiten, die zwischen den Gliedern einer
Familie bestehen: Wuchs, Gesichtsziige, Augenfarbe, Gang,
Temperament, etc. etc. Und ich werde sagen: die Spiele bilden eine
Familie. (PU §67)

109

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 110

Begriffe entstehen nicht dadurch, dass Expertinnen — mal3geblich
fur das Volk — aus der Vielfalt der Phdnomene durch Urteils-
kompetenz scharfe Konturen herauspréparieren. Die Umsténde,
ein jeweiliges Geflecht von Erinnerungen, Praktiken und
Antizipationen, bestimmen, was mit den zu analysierenden
Sprachsegmenten geschieht. Eben die Lebensformen. Und was
den Terminus »Form« betrifft, gilt das Gesagte nochmals. Auch
Lebensformen zeigen Familiendhnlichkeiten. In dieser Argu-
mentationslinie hat sich der Anspruch des Tractatus verfluchtigt.
Wittgenstein steht in zahlreichen Interpretationen dafir, das totali-
sierende Ordnungsdenken aufzugeben und sich Detailfragen zu
widmen. Ich denke, dass das Potenzial der wittgensteinschen
Philosophie mit diesem Resumee nicht ausgeschopft ist. Um diese
Ansicht zu entwickeln, muss eine Beschrankung aufgehoben wer-
den, unter welcher die Lebensform-Debatte der 80-er und 90-er
Jahre des vergangenen Jahrhunderts leidet. Sie bezog sich nicht auf
das gesamte corpus des Wittgensteinschen Nachlasses, sondern
blieb auf das mehr oder weniger zuféllige Auftreten des diskutier-
ten Terminus in den publizierten Kompilationen fixiert. Das Bild,
das sich daraus ergab, war notgedrungen unterbestimmt. Im
Folgenden wird auf den vollen Bestand zurtickgegriffen.

Die Ausfihrungen gehen stark ins Detail. Einerseits weil die
philosophische Fundgrube des Nachlasses noch wenig bekannt
und noch weniger genutzt ist. Andererseits aber auch aus einem
strategischen Grund. Es ist kein Zufall, dass sich die Option
»Form jenseits der Dekonstruktion« nicht in programmatischen
Publikationen, sondern in unverdffentlichten, lange Zeit unzu-
génglichen Arbeitsnotizen findet. Diese Art, mit Formen umzuge-
hen, erregt wenig Aufsehen. Sie praktiziert einen Bezug auf
Gestalt, ohne einer Form-Inhalt-Falle zu landen.

Provisorische Haltestellen
Wittgenstein war kein Postmodernist. Diese These soll, gestiitzt
auf Texte aus dem Nachlass, plausibel gemacht werden. Dazu

behandle ich vier Themenkomplexe. (1) Es kann kein Zweifel

110

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 111

daruiber bestehen, dass Wittgenstein sich mit dem Zusammenhang
zwischen Sprachausschnitten und unterschiedlichen Lebensfor-
men auseinandergesetzt hat. Ein unverféanglicher Ausdruck fiir die
Problemstellung ist (2) »Lebensmuster«. Sie interferieren mit —
sprachlich artikulierten — Einzelsituationen. Wer diese adéquat
verstehen will, muss sich darauf einlassen, die Muster als den
Hintergrund der Vorfalle zu sehen. Das ist Wittgensteins \ersion
der Einbettung der Phdnomene in ein Umfeld (und eines »gebil-
deten« Lebens). Dabei ist zu beriicksichtigen, dass die Muster
ihrererseits keine Bestandgarantie besitzen. Der (3) Lebensstrom,
der sie tragt, lasst sie (die Muster) bei Gelegenheit verblassen
oder die Gestalt wechseln.

Wir operieren mit Schablonen, die uns zur mittelfristigen
Orientierung im Unabsehbaren helfen sollen. Dies alles zugestan-
den ist die Plastizitat der Muster dennoch nicht das letzte Wort.
Zum Leben gehort auch eine Gegenwart, die den Lebensstrom
gleichsam vertikal durchschneidet. (4) Leben ist eine
Koproduktion von Formvorgaben und Variabilitdt. Sozusagen
eine Folge von Tanzschritten, die ein Standbein und ein Spielbein
verlangen. Um den Gesichtsausdruck zu andern, braucht man ein
Gesicht. ([WITTGENSTEIN(2000)] Ms 124, S.148), das heil3t: eine
physiologische  Ordnungskategorie als Schauplatz der
Veranderung. »Wie wir nichts mit den Handen bewegen kdnnen
wenn wir nicht mit den FiiRen feststehen.« (Ms 107, S.294).50 Die
Auseinandersetzungen Uber den Singular oder Plural von
»Lebensform« verdecken den groReren Zusammenhang des
Problems. Er liegt darin, dass die Isolation von Sprachspielen die
Frage aufwirft, wozu und wie diese kiinstlichen Segmente gut
sein konnen. »Indem man das Sprachspiel anzeigt, zeigt man die
Verbindung der Sprache mit dem Leben. D.h. die Verwendung der
Sprache mit den anderen Lebensvorgangen ...« (Ms 137, S.61b),
»...wie die Sprache in ihr Leben eingreift.« (Ms 140 S.21) Das ist
zunéchst eine platte Opposition, auf der einen Seite ein Modell,
auf der anderen ein unspezifischer Ausdruck (»Leben«), der alles
und nichts bedeuten kann. Terminologisch prazise unterscheidet
Wittgenstein in einer anderen Bemerkung.

111

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 112

K&men wir in ein fremdes Land mit fremder Sprache und fremden Sitten,
so ware es manchmal leicht eine Sprach- und Lebensform zu finden die
wir Befehlen und Befolgen zu nennen hatten, vielleicht aber besaBen sie
keine Sprach- und Lebensform die ganz unsern Befehlen etc. entsprachen.
So wie es vielleicht ein Volk gibt, das keine unserm Gruf3 entsprechende
Lebensform besitzt [WITTGENSTEIN(2000)] Ms. 165, S.110

Sprache und Lebensform sind in diesen Satzen strikt paralleli-
siert. Befehlen oder GriiBen sind Lebensformen. Wenn wir auf
eine Gesellschaft stof3en, die griin und rot in der Natur so wahr-
nimmt, wie wir im Herbst manche Bléatter, kbnnen wir erwarten,
dass sie ein Wort fiir diese Farbe haben.

Denke Dir etwa, Menschen ndhmen in der sie umgebenden Natur ein stan-
diges Ubergehen von roten Féarbungen in griine und von griinen in rote
wahr, und zwar so wie wir es im Herbst an manchen Blattern sehen, die
nicht zuerst gelb und dann rot werden, sondern die durch einen dunkel
schillernden Ton vom Griinen ins Rote Ubergehen. Fur diese Menschen
gehdren rot und griin immer zusammen. Es sind zwei Pole des Gleichen.
[WITTGENSTEIN(2000)], Ms 115, S.238

Durch diese Prézisierung wird der konturlose Ausdruck »Leben«
geschérft. Er dient als Gegenbegriff zum Sprachspiel und kann
ahnlich spezifiziert werden. Das »Leben« der griin-rot-Inte-
gralisten kann an den entsprechenden Punkten festgemacht wer-
den. Dann sind auch die Lebensformen nicht »natiirlich«, sondern
in analytischer Absicht festgelegt. Dann kann man fragen, worauf
diese Gestaltprinzipien beruhen.

Genau diese Herausforderung nimmt Wittgenstein auf. Er Gber-
legt, wie sich eine Lebensform zu ihren unterschiedlichen
Auspréagungen und andererseits zur Frage ihrer eigenen
Definitheit verhélt. Die Farbbezeichnungen »griin« und »rot« tau-
chen in diversen Sprachspielen auf. (»So griin war mein Tal.«,
»ES grunt so grun ...«.) Diese Vorkommen korrespondieren und
differieren, bezogen auf die Lebensform der Durchschnitts-
européerin. »Herbstlaub ist griin« passt nicht zu unserer
Wahrnehmung und Praxis, es gehort in eine andere Lebensform.

112

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 113

Wir kdnnen uns solche Alternativen vorstellen. Manche sind
offensichtlich realisiert. Auch fir solche Eventualitaten bendétigen
wir Begriffe. Wittgenstein hat ein erstaunliches Repertoire an
Stichworten fiir diesen Umstand. Er spricht von »Lebensmuster«
(Ms 137, S.59b, S.100a; Ms 167; S.16r; MS 232, S.650, S.759),
»Lebensteppich« (Ms 142, S.13, Ms 169, S.68v) und »Lebens-
schablone« (Ms 137, S.99a). Der darin enthaltene Formbegriff ist
nach zwei Seiten hin orientiert, gegeniber einzelnen Vor-
kommnissen eines Lebens und gegeniiber der Erwéagung, dass er
selbst ein Vorkommnis darstellt.

»Wir reden also Uber Muster im Lebensteppich.« (Ms 169, S.68v)
Eine wiederkehrende Gestalt dient dazu, Singularititen zu veror-
ten. »griin« alleine sagt gar nichts, man muss Gelegenheit haben,
diese Vokabel in ein Sprachspiel einzupassen, das in einer
Lebensart verankert ist. Wittgenstein betrachtet ein Sprachspiel,
das wir mit dem Terminus »Muster« spielen kdnnen.

Dabei denke ich so: wir hatten auf einem Streifen ein regelméRig fortlau-
fendes Bandmuster und auf diesem Muster also einen Grund eine
Zeichnung oder Malerei die wir mit Beziehung auf das Muster beschrei-
ben da uns diese Beziehung das Wichtige ist. Wenn das Muster liefeab ¢
a b cab c, so hatte ich z.B. einen besonderen Begriff dafiir, daB3 etwas
Rotes auf ein c¢ fallt und etwas Grines auf das néchste e.
[WiTTGENSTEIN(2000)], Ms 137, S.98b

Die Beziehung auf das Muster ist das Wichtige. Ein Farbklecks
kann fir sich alleine stehen, Bedeutung kommt ihm nur in einem
Rahmen zu. Solche Rahmen denkt Wittgenstein nicht starr. Es
handelt sich um »ein sehr kompliziertes, filigranes Muster, das
wir zwar nicht nachzeichnen kdnnten, aber nach einem allgemei-
nen Eindruck wiedererkennen.« (Ms 137, S. 53b) Das ist der
Formenreichtum des Lebens. Er bewirkt, dass wir nicht sicher
sein konnen, ob Einzelheiten tatsdchlich dem gewdhlten Muster
unterliegen. Am Beispiel des Regelfolgens — Regeln sind ausfor-
mulierte Handlungsmuster — hat Wittgenstein diskutiert, dass es
unmdglich ist, die Praxis mit einer Schablone so fix zu determi-
nieren, dass zwischen der Mustervorgabe und der Zuordnung der

113

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 114

spezifischen Ausflihrung keine Liicke entstehen kann. »Kdnnte
also Bestimmtheit nur dort sein, wo regelméaRige Lebenslaufe
sind? Was tun sie aber, wenn ihnen ein unregelméRiger Fall unter-
[auft?« (Ms. 137, S.59b). Drei Alternativen stehen zur Verfiigung.
Erstens bestehen »regelmalige Lebensléufe«, bezlglich derer
Sprachspiele prazise definiert sind. Zweitens ist es ofters schwie-
rig, innerhalb eines Lebenslaufes Uber seine RegelméaRigkeit klar
zu kommen. Dann féllt die Zuordnung eines Sprachspiels zu
einem der angebotenen Muster schwer. Und mit der dritten
Mdglichkeit gelangen wir im Kontext der Vorstellung vom
»Sprachmuster« in den Bereich des Vor-Definiten. »Ein
Lebensmuster ist die Basis einer Wortverwendung. Das Muster
andert sich. Das Sprachspiel kommt ins Wanken.« (Ms 167,
S.16r) Der Stabilisierungsfaktor, dessen sich Menschen gerne
bedienen, ist zeitweise instabil. »Mir fehlen die Worte.«

Eindrucksvoll formulierende Philosophen (m/w) sprechen von
»Sein und Zeit«. In Wittgensteins Bild zur Verstandigung tber die
Begriffsverwendung ist der Zeitfaktor vorgesehen. Ein Band,
dem ein Muster aufgepragt ist, lauft regelmaRig fort. »Das Band
zieht an mir vorbei.« (Ms. 169, S.68v) Die Abléaufe, die uns
Gelegenheit geben, an ihnen Muster zu erkennen, enthalten
Briiche. Das ist die Seite, an welcher die Formen in Richtung
Unbestimmtheit weisen. Wir kdnnen uns »den Hintergrund« als
»kompliziertes filigranes Muster vorstellen«, aber auch als weni-
ger organisiert. »Der Hintergrund ist das Getriebe des Lebens.
Und unser Begriff bezeichnet etwas in diesem Getriebe.« (Ms.
137, S.53b). Begriffe stehen doppelt auf dem Prifstand. Sie sind
— unvollkommen — mit Lebensmustern korreliert und sie bleiben
»im Trockenen« zuriick, wenn sich diese Muster &ndern. Wenn
die vorlaufige Orientierung in den »Handlungen der verschiede-
nen Menschen, wie sie durcheinanderwimmeln« (Ms. 137, S.54b)
verlorengeht, »wenn nun einmal Anomalien in dem Muster auf-
treten ...« (Ms. 137, S.98a), verschwimmen die Bezugsebenen
fur Sprachausdriicke. Es ist nicht mehr entscheidbar, ob sie rela-
tiv auf ein anderes, bereitstehendes Muster zu verstehen sind,
oder ob Uberhaupt die Sicherheit eines Musters fehlt. Die miss-
lungene Einrichtung der Netzwerkkarte eines Computers

114

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 115

[HrRACHOVEC(1996)] kann durch eine Fehlkonfiguration verur-
sacht sein — oder die Karte ist defekt. Hierauf ist Otto Neuraths
Spruch gemiinzt, wir seien wie Seeleute, die ihr Schiff »auf offe-
ner See umbauen missen, ohne es jemals in einem Dock zerlegen
und aus besten Bestandteilen neu errichten zu kdénnen.«
[NEURATH(1932/1933)], S.206

Unentbehrliche Formsachen

Die Abstufungen von der Prézision zum Gewimmel sind darge-
stellt. Wittgenstein zieht den ganzen Bogen, vom Formalismus
einer kontrollierbaren Sprachkonstruktion zu den verschiedenar-
tigen Perturbationen, denen ihre Festlegung ausgesetzt sein kann.
Die Lebensformen unterliegen ihrerseits dem »Strom der Welt«
(Ms. 209, S.18) Worin liegt nun der Halt, den wir unter diesen
Umsténden erwarten kénnen? Kommt diese Analyse nicht letzt-
lich doch darauf hinaus, dass Wittgenstein die Frage nach
bedingungsloser Orientierung im Lauf der Dinge aufgibt?
Sowohl der Entwurf der Seinsgeschichte, als auch das Bild des
fortlaufenden Bandmusters, implizieren, dass es in der Welt fur
Menschen keine definitiv sicheren Haltestellen gibt und dass auch
Formkonventionen wie Bildung sie nicht herbeizaubern kdnnen.
Die Frage ist darum: Wie haben wir uns die Gestaltanteile zu den-
ken, die unser Leben mit bestimmen? Eine Uberlegung aus 1930
gibt pragnante Auskunft. Es handelt sich um eine allgemeine
These, die in Verbindung mit einem Beispiel expliziert wird. Den
Anfang macht eine Frage, die direkt in das Umfeld von
Datenbanken passt. Ihr Bezugsfeld sind tote, d.h. aus dem
menschlichen Zeitverlauf herausextrahierte Daten. »Wenn die
Welt der Daten zeitlos ist, wie kann man dann Uber sie reden? »
(Ms. 209, S.18) Menschen stehen im »Strom des Lebens«; sie
unterliegen dem Gewimmel. Eine abgezirkelte Ordnung trifft auf
den Lauf der Dinge.

Der Schnittpunkt liegt im Aussagesatz. Er ist ein zeichenartiger
Sprachextrakt mit einer entscheidenden Besonderheit: dieser
Extrakt unterliegt der Meinungsbildung und dem Urteil.

115

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 116

Menschen einigen sich darauf, eine solche Wortkombination zur
Befestigung gemeinsamer \erhaltensweisen zu verwenden.
»Unsere Satze werden von der Gegenwart verifiziert.« (a.a.0.)
Die Ubereinstimmung zwischen Personen, die in einer Welt ver-
bunden sind, geschieht in der gelebten Gegenwart. Sie produziert
die checkpoints, an denen einander das Leben der Sprachgruppe
und die Datenstrukturen treffen. Allgemein betrachtet ist das eine
Variation der dreigliedrigen Abstufung »Einzelfall — Lebensform
— Unergrundlichkeit«. Zusatzlich illustriert Wittgenstein seine
These. Die angesprochene Struktur findet sich in alltdglichen
Beispielen wieder, z.B. einem Mafstab. Er ist ein Kompositum,
ein physisches Ding, das eine bestimmte L&ange hat. Ein
Weltbestandteil, den wir als Messgerdt verwenden. Aus dieser
Verwendung bezieht es seine Form; sie ist ein Muster, dessen wir
uns bedienen, um Einzelvorkommen zu kategorisieren.

In diesem Falle kann man auch nicht sagen: Ja, der MaRstab mif3t die
Lénge trotz seiner Korperlichkeit, freilich, ein MaRstab, der nur Lénge
hatte ware das Ideal, wére quasi der reine Malstab. Nein, wenn ein
Korper Lange hat, so kann es keine Lange ohne einen Korper geben.
[WITTGENSTEIN(2000)], Ms.209, S.18

Die Schablone macht nur Sinn im Zusammenspiel mit den
Aufgaben (der Langenmessung), fir welche wir sie entworfen
haben. Die Hinweise sind in gewisser Weise banal, man koénnte
paraphrasieren: Form besteht nicht ohne Inhalt.

Doch das Beispiel enthélt eine prinzipiellere Lehre. »Die Lange«
ist zwar abstrakt, aber nicht so entriickt, dass sie nicht auf dieses
Messding abgestimmt wére. Faktische Mal3stdbe nehmen an die-
ser Vorausbestimmung innerhalb der Praxis des Messens teil.
Unsere Sétze sind nicht irgendwelche Zusammenstellungen von
Wortern. »Sie missen das Zeug haben, um von ihr (der Gegen-
wart h.h.) verifiziert werden zu kénnen.« (a.a.0.) Wenn diese
Abstimmung zwischen der Materialitat und der Formvorgabe das
entscheidende Moment ist, steht und féallt das menschliche
Verhalten in der Welt mit ihr. Einen MaRstab zu verwenden heif3t,
Uber eine Praxis zu verfuigen, die eine »Form des MaRstabs« (die

116

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 117

Lange) mit einer Singularitat (diesem Stock) synthetisiert.
Wittgenstein wei3 wohl, dass Gummibander dieser Aufgabe
schlecht, aber manchmal doch gewachsen sind, und dass es keine
universal einheitliche Lebensform des Messens gibt. Aber das ist
unbezweifelbar: Damit jemand messen (und einen Beitrag zur
Diskussion des Messens liefern) kann, muss sie sich auf diesen
Typ der Synthesis einlassen. Es ist nicht mdglich, Materialitat und
Formeinwirkung separat nebeneinanderlaufen zu lassen und zu
verstehen, was eine Messung ist. Fir Sétze gilt dann, dass sie in
einem Gebrauch »beheimatet« sind, der ihre Gestalt mit einer
Situation verbindet. So erhalten sie die Spannung, die sie der Welt
entgegenbringen. Sie geht verloren, wenn man die Kooperation
der beteiligten Faktoren auseinanderdividiert. Messungen, oder
aber Behauptungen, sind nicht unerschiitterlich und kdnnen ver-
blassen, liberlagert werden, zerfallen. Und dennoch: ohne sie geht
nichts. In ihnen hat sich eine Form im Gewimmel festgesetzt.
Die Ideen, Urbilder und Paradigmen, unter deren Aufsicht die
weisen Manner menschliches Verhalten stellen wollten, haben
ihre Endgultigkeit verloren. [HRAcHOVEC(1992)] Trotzdem: Um
miteinander auskommen zu kénnen, missen Menschen unablés-
sig den Zeitablauf durchkreuzen und Position beziehen. Sie ver-
wenden eine Form; sie unterbrechen die Verkettung der
Ereignisse. Der Bus hélt an provisorischen Haltestellen nicht pro-
visorisch.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 118



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 119

Reformulierungen, Reformen, Refugien

Eine »gebildete Person« kennt und befolgt Formen, die sie als
kultiviert ausweisen. Sie sind ihr nicht &uRerlich. Gebildete haben
die normativen intellektuellen Vorgaben ihrer Gesellschaft ins
Leben integriert. Sie beherrschen die herrschenden Formen.
Damit sind sie eine Art Oberschicht. Nicht Adel, Politiker oder
Wirtschaftsbosse, sondern Reprasentantinnen des »Kultur-
lebens«, auf das sich Staaten einiges einbilden. Die vorangegan-
genen Kapitel haben Strukturmerkmale dieses Bildungsbegriffes
untersucht und festgestellt, dass er aus der Fugen geraten ist. Die
Motive, die er synthetisiert, bestehen noch, aber sie lassen sich
nur mehr mit Mihe zu jenem lebensbestimmenden Bogen span-
nen, den uns die Theoretiker der Sozialisation durch Aneignung
eines kulturellen Kanons anbieten. Der Nachweis dieser These
wurde kompakt, unter Berufung auf einige zentrale Texte dieser
Tradition, gefuhrt. Das Abschlusskapitel ist demgegeniber
impressionistisch.

Die Skizze einiger Entwicklungslinien der européischen Philo-
sophie fiihrte zu einem zwiespéltigen Ergebnis. Theoretikerinnen,
die sich des Themas Bildung annehmen, sind (verkirzt gesagt)
Nostalgiker und/oder Eklektikerinnen. Nostalgisch ist die Klage
Uber die vergangene Blute. Der Eklektizismus bietet zwei
Varianten. Eine besteht darin, unter dem Generalvorbehalt des
verlorenen Zustands einzelne Gedanken herauszugreifen und auf
Sachgehalt und Brauchbarkeit zu prufen. Diese Option verbindet
die abendlandische Rickschau mit Guerillataktiken. Zur
Dekonstruktion passt der Glaube an eine andere Welt. Weniger
anspruchsvoll ist eine zweite Art, die nach der Feststellung des
Verblassens groBer Erzéhlungen die bestehenden Sachverhalte
priift und sich zu orientieren sucht.51 Die Varianten lassen sich
nicht sauber trennen. Bestehende Sachverhalte haben eine
Geschichte, die ihrerseits in fortschrittsfreundlichem, oder aber
verlustgeprdgtem Ton, auf Sachverhalte zurlickgreift. Die
Diagnose des vorliegenden Buches belasst es bei diesem Resultat.

119

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 120

Der gesellschaftspolitische Stellenwert von Bildung ist damit
kaum berthrt. Dabei handelt es sich um andere Fragen. Die
Zuganglichkeit des Bildungssystems eines Staates, seine Kosten
und sein Erfolg in der Beforderung personlicher Ambitionen und
des Gemeinwohls stehen im Vordergrund. Die Verbindung zwi-
schen politischen Programmen und gedanklicher Fundierung ist
lose gekniipft. Nach Prifung der vorgelegten Quellen ist nicht
ersichtlich, wie philosophische Arbeit gegenwartig daran etwas
andern konnte. Wohl aber ist diese Téatigkeit selbst ein Teil der
kontroversen Verhaltnisse im Streit um Bildung. Universitaten als
Institutionen unterliegen wechselnden politischen Zugriffen,
gegen die sich ihre Mitglieder bisweilen heftig zur Wehr setzen.
Als starker Einfluss hat sich im letzten Jahrzehnt die
Deregulierung dieser staatlich etablierten Bildungsanstalten nach
Marktprinzipien erwiesen.

Davon war bis jetzt in diesem Buch wenig die Rede. An Jacques
Derridas Manifest ist die Opposition gegen die Zweckwidmung
der akademischen Tétigkeit sichtbar geworden. Es gehort zum
ersten Typ von Eklektizismus. Das folgende Kapitel vertritt die
andere Art. Es greift einige Blickpunkte heraus, die in der Debatte
hilfreich sein konnen. Eine Opposition zwischen Kultur-
wissenschaften und Wirtschaftsinteressen aufzubauen ist nicht
schwierig. Die Mangager bieten reichlich Anlass zur Kiritik.
Verdeckt bleibt dabei die Madglichkeit, aus einer solchen
Konfrontation auch zu lernen. Im Folgenden werden beide
Optionen demonstriert.

Eine zwischenzeitlich populdre Kombination zwischen Bildung
und Datenbanken sind »Wissenshilanzen«. Hier wird, so sugge-
riert der Ausdruck, mit Bildungsgitern Rechnung gemacht. Eine
erste Glosse befasst sich mit diesen Zwischensummen des »intel-
lektuellen Kapitals«, die auch ins Universitatsmilieu durchschla-
gen. Der Begriff ist dubios, doch es ist nicht sinnlos, produktive
Beziehungen zwischen wirtschaftlichen Interessen und theoriege-
leiteter Forschung herzustellen. Als Beispiel skizziere ich in einer
zweiten Glosse Grundgedanken der »Wachstumstheorie«. Sie
betrifft unter anderem die Frage, wie »geistige« Impulse, die
einen bedeutenden Beitrag zur Produktivitdt moderner Gesell-

120

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 121

schaften leisten, in der 6konomischen Theorie einzuordnen sind.
Es zeigt sich: in der Néhe zu Platon.

Das sind zwei Seitenblicke eines Philosophen in den Bereich des
Managements und der Volkswirtschaftslehre. Konkreter (und
autobiographisch) werden die beiden abschlielenden Segmente.
Eine einschneidende Reorganisation des Hochschulwesens im
Hinblick auf internationale Vergleichbarkeit und deregulierte
Konkurrenz ist die Bolognareform, welche 0sterreichischen
Universitaten per Gesetz verordnet wurde. Ein Riickblick auf die-
sen Vorgang an der Universitat Wien analysiert das Grundmuster
der Umstellung, Er fasst die Erfahrungen des Autors (des
\orsitzenden der zustandigen Curricularkommission) zusammen.
Diese Tatigkeit war weit entfernt von den hier dargestellten Uber-
legungen zu Bildung. Der Bericht markiert einen politisch-orga-
nisatorischen Gegenpol; die Frage der Vermittlung bleibt offen.
Auf einem Umweg wird zuletzt versucht, im Kleinen einen
Gesamteindruck wiederzugeben. Als Reaktion auf die Bologna-
reform, und inspiriert vom idealistischen Bildungsbegriff (»Bil-
dung statt Ausbildung«), kam es im Spatherbst 2010 zu massiven
Protesten der Studierenden an Osterreichs Hochschulen. Das
Auditorium Maximum der Universitdt Wien war wochenlang
besetzt. In diesem Kontext hielt ich eine Anfangerlbung, die ein
Wiki begleitete.52 Eine Montage aus Beitragen in dieser koopera-
tiven Plattform vermittelt Eindricke vom Geschehen. Die
Demontage des emphatischen Begriffes, zugleich seine
Wiederinbetriebnahme, und die ErschlieBung eines neuen
Mediums zur Unterstiitzung kollegialer Lernvorgange, finden
gleichzeitig statt. Einfacher ist der Problemstand nicht zu préasen-
tieren.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 122



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 123

Wissensbilanzen

Ein ehemaliger Trainer der Osterreichischen Fufballnational-
mannschaft sagt in einem Interview (ber seine Tochter: »Die
Michaela hat immerhin einen Doktor-Titel, und der ist mehr wert
als alle meine FuRball-Titel zusammen.«®3 So sieht eine
Rangordnung in europdischen Kulturstaaten aus. Expertise am
FuBballfeld ist eine profitable, aber letztlich eingeschrankte
Sache. Wirklich wertvoll ist die akademische Ausbildung. Das
Doktorat verbirgt nicht einfach gut dotierte Posten, sondern eine
Befriedigung hdéherer Art. Die Auskopplung vom direkten
Umsetzungsdruck des handwerklichen oder firmengesteuerten
Tagesgeschéftes verleiht Souverénitat und Sozialprestige. In die-
ser Linie liegt auch die Auffassung, dass die Beschaftigung mit
Wissen fir sich alleine wertvoll ist, sei es wegen der sachlichen
Attraktivitat, sei es, weil sie ins Bild des Menschen als eines ver-
nuinftigen Akteurs passt.>4

Die Einschatzung Josef Hickersbergers ist zunehmend antiquiert.
Am Organisationswandel der Universitdten l&sst sich die
Erschitterung der konventionellen Reihenfolge des Bildungs-
systems gut verdeutlichen. Die Wiener Situation, in der das
Universitatsgebdude &hnliche Repréasentationsaufgaben erfiillt,
wie das Parlament, zwei groe Museen und das Burgtheater, ist
ein Extrem, doch sachlich spiegelt sie die Rolle der Hochschule
als einer staatlichen Schlisselinstitution schrag vis a vis vom
Regierungssitz. Vom Kaiser bis zu den Wissenschaftsministern
(m/w) der 90-er Jahre des vergangenen Jahrhunderts stand das
oOsterreichische Universitdtswesen unter der Fuhrung einer
Burokratie, die — fachlich offenbar unbefugt — das Protektorat des
Staates Uber seinen tertidren Bildungssektor ausiibte.
Akademisches Wissen wurde in dieser politischen Konstellation
durch eine Behdrde vor der Vermischung mit zweckorientierten
kognitiven Kompetenzen geschitzt. Die Universitdten haben, so
wenig wie die Post oder die Energieversorger, als nationale
Monopole Zukunft. Zu eklatant ist der Widerspruch zwischen der

123

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 124

grolRen Geste, mit welcher die Regierung direkte Verantwortung
fiir die Wissenschaftsentwicklung der Nation tibernahm, und ihrer
Unzustandigkeit in allen Detailfragen, die faktisch dazu fihrte,
dass eine kleine Gruppe akademischer Funktionére die Vorgénge
in dieser Reservation bestimmte. Anstelle des Modells von
Staatsbeamten (m/w) im universitdren Sondereinsatz trat das
Vorbild der Firmenorganisation mit Vorstand, Aufsichtsrat und
Betriebsrat. Die Hochschulen sind selbst verantwortlich fir ihr
Auftreten am Bildungsmarkt. Sie verhandeln mit dem Minis-
terium um die Ressourcen, die sie zur Erfullung der akkordierten
Zielvorgabe benétigen. Der Paradigmenwechsel provoziert einen
Identitatskonflikt, der sich in den betroffenen Institutionen in
unterschiedlicher Stérke bemerkbar macht. Hans N. Weiler hat
konstitutive Ambivalenzen der deutschen Universitaten beschrie-
ben. Sie betreffen Autonomie, Reformen, Hochschulzugang,
(Inter-)Nationalitat und die Rolle der Studierenden. Letztlich deu-
ten sie darauf hin, dass sich zwei Auffassungen von Wissen
gegeniberstehen:

Here there reigns, on the one hand, the time-honored notion of the academy
as the place where knowledge is pursued for its own sake. On the other hand
there prevails — in its crassest form — what has come to be known as the
notion of shareholder value. In this kind of ambivalent perspective, scholars
are at once seen as independent high priests of knowledge, or as public ser-
vants of whom certain outcomes are expected. [WEILER(2005)] S.15f

Die Phrase »hohe Priester der Wissenschaft« kommt nicht von
ungefahr. Zweifellos ist das moderne Leben durchgéngig von
Ergebnissen wissenschaftlicher Arbeit gepragt, doch die »ange-
wandte Forschung« erreichte selten das Prestige der
Grunddisziplinen. Darwin, Einstein, Freud und Foucault konnten
im Windschatten des alten akademischen Systems unterkommen,
ohne den Geldgebern die Nutzlichkeit ihrer Untersuchungen vor-
weg nachweisen zu missen. Ein Unternehmen, das den Erfor-
dernissen von Nachfrage und Angebot von »Bildungsgutern« zu
gendgen hat, wird nur beschrankten Wert auf Prinzipienwissen
legen.

124

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 125

Die »university of culture« (Bill Reading®®) reprasentierte eini-
germafen homogene nationale Traditionen und berief sich auf ein
simples Modell des Wissenstransfers, dem gemaf sich die
Ergebnisse ihrer Grundlagenforschung sukzessive in den
Anwendungsbereichen, inshesondere der Wirtschaft, ausbreite-
ten. »The university of culture is no more.« [Cowan(2005)] S.3
Einen lebhaften Eindruck der Hoffnungslosigkeit akademischer
Wirde bietet die kleine Schrift Jacques Derridas Uber die
Universitat, die schon im vorigen Kapitel kommentiert wurde,
und in welcher der Meister der Dekonstruktion die von ihm selbst
unabléssig zerlegten Traditionszusammenhange um das sugges-
tive Wort »Professor« (Bekenner) neu zu biindeln versucht.
[DERRIDA(2001)] Und die Proliferation von Expertise in
Innovationssystemen erweist sich bei ndherem Zusehen auch als
kompliziert zwischen diversen gesellschaftlichen Akteuren ver-
schaltet.

Universitéten partizipieren an einer multivalenten Kooperations-
umgebung und werden darauf angesehen, was sie zur ékonomi-
schen Entwicklung beitragen. lhre innovative Kapazitat ist ein
geteilter Segen, sofern sie dazu eingesetzt wird, die relative
Eigenstandigkeit der Hochschulen vom Tagesgeschaft auszuhe-
beln.

Weil sie génzlich unabhéngig, ganz auf sich gestellt ist, bleibt die
Universitdt auch eine schutzlos preisgegebene, einzunehmende, zuweilen
zur bedingungslosen Kapitulation verurteilte Festung. Wohin sie sich
auch begibt, sie sthet kurz davor, sich preiszugeben. Weil sie es nicht dul-
det, da man ihr Bedingungen aufzwingt, ist sie, blutleer und abstrakt,
manchmal gezwungen, sich bedingungslos zu ergeben. [DErRrIDA(2001)]
S.17

Paradigmatisch nennt Robin Cowan die Beispiele zweier kanadi-
scher Mediziner (m/w), deren Laborarbeit mit den Interessen von
Pharmakonzernen kollidierte, welche die betreffende For-
schungsinstitution subventionierten.56 Der Typus des Hochschul-
lehrers (m/w) war bisher von jenem der Unternehmerin (m/w)
deutlich unterschieden. Die Frage, ob eine Behauptung zutrifft,

125

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 126

wurde von ihrer Nutzlichkeit meist getrennt gehalten. »Die
Forschung und ihre Lehre ist frei« bedeutete ein staatlich ver-
brieftes Privileg zur Wahrheitssuche. Die Geisteswissenschaften,
die derart klischeehafte Vorgaben selbst energisch demontiert
haben, sind nicht die besten Advokaten eines geschichts-enthobe-
nen Standards flr die eigene Tétigkeit. Als neue Richtschnur bie-
tet sich die Wirtschaft an. Die Ausfiihrungen eines Promotors des
oOsterreichischen Universitatsgesetzes 2002 exemplifiziert die
Situation.

Die Universitaten geraten in den Sog betriebswirtschaftlicher
Betrachtungen. Natrlich sind sie schon lange Unternehmen (sui
generis), die Veranderung betrifft die Legitimation und damit
auch das Selbstverstandnis der Institution, darum auch ihre
Existenzberechtigung. So prognostiziert der Soziologe Stefan
Titscher, als Sprecher einer Steuerungsgruppe des osterreichi-
schen Wissenschaftministeriums:

In den kommenden Jahren wird sich die Einstellung der universitaren
Hauptakteure dahingehend veréndert haben, dass zwei Stufen der
Transformation als selbstverstandlich angesehen werden: Zunachst wird
Kapital in Wissen transformiert, und in einem zweiten Schritt wird
(neues) Wissen in Kapital umgwandelt. Dass diese zwei Stufen als selbst-
verstandlich angesehen werden, meint, dass sie als die Kernprozesse
universitérer Produktion begriffen werden. werden. [TiTSCHER(2004)]
S.123

Der Staat investiert in die wissenschaftliche Téatigkeit, die sich in
der Folge in Renditen umsetzen I&sst. Das ist der grobe Kern, der
gleich anschlieBend durch eine Modifikation adaptiert wird.
Titscher beruft sich auf den erweiterten Kapitalbegriff Pierre
Bourdieus, der aus der Analyse der Hegemonialstrukturen sozia-
ler Systeme stammt.

Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass hier der Kapitalbegriff — analog zu
Pierre Bourdieu — weiter gefasst wird und nicht nur 6konomisches, son-
dern auch kulturelles Kapital (wie Féhigkeiten, Qulifikationen), soziales

Kapital (das sich in Beziehungen, Verpflichtungen niederschlégt) und

126

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 127

symbolisches Kapital (manifestiert in Rankings und anderen
Prestigewerten) meint. [TiTscHER(2004)] a.a.0.

Das flache 6konomische und das differenzierte soziologische
Verstandnis von Kapital verschranken sich in einer aufschlussrei-
chen Hybridform. Das eine ist eine Finanztransaktion, das andere
ein Entwicklungsprozess innerhalb einer Organisation. Es ist ein
Unterschied, ob jemand den Gehalt einer Professorin zahlt, oder
ob die Professorin in eine Berufungskommission nominiert wird.
Bourdieus Analogie der Wertschopfung ist sicherlich suggestiv,
doch sie wird bedenklich, wenn die analogisierten Bereiche in
eine gemeinsame Konstruktion gepackt werden. Das Kapital; des
Ministeriums induziert Kapital, der Universitaten, die ihrerseits
aus Kapital, Kapital; und Kapital, generieren. Geld macht wis-
senschaftliche Qualitdt und diese Qualitdt macht Geld.
SchlieBlich zéhlen beide Faktoren als »Kapital«. Zur politischen
Rechtfertigung des Universitatsbudgets ist diese Formel gut
genug. (Osterreichs beriichtigte »Weltklasseuniversititen«.) Fiir
den feineren Geschmack steht die Differenzierung im
Kapitalbegriff bereit. Sie ist in diesem Kontext strategisch dop-
pelbddig.

Ein blendender Terminus fir diese Doppelbddigkeit ist
Wissensbilanz. Titscher kommentiert seine Anleihen an Bourdieu
mit einem Querverweis auf das Universitatsgesetz 2002. »In dir-
rer Gesetzeslogik kommt dies in der Wissenshilanz zum
Ausdruck, die Universitaten dem neuen Gesetz zufolge legen
mussen.« [TITscHER(2004)] a.a.O. Die Modifikation des Kapital-
begriffs greift auf die Konzeption des Wissens iber. Sofern er in
Bilanzen erfasst wird, handelt es sich um einen quantitativen
Faktor im betrieblichen Rechnungswesen. So einfach ist es auch
hier nicht (immer) gemeint. Da Wissen eine Ressource eigener
Artist (»kulturelles Kapital«), bedarf es einer neuen Variante von
Bilanz. Die Anverwandlung des Hochschulbereiches an die
Marktwirtschaft bedient sich einer semantischen good cop/bad
cop Strategie. Die beinharten 6konomischen Kategorien wech-
seln mit der konzilianten Position: »Das sind keine konventionel-
len Rechnungsabschliisse.«

127

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 128

Um die Bedeutung dieser begrifflichen Doppelperspektive richtig
zu ermessen, ist ein weiterer Argumentationsstrang zu beachten.
Die Universitatsreformer haben auf eine skandinavische Ent-
wicklung zuruckgegriffen, die auf Anomalien des Aktienmarktes
reagiert. (Vgl. [DAaum(2003)], [GRUBEL (2004)]) Firmen wie
Microsoft oder Oracle erreichen Borsennotierungen, die hundert-
fach iber den materiellen Kennzahlen liegen, die nach herkémm-
licher Methode ihren Wert bestimmen. Intuitiv liegt das daran,
dass ihre Erfolgsaussichten nicht auf Immobilien oder Zugang zu
Rohstoffen begriindet sind. Ihr know how zéhlt, das Ensemble an
Ideen und Fertigkeiten, welches ihnen die Erschliefung der
Zukunftsmarkte der Informationsgesellschaft erlaubt.

Ein Faktor, der zu derart eklatanten Erfolgen fihrt, verdient sorg-
faltige Prifung. Eine Angestellte weiss, wie sich die
Entscheidungsabldufe besser organisieren lassen; sie weiss, wo
zusétzliche Ersatzteile zu beschaffen sind und kennt die Experten
fur Steuerfragen. Firmen setzen sich aus mannigfaltigen derarti-
gen Kompetenzen zusammen, sie besitzen, nimmt man die jlngst
erweiterte Terminologie zu Hilfe, soziales Kapital.5’ Die
Wortwahl hat einen gezielten Effekt. Was friiher eine diffuse
Mischung aus — unter anderem — Personalpolitik, Sachkom-
petenz, Routine, hierarchischen Traditionen, Aussenkontakten
und Mitarbeitermotivation gewesen ist, wird in ein Mess-System
normalisiert. Kapital muss schlieflich auf irgend eine Weise
quantifizierbar sein. Sieht man die Literatur zur Einfiihrung von
Wissensbilanzen durch, findet man gute Griinde dafir, Interna
moderner Unternehmen auf diese Weise darzustellen.

Bei der Planung, Steuerung und Kontrolle von Intangibles steht fir die
Unternehmen, die zunehmend von immateriellen Vermdgenswerten
abhéngen, nicht die Frage im Vordergrund, wie hoch der monetére Wert
des intellektuellen Kapitals einer Organisation ist. Eine objektive
Ermittlung ist kaum mdglich und deren Nutzen unter dem Gesichtspunkt
der Unternehmensfiihrung ohnehin fraglich. Viel wichtiger ist doch die
zielgerichtete Gestaltung des intellektuellen Kapitals zur Steigerung des
Unternehmenswertes und damit im Endeffekt die Transformation von
Intangibles in monetére Resultate! [STo1(2004)] S.14

128

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 129

Zu diesem steuerungstechnischen Ansatz gibt es das mitarbeiter-
innen-freundliche Pendent:

Weiters wird eine verbesserte Orientierung der Mitarbeiter tber die
Wissensbestande in der Organisation erreicht. Zentral aber ist die
Entwicklung einer gemeinsamen Sprache tber das Wissen innerhalb des
Unternehmens sowie Transparenz (iber Zugang zu Wissen: Wie reden wir
Uber Wissen? Wer kann bei spezifischen Problemen (etwa der
Produktionsplanung oder der Materialauswahl) gefragt werden?

Die gemeinsame Sprache zu einem spezifischen Thema wie
Wissensmanagement zu entwickeln, erfordert die Teilnahme aller betrof-
fenen Gruppen und Abteilungen. [BORNEMANN(2004)]

Ein weiterer Faktor ist die verbesserte Aussendarstellung des
Unternehmens, das durch derartige Rechenschaftsberichte aussa-
gekréftiger auftritt, als in den géngigen Informationsbroschiiren.
Consulting Biros nehmen sich dieser neuen Entwicklung an. Fir
den Bereich der Universitaten lohnt sich jedoch die Frage, wel-
ches Licht diese Betrachtungsweise auf ihre Tatigkeiten wirft.

Das osterreichische Wissenschaftsministerium ist vorgeprescht.
Wahrend in ganz Deutschland, glaubt man dem »Wissensbilanz-
Blog«, noch im Sommer 2008 einzig der Stiftungslehrstuhl
Tourismus an der katholischen Universitat Eichstatt-Ingolstadt
eine Wissenshilanz veroffentlicht hatteS8, ist sie fiir alle oster-
reichischen Hochschulen ab 2006 verpflichtend. Per Verordnung
ist festgelegt, wie das Sozialkapital und die Produktionsprozesse
der Lehranstalten zu erheben sind. Unter »Humankapital« fallen
das Personal, die Habilitations- und Berufungszahlen,
Auslandsaufenthalte, Gastforscherinnen und »Anzahl der
Personen, die an Weiterbildungs- und Personalentwicklungs-
programmen teilnehmen.«>® »Strukturkapital« enthalt GroR-
gerate und die Nutzflache pro Universitat, Giberraschender Weise
aber auch Aufwendungen zur Frauenférderung und fur
Studierende mit Behinderungen. »Beziehungskapital« umfasst
Gutachtertatigkeit, Funktion in wissenschaftlichen Gremien und
— ohne Scherz - die »Anzahl der Entlehnungen an
Universitatsbibliotheken« (Ziffer 11.3.5). Auf 30 Seiten wird in

129

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 130

einem Anhang spezifiziert, welchem Datenformat die einzelnen
Angaben zu gentigen haben.

Fur Wissensbilanzen l&sst sich ins Treffen flhren, dass sie die
Transparenz immaterieller Arbeitsabldufe in und zwischen Teams
fordert und damit — es muss sich rechnen — auch den Wert der
Produkte steigert. Was das Ministerium vorschreibt ist dagegen
die Erhebung ausgesprochen inhomogener Kennzahlen.
Personalstand und Habilitationsquoten und die Anzahl von
Kursbesuchen zur Personalentwicklung charakterisieren (unter
anderem) das »Humankapital«. Offen bleibt, ob »geschenkte«
Habilitationen und die Teilnahme an Brandschutziibungen dieses
»Kapital« erhdhen und wer entscheidet, ob eine hohe Quote nega-
tiver Leistungsbeurteilungen in Lehrveranstaltungen als Zeichen
fiir Qualitatsanspruch oder mangelnde Didaktik zu nehmen ist.
Das Anschauungsbeispiel der Verordnung aus dem Wissen-
schaftsministerium macht deutlich, dass die humanistische
Gansehaut, die bei Ausdriicken wie »Beziehungskapital« entste-
hen mag, einen sentimentalen Nebeneffekt darstellt. Wenn die
»Anzahl von Aktivitaten an Universitatshibliotheken« als so eine
BeziehungsgrolRe angegeben wird, macht es wenig Unterschied,
was jemand sonst noch als eine Art Kapital bewertet. Abgesandte
e-Mails, affichierte Plakate. Deutlich ist eine Fehl-Passung zwi-
schen dem griffigen Namen »Wissenshilanz« und der Realitat des
akademischen Lebens. Staatliche Kontrollorgane benétigen eine
checklist fur politische Entscheidungen, das wird die Diskussion
Uber solche Rechenschaftsberichte nicht weiterbringen.
Instruktiver ist es, sich anzusehen, wie Forschungseinheiten die
Vorgabe verwenden, um sich der Offentlichkeit im rechten Licht
zu prasentieren. Dort grenzt die Universitat an Marktablaufe.

Es bedarf nur geringer Phantasie, um sich das Aussehen der
Schriftstiicke vorzustellen, die von trendbewuRten akademischen
Einrichtungen vorgelegt werden.f0 In ansprechendem graphi-
schen Design versichert der Vorstand eingangs mit Foto und fak-
similierter Unterschrift, dass die Entwicklung des vergangenen
Jahres sehr positiv verlaufen sei. Es folgen — eventuell nach
einem »mission statement« — Neuigkeiten aus dem Betrieb, die
Aufstellung der Mitarbeiterinnen (m/w) und Projekt-, Publi-

130

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 131

kations- sowie Reiselisten. Tabellen mit Kennzahlen, wie sie das
Ministerium verlangt, sind dezent eingefuigt. Ein Ausblick
schliet mit Dank an die Mitarbeiterinnen (m/w) und der Bitte,
dem Rechnungsleger weiterhin das Vertrauen zu bewahren. Aus
Sicht der alten Wissenselite sind diese Broschiren tberfliissige
Verpackung. Sie konnte sich auf die Selbstverstdndlichkeit des
Facherkanons und die Bestandsgarantie durch die nationale
Bildungsaufsicht stiitzen.

Qualitiativ hochwertiges Wissen boten die dazu designierten
Institutionen kraft ihrer Tradition und ihres Auftrags. Genau diese
Beféhigung versuchen nun kleinere, kompakte Ausbildungs- und
Forschungsgruppen fiir sich zu reklamieren. Die lronie eines
Gesetzes, das Wissensbilanzen fiir Universitaten vorschreibt, liegt
darin, dass diese Verstaatlichung sich auf einem Abstraktions-
niveau bewegt, das den Zweck der Ubung, namlich die
Dokumentation wissenschaftsspezifischer Verlaufe, annulliert.
Die neo-liberalen Planungsagenturen sitzen einem Phantom von
»Wissen« auf, ausgerechnet dort, wo sie Wissen besser handha-
ben wollen.

Diese Tétigkeitsberichte wenden sich an Teilnehmerinnen (m/w)
am deregulierten Bildungsmarkt, welche den alten Prestige-
Regeln nicht mehr vertrauen. Die Rhetorik des Fortschritts, der
Kooperation und sozialen Verantwortung, welche die Infor-
mationen zum Ausbildungsangebot umrahmen, gehéren ebenso
zum offentlichen Auftritt, wie das gediegene Layout auf
Hochglanz. An der Tatsache, dass in den reichen Konsum-
demokratien das Aussehen der Produkte einen mafRgeblichen
Erfolgsfaktor darstellt, fiihrt kaum ein Weg vorbei. Und insofern
»das Produkt Wissen« zunehmend nach wirtschaftsnahen
Kriterien gesehen und beurteilt wird, ist die dargestellte
Entwicklung weder Uberraschend, noch per se verwerflich. Wer
noch niemals finanzielle Unterstitzung fiir die Arbeit an einem
gesellschaftlich attraktiven Zweck genommen hat, werfe den
ersten Stein.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 132



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 133

Okonomie

»Wissensbilanzen« sind d&rgerlich, aber geringe geistige
Herausforderungen; Symptome, nicht der Misstand. Das tieferlie-
gende Problem betrifft den Status von Wissen in volkswirtschaft-
licher Perspektive. Was hat es dort zu suchen? Es gibt starke
Argumente dafiir, dass man sich das neu (berlegen sollte. Dazu
empfiehlt sich ein Exkurs uber einschldgige 6konomische
Entwicklungen.

Ein nach wie vor wirksames Paradigma der National6konomie ist
Adam Smith” Erklarung des »Reichtums der Nationen«, ausge-
hend von den Faktoren Grundbesitz, Arbeitskraft und Kapital.
Die Logik der Arbeitsteilung und der Kapitalakkumulation stei-
gert die Produktivitat und wirft die Frage auf, in welchen sozialen
Verhdltnissen sich dieser Wachstumsschub konsolidiert. Mit dem
Scheitern der kommunistischen Planwirtschaften ist Smith’
Metapher von der »unsichtbaren Hand« des Marktes, die fr eine
optimale Verteilung der Ressourcen sorgt, anscheinend bekraftigt
worden. Die »neoklassische Schule« setzt auf die erfolgreiche
Selbstregulierung des liberalen Wirtschaftssystems.

Die Konkurrenz gewdhrleistet demnach, dass sich Preise, die sich
aus Arbeitslohn und Gewinn berechnen, auf einem niedrigen
Niveau einpendeln. Sie entwickelt sich in einem operativen
Kontext, der durch das formale Hilfsmittel von »Produktions-
funktionen« beschrieben werden kann. Die Beobachtungen von
Adam Smith stellen eine Beziehung zwischen den Faktoren
(Grundbesitz, Kapital, Arbeit) fest. Aus ihrem Zusammenwirken
erklart er die Wertschdopfung einer Volkswirtschaft. Die mathe-
matische Blaupause dazu gibt das Schema , das in den aktuellen
Lehrbiichern fir das Bruttonationalprodukt (BNP), sowie die
Produktionsfaktoren Arbeit (A), Kapital (K) und Technologie (T)
spezifiziert wird:

BNP=f(AK,T)

133

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 134

Der Faktor »Technologie« ist um die Mitte des vergangenen
Jahrhunderts in die Gleichung aufgenommen worden. Robert
Solow hatte festgestellt, dass der Produktivitdtszuwachs der
Nachkriegswirtschaft sich aus der Expansion des Arbeitsmarktes
und erhéhten Investitionen nicht hinreichend erklaren lieR.61 Eine
Variable zur Erfassung des technischen Wissens und der damit
(eventuell) verbundenen Effizienzsteigerung der Arbeitskraft
erwies sich als notwendig. Ein »Solow residual«82 ist der durch
die herkdmmlichen Faktoren nicht abgedeckte Rest an
Produktivitat. Auf diese Zusammenhénge greift die Empfehlung
von »Wissensbilanzen« zuriick. Aktien geben einen berechenba-
ren Wert wieder, der bei bestimmten Unternehmenstypen weit
Uber dem Betriebsbesitz und dem geschatzten Beitrag der
Arbeitsleistung liegt. Die Borsennotierung enthalt einen
Geldanteil, der auf das firmenspezifische Wissen zuriickgreift.63
Die Konstellation ist aus friheren Verhaltnissen bekannt. Auf die
Frage, warum dieses Buch so teuer sei, kann als Antwort kom-
men: »Die Autorin hat soeben den Nobelpreis erhalten.« Ein
Gebrauchtwagen aus dem Besitz des jetzigen Papstes erzielt
einen hohen Erlés. Quantitativ messbare Tauschwerte sind in
vielfacher Hinsicht mit Qualitaten verflochten, die sich der rech-
nerischen Erfassung auf den ersten Blick widersetzen. »Von
Treue allein kann man sich einiges kaufen« verkiindet die
Werbung einer Supermarktkette, die Teile des durch
Kundenbindung und Aquisition von Planungsdaten an die
Klientele als »Treuebonus« zurlickgibt. Hier kann nicht diskutiert
werden, nach welchen Kriterien sich die Bedeutung sprachlicher
Ausdricke (»Treue«) normieren lasst [HRAcHOVEC(1993)], inter-
essant ist ein Effekt der Einbeziehung kognitiver Ressourcen in
den ékonomischen Kalkil. Das Verfahren bewirkt namlich nicht
nur — wie die Humanisten (m/w) haufig beklagen — eine
Verrechnung menschlicher Werte, sondern umgekehrt auch einen
Perspektivenwechsel im Funktionszusammenhang. Wissen ist
nicht nur etwas prinzipiell anderes, als Grundbesitz und
Arbeitskraft, es verhalt sich auch in den wirtschaftlichen
Zusammenhangen, welche die moderne Okonomie durch kompli-
zierte Formelsysteme modelliert, auf unterschiedliche Weise.64

134

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 135

Von 6konomischer Seite aus ist die Besonderheit des Wissens
AnstoR zur begrifflichen Korrektur vorhandener Theorien. Den
fachinternen Effekt kann man im Wechsel zwischen zwei
Représentationen des »Technologiefaktors« der Produktions-
funktion beobachten. Wachstumstheorie nach R. Solow betra-
chtete ihn als auRerékonomische Grofie. Ein jeweils vorgegeben-
er Entwicklungsstand wirkt sich auf das Ergebnis der Kalkulation
des BNP aus. Uber interne wirtschaftliche Zusammenhénge hat
diese Konstruktion nichts zu sagen. Die Berlicksichtigung der
spezifischen Qualitat kognitiver Leistungen durch Paul M. Romer
greift dagegen auf extra-6konomische Intuitionen zuriick und
baut sie in ein neuartiges Modell ein. [GREENHALGH/ROGERS
(2010)]

Think about the basic science that led to the discovery of the structure of
DNA. There are some kinds of ideas where, once those ideas are uncov-
ered, you’d like to make them as broadly available as possible, so every-
body in the world can put them to good use. There we find it efficient to
give those ideas away for free and encourage everybody to use them. If
you’re going to be giving things away for free, you’re going to have to
find some system to finance them, and that’s where government support
typically comes in.

In the next century we’re going to be moving back and forth, experimen-
ting with where to draw the line between institutions of science and insti-
tutions of the market. ...What’s becoming more clear is that it’s actually
the combined energies of those two sets of institutions, often working on
the same problem, that lead to the best outcomes. [RoMER/BAILEY(2001)]

Romer kritisiert die Auffassung, wirtschaftliches Wachstum
kdnnte — gegeben eine Technologiekonstante — durch héhere
Kapitalinvestitionen erreicht werden.65 (Das war jahrzehntelang
die Politik der Weltbank.) Er »dkonomisiert« die Umstande, wel-
che hinter einer solchen Konstante stehen, indem er Eigen-
schaften der geistigen Produktion beriicksichtigt, die in der
Wirtschaftswissenschaft bisher eine nachgeordnete Rolle gespielt
haben. Wieviel ist ein Nobelpreis fiir Literatur wert? Einerseits
handelt es sich um eine unmessbare Gréfe, andererseits geht aus

135

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 136

Verlagsabrechnungen klar hervor, um welchen Faktor der
Buchverkauf und der Marktwert der Preistragerin gestiegen sind.
Die Welten der »Kulturnationen« und der Marktforschung prallen
an derartigen Schnittstellen hart aufeinander. Ich schliipfe probe-
weise in die Rolle des Wirtschaftwissenschafters.

Okonomische Analysen basieren in der Regel auf der
Voraussetzung materieller Konkurrenz bei abnehmendem
Grenznutzen. Ein Baum kann entweder fir Mdbel, oder
Papiererzeugung, oder als Heizmaterial verwendet. Mit der Héhe
der Investitionen in einen dieser Bereiche sinkt die Ertragsrate.
Ein gesattigter Markt reagiert schwacher auf zuséatzliche Mittel.
Gedanken allgemein, und speziell Formeln, technische An-
weisungen und Verfahrensweisen, sind von anderer Art. Nicht
umsonst hat R. Solow sie als einen Fundus betrachtet, welcher der
gesamten Wirtschaft zur Verfligung steht. Der Fachausdruck fur
Guter, die beliebig viele Personen benutzen kénnen, ohne einan-
der etwas wegzunehmen, ist »nichtrivalisierend«. Zedernholz
hilft gegen Motten, diesen Rat kann jeder Haushalt kostenfrei
anwenden. Das heif3t zugleich, dass er in wirtschaftlicher Hinsicht
keine Rolle spielt, so ist die Rede vom exogenen Charakter des
technischen Fortschritts zu verstehen. Faktoren, die dem Kalkil
des Mangels nicht unterworfen werden kénnen, wirken auf 6ko-
nomische Zusammenhéange allenfalls von aussen.

Diese séuberliche Trennung der Doménen kénnte von der gei-
steswissenschaftlichen Fraktion durchaus gutgeheiBen werden.
Doch sie ist offenbar wirklichkeitsfremd. Es ist kein Ubergriff des
okonomischen Verhaltens auf »geistige Werte«, wenn man der
Beobachtung nachgeht, dass Gedanken sich bisweilen zu Geld
machen lassen und dass richtig platziertes Wissen darum einen
endogenen Wachstumseffekt bewirken kann. Paul Romer fasst
das als die schwer widerlegbare Voraussetzung, dass wirtschaftli-
che Entwicklung unter anderem an strategischen Entscheidungen
von Unternehmerinnen hangt, die auf Forschung und
Entwicklung achten. Die Zweckfreiheit der Wissenschaft spielt
dabei keine Rolle, insofern ist »endogenes Wachstum« Beispiel
fur eine »dkonomisierte« Sichtweise. Es ist allerdings instruktiv
zu sehen, wie diese Perspektive im fachinternen 6konomischen

136

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 137

Diskurs unerwartete Perspektiven erdffnet. Nichtrivalisierende
Guter entziehen sich dem Konkurrenzkampf zwischen Firmen,
niemand kann aus ihnen einen privaten Vorteil konstruieren. Wie
soll man dann erkléren, dass Unternehmen Wissen produzieren,
das sich zunehmend schneller und ohne die Beschrénkungen
materiell fassharer Produkte ausbreitet? Die Effektivitat der welt-
weit verteilten Forschungsprozesse hangt an der freien
Distribution und wechselseitigen Korrektur ihrer Ergebnisse. Je
wichtiger sie fir die Wirtschaftsleistung werden, desto brisanter
wird die Frage, wie aus ihnen Unternehmensgewinn destilliert
werden kann.

Eine Antwort ist natlirlich das Patentwesen. Seit der friihen
Neuzeit haben Stadtregierungen (Venedig) und Landesfiirsten
Erfindern und Konstrukteuren obrigkeitlichen Schutz fir ihre
Innovationen zugesichert. [MAY/SELL(2005)], [DeAzLEY(2006)]
Ihr Wissen, das mit der Veroffentlichung notgedrungen diffun-
dierte, wurde flr einen Zeitraum zu ihren Gunsten monopolisiert.
Der Staat bietet gesetzliche Protektion und lukriert 6konomische
Impulse. Im Jargon ist Wissen ein »teilweise ausschlieSbares«
Gut. Es kann nicht strikt zuriickgehalten werden. Ein
Silberbesteck, im Safe verwahrt, ist fir den Rest der Welt unzu-
génglich. Nach diesem Muster wird »geheimes Wissen« vorge-
stellt, gleichsam als bewachter Kodex im Besitz einer Elite. Aber
so verhdlt es sich mit Wissen nicht. Erstens verlangt der Umgang
mit »Geheimwissen« bereits Wissen, sonst gabe es keinen
Unterschied zwischen Betrug und Erkenntniserweiterung. Die
Offentlichkeit muss in der Lage sein, die vorgelegten
Geltungsanspriiche beurteilen zu kdnnen. Und zweitens ist damit
ein irreversibler Verbreitungsprozess eingeleitet. Wissen, das
nicht angewandt wird, ist kein Wissen.

In pointierten Anekdoten l&sst ein First den Architekten seines
Palastes umbringen, damit seine Fahigkeiten sich nicht verbreiten
kdnnen. Das gelingt schon in der Anekdote nicht, noch weniger
im Kontext des modernen Marktes, wo jede Neuerung sofort ana-
lysiert und reproduziert werden kann. »Ausschliefbar« ist Wissen
nur insofern sozio-6konomische Regelungen den Akteuren zur
Hilfe kommen. Paul Romers Uberlegungen zum endogen verur-

137

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 138

sachten Wirtschaftswachstum fuhren direkt zur Frage, wie das
Verhéltnis zwischen den Anreizen zu privaten (und privatisierba-
ren) Forschungsleistungen und der Offentlichkeit, die solche
VorstoRe sowohl privilegiert, als auch von ihnen profitiert, welt-
weit gestaltet werden soll.

In einer Reihe von Interviews hat P. Romer die skizzierten fach-
spezifischen Uberlegungen in griffiger dualistischer Termino-
logie ausgedriickt. Er spricht vom Verhaltnis zwischen Rezepten
und Zutaten, Bits und Atomen, allgemein zwischen Ideen und
materiellen Gegebenheiten.

Now, where do ideas come in? Quite simply, ideas are the recipes we use
to rearrange things to create more value and wealth. For example, we have
ideas about ways to make steel by combining iron with carbon and a few
other elements. We have ideas about how to take silicon — an abundant
element that was almost worthless to us until recently — and make it into
semiconductor chips.

So we have physical materials to work with — raw ingredients — which are
finite and scarce, and we have ideas or knowledge, which tell us how to
use those raw materials. [RoMER/KURTZMAN(2008)], S.1

Als Philosophin (m/w) ist man etwas verblfft, die glatte platoni-
sche Gegeniberstellung als jlingste Weisheit eines Wirtschafts-
wissenschafters angeboten zu bekommen, doch zur Entriistung
besteht kein Anlass. Einerseits beleuchtet die Analyse von Wissen
als nicht-rivalisierendem, teilweise ausschlielbarem Gut die
Motive des traditionsreichen griechischen Paradigmas. Sie gibt
einen AnstoR, den populdren gegenwdrtigen Anti-Platonismus zu
prifen. Andererseits wirft die Unterscheidung zwischen einer
»economy of material things« und einer »economy of ideas« neu-
artige Fragen in der Okonomie auf. Ein schénes Beispiel Romers
ist die sogenannte WHO-Trinklésung zur Einddmmung mégli-
cherweise lebensbedrohenden Durchfalls. Nach Adam Smith
erfillt ein Preis fur konventionelle Glter zwei unterschiedliche
Aufgaben. Er flihrt dazu, dass ein Gut in »richtigen« Mengen pro-
duziert wird und dass es die »richtigen« Personen konsumieren.

138

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 139

Now it turns out that doesn’t work with an idea. Take some really valu-
able idea. My favorite really valuable idea is something called oral rehy-
dration therapy which is this formula, this insight, for how to save the
lives of kids who get diarrhea. Many of them will die of dehydration if
you don’t give them fluids. If you just give them water or even give them
just water plus a little salt in it, they’ll actually get an electrolyte imbal-
ance and die. But it turns out if you mix in a little bit of glucose, a little
bit of sugar, along with the salt and the water, you can save millions of
lives—from figuring out just a simple formula to mix some sugar in with
the salt and a few minerals with the water.

Now what’s the right price for a discovery like that? Well, society should
be willing to pay a huge amount to have somebody go discover something
like that because it can save so many lives. But then what’s the right price
for deciding who gets to use it? [ROMER/ROBERTS(2007)]

Das Getrank aus Zucker, Kochsalz, Orangensaft und Mineralwasser
ist billigst herzustellen, das Wichtige ist die Idee (das Rezept) — und
die kann 6konomisch nicht verwertet werden. Wéhrend ein Preis fur
materielle Giiter die Produzentinnen entschadigt und die Verteilung
knapper Ressourcen fiir eine Population regelt, versagt dieses
Instrument im Beispielfall. Die Anwendung des Rezepts steht allen
frei, daraus ergibt sich keine finanzielle Unterstutzung fur die Idee
mit riesigem praktischem Wert.

Zur Vermittlung zwischen dem Potenzial kognitiver Tatigkeiten
einer Gesellschaft und der Warenerzeugung der Marktwirtschaft
dient traditionell die Universitat. lhr ist die Aufgabe zugeschrie-
ben worden, ldeen zu produzieren, die nicht in Modell-
berechnungen quantitativ représentiert werden; sei es, dass sie
(noch) keinen ¢konomischen Nutzen haben, sei es, dass ihre
Wirksamkeit die konventionelle Nutzenrechnung sprengt. (Was
kostet die Erfindung des Kunstdiingers? ) Unter »exogenen«
Gesichtspunkten sind solche Forschungen — wie sie es selbst
meist darstellen — autonom. Unternehmer (m/w) haben das regel-
maRig im Universitatssystem produzierte Wissen aufgegriffen
und verwertet. Dem Solow-Modell, das diese Voraussetzungen
formalisiert, ist entgegengehalten worden, dass es bestenfalls
Tatsachen feststellt und sie nicht erklart.

139

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 140

Fir die akademische Praxis ist das durchaus bequem. Sie
erscheint als eine Betdtigung, die der Staat aus prinzipiellen
Griinden budgetieren sollte. Die endogene Wachstumstheorie ist
diesem status quo weniger forderlich. Der Preis fiur ihre
Anerkennung des Wissens als entscheidendem Produktivitéts-
faktor ist seine Einbindung in ©Okonomische Erkl&rungs-
zusammenhange, d.h. auch Kosten-Nutzen-Rechnungen fir
Universitaten. Natrlich gab es fiir sie immer schon Budgets und
Legitimationshbedarf, aber die Wissensgesellschaft spitzt die
Situation zu. Das Bildungssystem wird wichtiger und es wird
unter das Vorzeichen der projektorientierten Umsetzbarkeit
gestellt®®, So entsteht eine neue Symbiose zwischen einem
Mazen und dem Prestige, das Kunst und Wissenschaft zu verlei-
hen vermdgen.

Diese Entwicklung wird hier nicht verteidigt. Zwei Punkte sind
jedoch nach dem kurzen Blick auf die fachinterne 6konomische
Debatte festzuhalten. Erstens wird sich das \Verstandnis von
»Wirtschaft« durch die zunehmende Wertschépfung »geistiger
Arbeit« ebenso verdndern, wie das Verstdndnis dieser Arbeit
selbst. Das Szenario, in dem ein (berméchtiges Kapital- und
Ressourcendiktat die freie Forschungstatigkeit austrocknet, wird
in den Konstruktionen der diskutierten Wachstumsmodelle nicht
bestatigt. Sie kennen den steigenden Grenznutzen innovativer
Verfahren und sehen vor, dass sich Wissen, soll es dem erwinsch-
ten gesellschaftlichen Zweck dienen, gerade nicht nachhaltig
appropriieren lasst. Das Ergebnis ware ein quasi-monarchisches,
regulatives Regime, dem der Liberalismus seit Adam Smith
widerspricht.

Paul Romer unterstreicht die Unverzichtbarkeit freier Forschung
genau an einer neuralgischen Stelle des neoliberalen Main-
streams, ndamlich im Fall eines Softwareproduzenten (Microsoft),
dessen Marktbeherrschung darauf beruht, dass hohe Einstiegs-
investitionen, verbunden mit geringen Vervielfaltigungskosten
des einmal fertiggestellten Produktes, die Konkurrenz ausschal-
ten. Um unter diesen Bedingungen den Prinzipien der liberalen
Marktwirtschaft zu folgen — so deponierte Romer in einem
Gutachten im Anti-Trust-Verfahren gegen Microsoft — missen

140

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 141

Gelegenheiten geschaffen werden, dem Zwang des Faktischen
Alternativen entgegenzustellen.67

Solche Interventionen, das ist der zweite Punkt, verlangen eine
Uberpriifung des institutionellen Rahmens, in dem unsere Gesell-
schaft Eigentumsrechte an Dingen, Ideen und Artikulationen
regelt. Die »partielle AusschlieBbarkeit« kognitiver Leistungen
(Patente, Copyright) hat als Kehrseite einen (mdglicherweise)
hohen gesellschaftlichen Nutzen dieser Giiter. Die Aufgabe
besteht nicht darin, Exklusivwissen unter Kontrolle zu halten,
sondern die Entstehung und Verbreitung wissenshasierter
Innovationen zu fordern. »We invented non-market institutions
like universities to aid us in the production and distribution of
ideas.« [RoMER/KURTZMAN(2008)] Wie sieht das fur die Zukunft
aus? »Perhaps the most important ideas of all are meta-ideas.
These are ideas about how to support the production and trans-
mission of other ideas.« [RomER(2007)]. Die dazu passenden
Antworten fehlen noch. »What’s interesting about the knowled-
ge-economy is that we haven’t figured out what the optimal insti-
tutions are. That’s still a wide-open question. What is the best way
to structure our economic world? » [RoMER/KURTZMAN(2008)]
Das klingt nicht nach dem Gespenst der »Okonomisierung«, wie
es die Standesvertretungen oft an die Wand malen.68



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 142



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 143

Reform

Von der Konstruktion einer »Wissensbilanz« und der Erklarung,
wieso die 6konomische Kraft von Ideen nicht »geistfeindlich«
sein muss, zu einem Einzelfall in der Beférderung der »Wissens-
gesellschaft«. Die Reform, durch welche von 2005 bis 2008 die
Europdische Studienarchitektur an der Universitat Wien realisiert
wurde, kann durch drei Themenbereiche charakterisiert werden.
(1) Die politischen Voraussetzungen im Hochschulbereich haben
sich im letzten Jahrzehnt einschneidend geandert. Der Vorgang ist
ohne Beispiel in der Geschichte des kontinentalen Bildungs-
wesens. Dieser Umstand erforderte (2) eine Reaktion seitens der
Universitat, die nicht auf Vorbilder zurlckgreifen konnte. Sie
macht es (3) notwendig, eine Zwischenbilanz zu versuchen, wel-
che die gegenwaértig sichtbaren Chancen und Probleme der
Entwicklung notiert.69

Rahmenbedingungen

Im traditionell selbstbewussten, tendentiell gegen die
Tagespolitik abgeschirmten, akademischen Bereich sind elemen-
tare Prinzipien der EU-Kommission und anderer gesamteuropé-
isch agierender Gremien selten wahrgenommen und noch seltener
in ihrer Bedeutung fur Universitadten diskutiert worden. Die
Deklarationen aus Bologna, Lissabon, Bergen und London?0 wur-
den als Bekraftigung der Bedeutung des tertiaren Bildungssektors
gelesen und — entsprechend der humanistischen Tradition -—
auch als unerwiinscht wirtschaftsfreundlich kritisiert. Dabei ist
die entscheidende Umstellung, soweit ich sehe, kaum beachtet
worden. Die Europdische Union basiert auf der Aufhebung von
Zoll- und Handelsschranken, auf der (auch prospektiv) gemeinsa-
men Wahrung und einem zunehmend homogenen Rechts- und
Verfassungsrahmen. Das hat in der Praxis zu erheblichen sozialen
und 6konomischen Vorteilen gefuhrt, und andererseits fur zuneh-

143

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 144

menden Widerstand gesorgt. Transitregeln, Anonymitat der
Spareinlagen und die Uberbelegung mancher Studien durch
Auslénderinnen (m/w) sind drei aus Gsterreichischer Sicht promi-
nente Streitfalle. Der unbeachtete Aspekt besteht darin: die
Bologna-Initiative ist eine Homogenisierung ahnlichen Kalibers,
wie die Europaisierung der Ausschreibungen von Bauprojekten
oder die Reglementierung der Buchfiihrung in Landwirt-
schaftshetrieben.”l Eine zentrale Funktion der Universitaten
unterliegt der Gestaltung europaweit agierender Initiativgruppen.
Die vorige Behauptung ist, das sei zugestanden, iiberzeichnet. Ein
entscheidender Unterschied liegt darin, dass die Gestaltung des
Bildungswesens in nationaler \erantwortung bleibt und nicht von
der Kommission direkt bestimmt wird. Die Teilnahme an der
Europdischen Studienarchitektur steht den Mitgliedsstaaten frei;
die einschl&gigen Regeln tibernehmen sie aus eigenem Interesse.
Der Effekt fur die betroffenen Institutionen, die iber den Beitritt
zur Bologna-Erklérung nicht zu entscheiden hatten, ist dennoch
eine egalisierende Fremdbestimmung. Auch bisher sind die
Eckpunkte des Ausbildungssystems europdischer Nationen nicht
an den Universitaten, sondern in Parlamenten festgelegt worden;
an ihrer gesellschaftspolitischen Aussensteuerung andert sich also
im Prinzip nichts. Doch eine zweite malgebliche Struktur-
veranderung hat in Osterreich zu einer historisch einzigartigen
Konstellation gefihrt.

Zeitgleich mit der Entscheidung zur Teilnahme am Bologna-
Prozess hat die dsterreichische Regierung die Rechtsgrundlage
fir die Universitdten des Landes dramatisch umgestaltet.”2 Fiir
das vorliegende Thema ist eine Neuerung entscheidend: die
Einrichtung und Gestaltung von Studiengéngen liegt nun bei den
einzelnen Universitdten; die bisherige nationale Einheitlichkeit
entfallt. Der Staat greift nurmehr durch globale Leistungs-
vereinbarungen in die akademischen Ablaufe ein. Dadurch ent-
steht eine eigentiimliche Schere. Die Hochschulen erhalten eine
Gestaltungsautonomie, die nicht mehr in Vorgaben auf staatlicher
Ebene eingebettet, sondern auf Regeln verwiesen ist, die in ganz
Europa gelten (sollen). Der Staat zieht sich aus dem
»Alltagsgeschéft« des Studienwesens zurlick und tragt den

144

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 145

Universitaten — gestitzt auf seine Finanzhoheit — auf, sich am
transnationalen Projekt zu beteiligen. Das hat zur Folge, dass
diese Einrichtungen einen schwierigen Doppelschritt zu bewélti-
gen haben. Einerseits werden sie von zahlreichen, mit der
Bundesgesetzgebung verbundenen, Restriktionen befreit, ande-
rerseits haben sie sich an einem Regelwerk zu orientieren, das
von noch entlegeneren Entscheidungsinstanzen definiert wird.

In dieser Perspektive erscheint die oben angedeutete Paralleli-
sierung der allgemeinen strukturpolitischen Entwicklungen im
dkonomischen Bereich und den neuen Universitatscurricula trotz
der genannten Differenzen plausibel. So wie die Energie- und
Telekommunikationssparten dereguliert, d.h. aus nationaler Ober-
hoheit in einen europdischen Binnenmarkt berfiihrt werden, fun-
giert auch auf dem tertidren Bildungssektor der Staat als Relais
eines Uberstaatlichen Regimes.”3 Akademische Gepflogenheiten
hatten immer schon einen starken Anteil internationaler Ver-
netzung. Nichtsdestoweniger finden sich die Universitdten in einer
Position wieder, die an ent-staatlichte Industriebetriebe erinnert.
Der Auftrag lautet, sich im europdischen (und globalen)
Wetthewerb um »Exzellenz«, »impact« und Prestige zu behaupten.

Bootstrapping

Zwei Fixpunkte waren fiir die Umstellung auf die europdische
Studienarchitektur vorgegeben: die Kosten fir die 2+3-jahrigen
Bachelor- und Mastercurricula durften jene der geltenden 4-jahri-
gen Magisterprogramme nicht ubersteigen, und die Beschluss-
fassung Uber die Materie liegt beim Senat.”4 Der Rest wurde im
Zeitraum von 2005 — 2008 ohne Prazedenzerfahrung entwic-
kelt.” Fir die »curricularen Arbeitsgruppenc, bei denen die sach-
liche Kompetenz lag, wurden Orientierungsdokumente verfasst;
eine Kooperation zwischen dem Rektorat und dem Senat wurde
festgeschrieben; die Rolle des Controlling im Prozess formuliert.
Die Realisierung der an entscheidenden Stellen unvertrauten
Gestaltungsprinzipien (Modularisierung, ECTS-Punkte, Lern-
zentriertheit, Berufshefahigung) musste in erlauternden Papieren

145

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 146

vorgedacht werden, ohne dass jemand die Folgen dieser
Reorganisation mit der erwiinschten Genauigkeit antizipieren
konnte. »Learning by doing« war unvermeidlich und erwies sich
als zweischneidige Devise. Wahrend es nadmlich in konsensuell
gepragten Verhdltnissen eine Inspiration sein kann, sorgt das
Prinzip in weniger giinstigen Kontexten fiir Arger. Wenn ein
Team, das an einer ungeliebten Aufgabe arbeitet, in ihrem Verlauf
wechselnde Vorgaben beachten muss, steigt der Unwille. Und
diese Anderungen — das war eine Art Miinchhausenkunststiick —
erwiesen sich bisweilen als unvermeidlich. Die Detailstruktur der
bolognakonformen Curricula wurde im Verfahren ihrer
Festlegung selbst erfunden.

Sieht man auf die Konzepte der Bologna-Promotoren ist deutlich,
dass die Studienbedingungen durch sie einschneidend verandert
werden.”® Ich nenne nur ein Beispiel. Seit der Entstehung der
Universitaten war der Vortrag, oder das Seminar, akademischer
Lehrer (m/w) die Orientierungseinheit. An ihre Stelle tritt die
(idealtypisch bestimmte) Studienleistung. Es ist ein revolutiona-
rer Bruch — zumindest am Papier. Curricula, die eine solche
Neuorientierung ernst nehmen, miiten von Uberzeugung getra-
gen und mit erheblichen Mitteln unterstutzt werden. Sie wiirden
ein hohes MaR an Unsicherheit erzeugen und Fehlertoleranz vor-
aussetzen. Davon kann angesichts der verordneten Umstellung,
die in vielen Féllen erst kurz etablierte Magisterstudien abloste,
nicht die Rede sein. Verwunderlich ist eher, mit wieviel gutem
Willen wenig diskutierte Prinzipien in eine nominell korrekte
Fassung gebracht wurden, quasi als Vorgriff auf spéatere, tieferge-
hende Umgestaltungen. Unter der terminologischen Oberfléche
vieler Studienprogramme werden — wie konnte es unter diesen
Bedingungen anders sein — die bisherigen Ablaufe fortgesetzt.
Die Ergebnisse sind uneinheitlich.”” Bis zum UG 2002 lag es
beim Palament, die Rahmenplane der diversen Studienrichtungen
festzulegen. Die Implementierung an einzelnen Hochschulorten
wurde zwischen dem lokalen Lehrkdrper und dem Ministerium
abgestimmt. Den »Studienkommissionen« kam dabei eine relativ
autonome Rolle zu. lhre Tatigkeit wurde von einem inhaltlich
unkompetenten externen Amt kontrolliert. Die neu eingerichtete

146

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 147

Hochschulautonomie hat dieses Muster gedndert. Die verbindli-
che Entscheidung (ber die Curricula liegt nun bei den Peers (im
Senat) und das bedeutet nicht unbedingt eine \erbesserung.
Einerseits ist offensichtlich, dass die Verkiirzung der »Be-
hordenwege« und die akademisch-fachliche Affinitat der
Entscheidungsinstanz das Verfahren erleichtern und die Chancen
spezifisch abgestimmter Programme steigern. Andererseits wird
damit auch ein Feld fir institutsinterne und verteilungspolitische
Konflikte geschaffen, das bisher fehlte. Man kann das als eine
unvermeidliche Folge der Autonomie betrachten. Dennoch ist
festzuhalten, dass die Desiderate einer universitar ausgeglichenen
Ressourcenverteilung und eines funktionsféhigen Kooperations-
mechanismus zwischen fachlich benachbarten oder innovativ ver-
schrankten Studien unbearbeitet im Raum stehen.”8

Im Ergebnis: Eine gro3flachige Aktion zur Sprachregelung, die
ein neues Referenzvokabular eingefiihrt hat und demonstriert,
dass die Universitat Wien im Stand ist, ihr Studienangebot in
eigener Verantwortung zu gestalten. Die Weichenstellung bedeu-
tet allerdings nicht, dass sich die Richtung auch tatsachlich
andert. Gerade die vergleichsweise Leichtigkeit, mit der
Terminologien ausgetauscht wurden, lasst Skepsis uber den
Tiefgang der Mafnahmen aufkommen. Nutzniesser der Aktion
sind also weniger die gesammelten Lehrangebote, denen ein
neues Aussehen verpasst wurde, sondern diejenigen
Studienprogramme, welche die Herausforderung des Umdenkens
angenommen haben und daraus Zusatzimpulse beziehen. Das
betrifft einerseits jene Disziplinen, in denen die Internationali-
sierung des Lehrbetriebs weit entwickelt ist und welche darum
bereitwillig an die Vorgaben der Bologna-Architektur ankntpfen,
und andererseits ausgesuchte Curricula im Bereich der Human-
und Geisteswissenschaften, in denen die Bereitschaft zu erkennen
ist, die vertrauten Standards mit der neuen Konzeption zu kon-
frontieren. Die Umstellung war kein groRer Wurf, aber auch keine
nutzlose Ubung. Sie hat Bedingungen geschaffen, im ersten
Durchgang ausgesparte Diskussions- und Lernprozesse weiterzu-
fiihren.

147

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 148

Aussichten

Ohne Anspruch auf systematische und methodische Voll-
stdndigkeit nenne ich vier Gesichtspunkte zur Zukunft des
Bologna-Prozesses, wie er sich nach den Erfahrungen an der
Universitdt Wien darstellt. Das vermutlich beste Beispiel der
Ambivalenz zwischen gut motiviertem Neuansatz und
Etikettentausch ist die Modularisierung. Es ist ein attraktives
Konzept, das darauf aufbaut, dass sich komplexe Sachverhalte
und Zusammenhdnge besser in themenzentrierten Lernpaketen
vermitteln lassen, die unterschiedliches padagogisches Format
besitzen und allenfalls durch ein abgestimmtes Team von
Hochschullehrerinnen (m/w) betreut wird. (»Vorlesung mit
Ubung« ist ein Vorlaufer eines solchen Konstruktes.) In diesem
Rahmen haben auch Qualifikationen Platz, die nicht direkt an
Lehrveranstaltungen héngen (Selbststudium, eLearning, externe
Kurse und Praktika). Module erlauben einen flexiblen Studien-
aufbau jenseits der Akkumulation von Semesterstunden. Sie
gestatten die elektronisch administrierbare Definition von
Voraussetzungsketten und alternativen Schwerpunkten. Doch alle
diese Vorteile stof3en auf Hindernisse. Haufig ist die Bewahrung
des bestehenden Lehrkontingents, entlang der eingerichteten
Professuren, ein bestimmendes Motiv. Die Zulassung neuartiger
Qualifikationsformen ist heikel. Es mag attraktiv sein, die
Selbstverantwortung der Studierenden in den Kalkil aufzuneh-
men — aber das kann auch heiRen, dass die Lehrenden sich aus
dem Prozess verabschieden. Ein Studium in diesem Sinn zu
rhythmisieren verlangt mehr, als die tabellarische Zusammen-
stellung mehrerer Lehrveranstaltungen in einer Rubrik. Ob sich
etwas in diese Richtung entwickelt, ist momentan nicht voraus-
sehbar.

Eng verbunden mit der Modularisierung sind die Vorkehrungen
des ECTS (European Credit Transfer System). Seine »credits«
sind, nach der nun realisierten Ordnung, der Mal3stab, an dem die
Studienangebote und als Konsequenz die Studienleistungen zu
messen sind. Zur Gliederung eines Curriculums wird die fur
Studierende veranschlagte Semesterarbeitszeit in sinnvolle

148

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 149

Segmente (die Module) unterteilt. Die Grundidee besteht darin,
dass der Arbeitsaufwand der Studierenden und nicht die Zeit der
Anwesenheit einer Lehrperson, das ad4dquate Gliederungsprinzip
fur pédagogische Prozesse ist. Das ist eine ziemlich plausible
Idee, die allerdings, wie die Modularisierung, enorme Spreng-
kraft besitzt, sofern man sie ernst nimmt. Der Akzent auf dem
Zeitbudget der Rezipienten verlangt eine solide Kenntnis der
Kapazitaten und eine nachvollziehbare, kontinuierliche Kali-
brierung der anfangs notgedrungen grob geschétzten Richtwerte
fiir Zeiterfordernis pro Lehrveranstaltung. Die Zusammenfassung
bezahlter Lehrstunden zu einem Studienplan ist bedeutend einfa-
cher. Und damit ergibt sich ein schwerwiegendes Dilemma.

Die Budgetierung des Lehraufkommens hat es immer schon
gegeben. Sie ist ein Hauptgrund fir das Gliederungsprinzip
»Semesterwochenstunden« und sie wird auch durch die
Einfuhrung des ECTS nicht obsolet. Die »credit points« sind ein
zweites Mess-System, das mit dem &lteren in Einklang gebracht
werden muss. Deutlicher: In der Curricularentwicklung mussten
die aus historischen und hochschulpolitischen Griinden unter-
schiedlich dotierten Studienrichtungen ihr jeweiliges Budget nach
prasumtiven Arbeitszeiten der Studierenden aufschlisseln. »Eine
2-stundige Vorlesung gibt 3 ECTS-Punkte«. Darf es ein wenig
mehr (oder weniger) sein? Das war die Gretchenfrage an die
Curricularkommission, welche die einzelnen Entwiirfe zu koordi-
nieren hatte. Allgemein ausgedriickt: Nach welchem Schlussel
soll der Finanzaufwand, den die Universitat zur Durchfiihrung
eines Studiums aufbringt, mit dem Zeitaufwand korreliert wer-
den, den es fur Studierende bedeutet? Zur Losung dieser Aufgabe
standen zwei in gleicher Weise ungeeignete Strategien zur
Verfligung. Die eine bestand darin, universitatsweit eine fixe
Korrelation zu vereinbaren und damit massiv in die
Gepflogenheiten der einzelnen Studienrichtungen einzugreifen.
(Niedrige ECTS-Werte verteuern das Studium, hohe Ansétze spa-
ren Kosten.) Die »reicheren« und die weniger gut ausgestatteten
Kolleginnen wiirden unter diesen Umsténden sehr unterschiedli-
che Curricula entwickeln. Die Alternative besteht darin, die
ECTS-Zuordnung flexibel variieren zu lassen. Das gleicht die

149

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 150

curricularen Strukturunterschiede (einigermalen) aus, bedeutet
aber auch, dass Lehrveranstaltungstypen an der Universitat kein
gemeinsames Arbeitszeit-Aquivalent besitzen.

Die Curricularkommission entschied sich fiir die 2. Option. Es
scheint sich um ein technisches Detail zu handeln, ist aber, bei
ndherem Hinsehen, der Indikator eines prinzipiellen Problems.
Die ECTS-Punkte wurden in aller Regel im letzten Schritt, abhan-
gig von den bisher verfiighbaren Lehrstunden und der (damit junk-
timierten) Einflussverteilung an den Instituten festgelegt. Mit
Abschéatzungen oder gar Erhebungen des Aufwands, den die
Studierenden de facto betreiben, haben sie in den meisten Féllen
nichts zu tun. Das wird sich auch nicht so schnell &ndern, denn es
existieren derzeit keine Strukturen, um die ECTS-Zuteilungen zu
prufen oder zu revidieren. Damit ist ein im wesentlichen auf kre-
ativer Extrapolation beruhendes Zahlengeriist geschaffen worden,
eine Potemkinsche Fassade, um Bologna-orientierte Emissére
zufriedenzustellen. Es ist schwer zu sagen, wie das zu beurteilen
ist: als Fehlschlag eines wichtigen Punkts im Reformprogramm,
oder als ein instruktives Beispiel dafur, wie Institutionen sich ein-
fallsreich gegen liberkomplexe Anfoderungen schiitzen.

Zu den Aufgaben, die sich nicht durch Fachgremien in einem 3-
jahrigen Projekt l6sen lassen, gehért auch die Auseinander-
setzung mit der politischen Forderung an die Universitéten, stér-
keres Augenmerk auf die Befdhigung fir den Arbeitsmarkt
(»employability«) zu richten. Der Punkt trifft das traditionelle
Selbstverstandnis der Universitdten, die ihr akademisches
Ambiente seit langem als ein Feld betrachten, das dem 6konomi-
schen Zweckprinzip nur bedingt unterliegt. Die in diesem
Zusammenhang oft zitierte Freiheit der Forschung schlégt sich
auch in der Lehre nieder und paft schlecht zur Erwartung, die
Universitdt moge direkt arbeitsplatz-relevante Qualifikationen
anbieten. Umgekehrt kann sie Studierende nicht abgel&st von der
Nachfrage nach Absolventinnen (m/w) in den betreffenden
Bereichen ausbilden.

Der Gleichgewichtszustand, der sich zwischen dem 4+2-Modell
(Diplom, Doktorat) und den Erwartungen der Wirtschaft einge-
pendelt hatte, wird durch die 3+2+3 Gliederung gestért. An die

150

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 151

Universitaten richtet sich die Erwartung, speziell im Bachelor-
Studium zusatzliche Schritte in Richtung Berufsbefahigung vor-
zusehen. Das trifft nicht nur auf die erwdhnte Frage des
Selbstverstandnisses. Ein zusétzliches Problem ist der Umstand,
dass der Universitét ein neuer Typ Studienabschluss aufgetragen
wird, der volkswirtschaftlich unerprobt ist. Wahrend sich einiger-
mafen sicher prognostizieren lasst, dass Bachelors die hohe Zahl
der Studienabbrecher (m/w) senken werden, ist nur undeutlich
vorhersehbar, wie diese Abschlisse letztlich im Arbeitsleben
Platz finden. Auch hier steht das Bologha-Projekt, wie im vorigen
Punkt, an einem Anfang, dessen Fortsetzung ungewiss bleibt.
Zuletzt eine positive Aussicht. Der Einschnitt nach 3 Jahren bie-
tet Gelegenheit zur Zielkorrektur, zu zeitversetzten Anschluss-
Studien und zu einem mdglichen Ortswechsel. Hier ist die euro-
paische Perspektive passend. Wissenschaftliche Tatigkeit ist (bei-
nahe per definitionem) transnational und profitiert von mehrfa-
chen Perspektiven ebenso, wie von unterschiedlichen Szenerien.
Die gemeinsame Terminologie, die — zumindest grob gesehen —
gleich bemessenen Abschnitte der Studienkarrieren und die vor-
handenen Mobilitatsprogramme sind dazu geeignet, eine Phase
intensiveren internationalen Austausches einzuleiten. Auch hier
besteht die Schwierigkeit, dass die Nomenklatur von den fakti-
schen Verhéltnissen abgehoben bleibt. Solange die Lehrinhalte in
Europa nicht administrativ vereinheitlicht werden (eine
Horrovorstellung), wird die Einzelprifung der erforderlichen
Qualifikationen unerlaBlich bleiben. Die nationalen Fahrplane
werden in vergleichsweise wenigen Fallen aufeinander abge-
stimmt werden. Aber es gibt zumindest, vergleichbar der
Eisenbahn, (bergreifende technische Spezifikationen fiir das
Schienennetz.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 152



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 153

Bildung: Eine Wiki-Diskussion

Der folgende Text greift auf Beitrage zuriick, welche
Studierende in einer Lehrveranstaltung im Wintersemester
2090/10 im »Philowiki« des Instituts fir Philosophie der
Universitat Wien (http://wiki.philo.at, http://is.gd/98Ho0A)
verfasst haben. Der Beginn der Ubung war von der
Besetzung des Auditorium Maximum durch protestierende
Studentinnen (m/w) gekennzeichnet. (http://is.gd/98FO3).
Zusammenfassende Ergebnisse finden sich auf http://is.gd/
98Gtp und speziell http://is.gd/98GBp. (Letzter Zugriff auf
alle genannten Adressen 25.2.2010.) Der Diskussionsverlauf
der letztgenannten Seite ist grof3teils beibehalten, jedoch in
der vorliegenden Fassung bisweilen deutlich gestrafft wor-
den. Die Verantwortung fur die hier prasentierte Fassung
tragt der Autor.

Wie viel Ausbildung ist zur Bildung nétig?
von Arabella Burian, simpkin

In unserer Diskussion haben wir den Gegensatz zwischen zwei
verschiedenen Philosophien entdeckt: die eine Denkweise halt es
fiir notwendig, dem Lernenden ein Werkzeug mit auf den Weg zu
geben, mit dem er arbeiten kann. Die andere Denkweise spricht
sich nur dafuir aus, dem Schiler soviel wie mdéglich an Freiraum
zu bieten, damit er selbst das Wissen entdecken und sich so
Bildung aneignen kann.

Dazu ist ein hohes MaR an Freiheit und Eigenverantwortung von
beiden Seiten (Lehrende und Lernende) notwendig, das im
Moment auf recht wackeligen FiiRen steht: einem Studenten muss
die Mdglichkeit gegeben werden, sich Uber ein Thema ausrei-
chend zu informieren wenn er es winscht. Dies war am 23.
Dezember am NIG nicht der Fall, als ich, Student der
Philosophie, von einem eigens engagierten Sicherheitsdienst am

153

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 154

Betreten »meines« Institutes und damit »meiner« Bibliothek
gehindert wurde, da »die Gefahr bestehe, ich kénnte die Uni neu
besetzen«.

Wenn mir niemand beibringt, eine Sprache zu sprechen und ein
Alphabet zu lernen, kann ich mich spéter nicht dartber aufregen,
wenn mir Zutritt in eine Bibliothek verweigert wird.

Obwohl man zwischen Bildung und Ausbildung differenzieren
muss, stehen sie doch in einem Spannungsverhaltnis zueinander,
denn ich glaube, ich brauche eine gewisse Ausbildung zur
Bildung, damit Bildung uberhaupt méglich wird.

Wenn ich das Werkzeug (in diesem Fall meinen Verstand, meine
Vernunft, meinen Logos, ...) irgendwie in die Hand bekommen
habe (von einem Lehrer oder durch mich selbst) inwieweit erfolgt
dann die Adaption der Wirklichkeit (im Beispiel ist das die
Aulenwelt) an mich? Wére es nicht maéglich, dass es viele ver-
schiedene Arten von Bildung gibt, die sich am jeweiligen Leben
der Person orientieren? Fur einen Indianer am Amazonas ist es
sinnlos, die StraBenverkehrsregeln zu kennen, da er sich nur im
Urwald bewegt. Dagegen muss sich ein Mensch, der in New York
lebt, damit auskennen, sonst tiberlebt er nicht lange. Fiir zwei ver-
schiedenen Arten Dschungel gibt es also zwei verschiedene
Lebensweisen und daher zwei Formen von »gebildet sein«.

In unseren Breiten hélt sich hartndckigerweise die Meinung, ein
Mensch sei gebildet, sobald er Latein/Griechisch kann oder —
besonders dsterreichisch — einen Titel hat. Ich sehe das anders: fur
mich ist Bildung auch eine Haltung. Wenn jemand zu seinem
Umfeld in einer Sprache spricht, die es nicht verstehen kann, um
zu beweisen, wie gebildet er ist, beweist er fir mich gerade das
Gegenteil.

Wieviel Rétsel sind zur Bildung nétig?

von Rebecca Rispoli

Es ist richtig, dass leider viele Lehrpersonen zum Lehren/
Unterrichten gar nicht geeignet sind. Natrlich haben die meisten

eine padagogische Ausbildung und eine didaktische Ausbildung,

154

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 155

dennoch sprechen sie — wie oben bei Simpkin erwahnt in einer
Sprache, die nicht verstanden wird, oder schon eine einschlagige
Ausbildung voraussetzt. Ein Lehrer muss in erster Linie die
BEGEISTERUNG fiir ein Thema/einen Stoff/eine Wissenschaft
haben, sich also fir diese selbst begeistern, um dies dann einem
Schiler in lebendiger Weise vermitteln zu kénnen und zu wollen.

Das Folgende soll kein Rechtfertigungsgrund fiir Vortragende sein, die
sich tiberhaupt nicht darum kiimmern, ob sie verstanden werden, doch: An
manchen Punkten ist es vielleicht hilfreicher, in Ratseln zu sprechen. Ab
einem bestimmten Kenntnisstand bringt es nichts mehr, weitere einfach
erklarte Fakten gesagt zu bekommen, denn jedes weitere Faktum das du
erfragst zeigt, dass das bisher Gesagte deinen modus operandi noch nicht
verandert hat. Beim Erlernen von Sprachen kennt man das Phanomen:
Irgendwann schlieft sich das angehaufte Wissen von Vokabeln und
Regeln und du gribelst nicht mehr Gber die Sprache sondern IN der
Sprache. — Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC)

Vorhin hab’ ich mir »Little Miss Sunshine« angeschaut. Dort wird
Marcel Proust recht oft erwahnt und einmal wird ein bestimmtes
Zitat von ihm paraphrasiert, das in unserem Zusammenhang pro-
vokant klingt und das ich im Sinne des Zitats gerne zur
Diskussion stellen mdchte:

»Das Glick ist einzig heilsam fur den Leib, die Kréfte des Geistes
jedoch bringt der Schmerz zur Entfaltung.«

Ich erlaube mir folgende Deutung: Durch alle Begierden erfiillende
Bedingungen wiirden wir nicht zu dem, was wir gerne kritisches Denken
nennen, kommen. Oft schaffen gerade die widrigsten Bedingungen das
Spielfeld fiir kreative Gedanken (ab einem gewissen Grad geht diese
Aussage in Geschmacklosigkeit tiber, ndmlich dort, wo Keime fiir kreati-
ve Gedanken schon im Ansatz erstickt werden). Jene irritierende
Spannung der ausbleibenden Wunscherfiillung entfacht die Krafte der
Sprache und des Denkens. Dieser Uberlegung muss ich noch ein Zitat von
Proust nachschieen; also noch einmal Name-Dropping: »Aber das Gliick
kann nie kommen. Sind die Umsténde endlich gefugig gemacht, so ver-
legt die Natur den Kampf von auRRen nach innen und bringt allmahlich in

155

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 156

unserm Herzen eine Wandlung hervor, so dafl es etwas anderes wiinscht,
als was ihm zuteil werden wird.« Die Situation, in der es Zustande gibt,
wo all das, was wir wollen, erfillt ist, kann keine dauerhafte sein. Sobald
sie eintritt, beginnt der Wille sich zu wandeln.

Hat dieser Schmerz und die Widrigkeit der Umsténde etwas mit Bildung
zu tun? Man kénnte hier sofort an Platons schmerzhaften Aufstieg von der
Hohle ins Licht denken, aber diese Steigung sehe ich hier noch nicht ange-
legt. Wenn das mit Bildung zu tun hat, ware es eine Bildung, die nicht not-
wendigerweise im akademischen Kontext stattfindet sondern in vielen
Lebenszusammenhdangen. — Andyk 01:16, 4. Jan. 2010 (UTC)

Platon sagt, dass die Bildung eine zweite Sonne sei. Was macht
die Sonne? Sie spendet das Licht und lasst einen die Dinge erken-
nen. Und so ist es mit der Bildung, sie lasst uns die Dinge, die
Welt erkennen. Was kreative Leistungen anbelangt ist es richtig,
dass negative Umsténde zu Hdochstleistungen antreiben. Wenn es
um die Vermittlung von vorhandenem Wissen geht, ist es keine
\Voraussetzung, Schmerzen zu durchleben, oder ungliicklich zu
sein.

Wieviel Spontaneitat ist mit Bildung vertréaglich?
von Nenad Petkovic, Sandmann

Ad Simpkin: Ich méchte hier noch etwas erwahnen, was mir, als
ich an der von dir beschriebenen Stelle uber K. Popper angelangt
bin, eingefallen ist. »Adaption ist immer zweiseitig.« und
»Kommunikation ist immer eine Form von Manipulation.« Wie
ich das gelesen habe, musste ich sofort an die »Sapir-Whorf-
Hypothese« denken.

Ich, der Philosophie studiert, sehe heute vieles anders, als ich es
vor vielleicht funf Jahren gesehen habe, und ich weil3, ich werde
die Dinge immer aus »meinem« Blickwinkel betrachten, geprégt
— oder sagen wir gleich manipuliert — durch Kindheit, Erziehung,
Schulbildung, Freunde und Freundinnen, Uberhaupt durch die
Menschen, mit denen ich jeden Tag verkehre, durch bestimmte

156

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 157

Ereignisse in meinem Leben, und schlieBlich durch das
Philosophiestudium. Und ich sehe das Ganze sogar als eine Art
Kettenreaktion: Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann
erlebt er sie in einem bestimmten Vorverstdndnis (sein ganzes
Leben bis dato).

Um wieder zum Bildungsbegriff zurickzukommen, wage ich
hiermit ein wenig weiter zu denken und zu behaupten, dass es fur
mich (meiner Meinung nach) so etwas wie »Die Lehre Platons,
»die Lehre des Aristoteles, des Thomas v. Aquin, Kants, Husserls,
Heideggers, Wittgensteins« gar nicht gibt. Jeder Mensch hat seine
kognitiven Féhigkeiten innerhalb eines Vorverstandnisses ausge-
baut. JedeR Philosoph(in), der/die eine bestimmte Hypothese auf-
stellt, tut dies unter Beriicksichtigung eines bestimmten
\orverstandnisses.

Sandmann, besonders frappant waren fiir mich folgende Stellen in deinem
Beitrag, Zitat: » ...ich sehe das Ganze sogar als eine Art Kettenreaktion:
Wenn mensch bestimmte Ereignisse erlebt, dann erlebt er sie in einem
bestimmten Vorverstédndnis (sein ganzes Leben bis dato). Jedes Ereignis
verdandert das eigene Verstandnis von der Welt und macht dieses zum
neuen Vorverstandnis fir das néchstfolgende Ereignis.« da sie mich an
eine Passage aus Milan Kunderas »Die unertragliche Leichtigkeits des
Seins« erinnerte:

Man kann nie wissen, was man wollen soll, weil man nur ein Leben hat,
das man weder mit friiheren Leben vergleichen noch in spateren korrigie-
ren kann. ... Es ist unmdglich zu Gberprifen, welche Entscheidung die
richtige ist, weil es keine Vergleiche gibt. Man erlebt alles unmittelbar,
zum ersten Mal und ohne Vorbereitung. Wie ein Schauspieler, der auf die
Buihne kommt, ohne vorher je geprobt zu haben. Was aber kann das Leben
wert sein, wenn die erste Probe flir das Leben schon das Leben selber ist?
Aus diesem Grunde gleicht das Leben immer einer Skizze.

Auch Skizze ist nicht das richtige Wort, weil Skizze immer ein Entwurf zu
etwas ist, die Vorbereitung eines Bildes, wéhrend die Skizze unseres
Lebens eine Skizze von nichts ist, ein Entwurf ohne Bild.

Nattrlich kann das Zitat nicht unkommentiert und unkritisch tibernommen

157

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 158

hier fur sich selbst stehen, und trotz des oftmals recht hohen philosophi-
schen Gehalts im zitierten Roman Milan Kunderas sollten einige
Aussagen eventuell doch »mit Vorsicht« genossen werden, zumindest
aber hinterfragt werden.

Wenn wir, zugespitzt, keine Gewissheiten im Leben haben, die Probe
gleichzeitig die Durchfiihrung ist, und wir nur in Gedanken mdgliche
Szenarien konstruieren kdnnen, Folgen maximal abschétzen kénnen, so
weist das Treffen einer Entscheidung fiir mich doch eine gewisse Willkir
auf (worauf beziehe/berufe ich mich? — kdnnte es ja immer auch anders
machen, und Frage nach der ersten, »bewusst getroffenen« Entscheidung?
), markiert aber doch einen Punkt, und somit vielleicht den Anfang jener
»Kausalkette« oder »Kettenreaktion«, von der Sandmann spricht. (Ich
versuche, die Gedankenfluten zu lichten.) — Eugénie 12. Jan. 2010, 02:27

Intermezzo: Milan Kundera

»Vielleicht ist es etwas extrem zu sagen, dass jemand, der sich
einer unklaren komplizierten Sprache bedient, um sein Wissen
kundzutun, beweist, dass er nicht gebildet ist.« (Zitat von rebec-
ca r., siehe oben). Allerdings ist es zu extrem, ich finde, dass das
absolute Gegenteil der Fall ist.

Eine komplizierte Sprache, die freilich Verwirrung stiften kann,
spricht nicht fur die Ungebildetheit des Autors, sondern des
Lesers. Der Autor sollte per se darauf bedacht sein, verstanden zu
werden, jedoch besteht unsere Sprache aus vielen scheinbaren
Synonymen; sie sind deshalb scheinbar, weil sie oftmals einen
kleinen, diffizil zu erkennenden Unterschied beinhalten. Die
Bildung des Schreibers kommt dann zutage, wenn er diese
scheinbaren Synonyme pedantisch zu ordnen weil3, will heif3en,
den passenden Begriff dafir zu finden, was er ausdriicken will.
Einige Sachen lassen sich eben nicht einfacher ausdriicken oder
druckte man sie simpler aus, verlieren sie an Genauigkeiten,
kénnten gar eine ganze Philosophie zum Einsturz bringen. —
Legastenika0742392 12:40, 19. Jan. 2010 (UTC)

158

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 159

Legastenika79: es freut mich, dass Du das Buch von Kundera erwéhnt
hast und ich stimme auch dazu, dass Literatur zu einer »Selbstbildung«
sehr gut geeignet ist. Das Buch hat auch mich persénlich sehr beeinflusst.
Ich selbst finde in diesem Roman als eine kleine philosophische Botschaft
die Frage nach der inneren Freiheit — das ist aber nur meine persénliche
Leseart. Ich komme aus dem gleichen Land wie Kundera, ich habe den
Kommunismus erlebt und Prager Frihling gehort zu den Schliissel-
erlebnisen von meinen Eltern und Groleltern. Die Einmaligkeit des
Lebens, die Zufalle und die Relativierungen usw. betont Kundera meiner
Meinung nach gegen die fast mythische Auffassung der totalitaren
Ideologien, dass die Geschichte eine notwendige Richtung hat, die nicht
zu andern ist, wobei die einzelnen menschlichen Leben niemanden inter-
essieren. Kundera wirde vielleicht an dieser Seite die Frage stellen, was
waére dann zu tun, wenn diejenige Institutionen, die die Ausbildung ver-

mitteln sollen, versagen? Das war der Fall in der kommunistischen

Tschechoslowakei.

Die Kommunisten haben fast sofort nach der Machtibernahme alle
Schulen und Hochschulen destruiert, vor allem, was ich ganz interessant
finde, die geisteswissenschaftliche Fakultaten. Die besten Professorinnen
endeten im Gefangnis oder, falls sie Glick hatten, emigrierten.
»Intelligenz« - also gebildete Menschen — bedeuteten
Staatsideologie etwas fast Boses, das nur aus Gnade »der Arbeiter« am

Leben bleibt. —Jakub Jirovec 20:54, 19. Jan. 2010 (UTC)

Bilanz fir ein Semester Philosophiestudium:
Ich weil3 nicht mehr was Bildung ist.
von Paul Wedrich

Unsere Beschéftigung mit dem Bildungsbegriff hat eigentlich
schon in der Diskussion der Okonomisierung der Universitat in
der ersten Stunde des Semesters begonnen. Durch die Audimax-
besetzung wurde dieses Thema bis in den Dezember hinein ver-
langert. Hatte ich am Anfang der Besetzung einen Text Uber
Bildung schreiben sollen (habe ich eigentlich auch) dann wére es
mir viel leichter gefallen als jetzt. Jetzt, habe ich das Gefhl, nicht

159

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 160

mehr zu wissen, was Bildung tberhaupt bedeuten soll und eigent-

lich geht mir der Begriff auf die Nerven.

Was ist, wenn wir mehr oder weniger pragmatisch sagen, Bildung

ist das, was an Bildungseinrichtung passieren soll. (Was ist eine

Bildungseinrichtung? Schulen, Universititen...) Was waéren die

Konsequenzen einer solchen Setzung?

Der Unterschied ist nur, dass man:

« den historisch vielfaltig konnotierten Begriff der Bildung ver-
mieden hat

* jetzt sehr geneigt sein kdnnte, diese Frage nach der Aufgabe
einer Bildungseinrichtung wegzudelegieren, z.B. an die
Politik

Konfrontiert mit einem Forderungskatalog von Studierenden

sieht man dann nur Kritik auf der Ebene 1. Der Rest wird weni-

ger als AnstoB fiir eine Debatte auf Ebene 2, sondern eher als dif-

fuses ideologisches Gewdsch gesehen.

Was ist die Aufgabe einer Universitat? Sollen wir Studierende fra-

gen? oder Professoren? Politiker? Reicht es im Gesetz nachzu-

schauen, was eine Universitdt tun oder lassen muss, um eine

Universitat zu sein? Und gegebenenfalls: fiir wen reicht das? Ich

glaube, dass eine breite Diskussion dartiber, was die Aufgabe

einer Universitét ist, sehr wichtig wére. Nicht zuletzt sehe ich in

Bildung und Forschung bessere Zukunftsperspektiven fur dieses

Land, als in seinen Seegrundstiicken.

Interessant finde ich die Auseinandersetzung des Bildungsbegriffes mit
dem platonischen Hoehlengleichnis deshalb, weil wir hier einen Begriff
von unserem Verstaendnis her versuchen mit einem Modell zu erklaeren,
welches auf viele Begriffe funktioniert, da die meisten Begriffe, ich denke
an: Wissen, Bildung, wahrscheinlich auch Liebe und Hass immer in einer
Art Hierachie gedacht werden und durch den \ergleich mit anderen
Menschen und unserer Selbstabgrenzung zu jenen Menschen ermoeglicht
das Modell uns die Verschiedenen Aspekte der Begriffe zu sehen und uns
selbst zu differenzieren.

Zum Beispiel lernte ich am Sonntag eine altmodische Lehrerin kennen,
welche ueber 40 Jahre im Lehrbetrieb einer Grundschule in Berlin arbei-

160

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 161

tet. In Berlin gibt es viele Probleme mit Migrationskindern und diese
Lehrerin hat in jedem tuerkischem Jungen einen »Macho« gesehen und
diesen deshalb oftmals schlechter behandelt und benotet. Wir koennen uns
doch vorstellen, dass Unterricht in vielen Laendern anders praktiziert

wird! ?

Was gibt es dann fuer ein Bildungsideal? Gibt es wie im Hoehlengleichnis
eine Idee, eine Idee der bestmoeglichen Vermittlung von Wissen? Aber ist
es nicht wiederrum so, dass unerwartete Situationen neue Vermittlungs-
strukturen verlangen. Es ist sicherlich nicht altmodisch in einem Wiki
seine Leistungsnachweise oeffentlich zu praesentieren. Es ist ja auch der
kommende Fortschritt, die Mengen an uebermittelbares Wissen, die ein-
zelnen Voraussetzungen der Lehrenden und der Studierenden Aspekte
einer umfangreichen »Bildungs-politik«. — Luong 13:12, 6. Jan. 2010

(UTC)

Wenn man eine Lehrveranstaltung nicht als Zusammentragen von
Informationen versteht, die allenfalls unter einem gewissen Qualitéts-
malistab geordnet werden, sondern als ein gemeinsames Projekt der
Beteiligten, Klarheit und teilweise Einigkeit Uber eine Sache zu erzielen,
gibt es das »bewéhrte« Modell: eine beauftragte, kluge Person »pragt das
Geschehen«. Und in diesem Zusammenhang sind Wikis eine einschnei-

dende Anderung.

Hier kann niemand mehr (auf diese Weise) dominieren.
»Hdbhlenbewohner« laufen in alle méglichen Richtungen auseinander.
Motive werden aufgenommen, verstarkt, fallengelassen, niemals zu Ende
gedacht. Es ist ein nicht-platonischer Artikulationsraum. Damit ist man
aus einem gewissen Bild gefallen. Es hat sich tatsachlich die Facebook-
Kultur, in der man dem Rest der Welt berichtet, was man gerade toll fin-
det, ein Stiick weit in die Universitatskultur hineinbegeben. — anna 08:39,

22. Jan. 2010 (UTC)

161



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 162

Bilanz fir ein Semester Philosophiestudium:
Ich bediene mich des Bildungs-Angebotes.
von Helmut Weissenlehner

Grundsatzlich legt das Hohlengleichnis Platons mehrere
Annahmen dar:
 Bildung ist mit (wahrem) Wissen gleichzusetzen, denn das
»Licht der Sonne« aulRerhalb der Héhle vermittelt, wie die
Dinge wirklich sind
» Der Groliteil der Leute ist unwissend/ungebildet (hier ist eine
Parallele zu Pythagoras von Samos zu ziehen, der in seinem
Idealstaat dem Volk wesentliches Wissen gar nicht anvertrau-
en wollte, da es damit sowieso nicht umgehen wirde kénnen)
e Um aus der Hohle zu gelangen, ist das Einwirken eines ande-
ren, bereits Gebildeten erforderlich
» Eine »Flucht« aus der Hohle ist als Aufstieg zu werten, der
Weg zurlick unmdglich (da die Verbliebenen den nunmehr
Gebildeten nicht mehr verstehen)
Ubertragen auf den Bildungsbegriff 1a8t sich demnach festhalten,
dal Bildung ein individueller Vorgang ist, der den Menschen als
Ganzes erfal3t, unumkehrbar ist, immer mit einem gewissen Zwang
und einer gewissen Fihrung durch andere verbunden ist, dem
Menschen nicht etwas zufligt, sondern etwas anspricht, das er schon
in sich tragt und schlieflich, dass der Weg der Bildung als ein
Aufstieg gewertet wird. Dieser letzte Aspekt ist jener, der in der
heutigen Gesellschaft mit am starksten verankert ist und als
Gegengewicht firr die »negativen Aspekte« des Werdegangs ange-
fuhrt wird. Die innere Systematik dieser Annahmen wird nicht mehr
hinterfragt, das »Erfolgsmodell« hat sich durchgesetzt. Aber wie im
Hohlengleichnis setzt sich der Ungebildete gegen den Vorgang der
»Bildung« zunéchst zur Wehr und will nicht von den gewohnten
Denkweisen Abstand nehmen. Insofern ist das dufere Einwirken
notwendig, um eine Irritation hervorzurufen, die die gewohnten
Sichtweisen in Frage stellt, bis man schlieflich umdenkt und zu
einer neuen, »besseren« Sichtweise gelangt. Auf der obersten Stufe
schliellich erkennt man das Positive des zurlickgelegten Wegs und
empfindet das Wissen als etwas Gliicklich-Machendes.

162

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 163

Meiner Ansicht nach tragt das Héhlengleichnis einige problema-
tische Annahmen in sich, die im Laufe der Geschichte immer wie-
der ausgeniitzt wurden. Zum einen setzt es voraus, daf es einige
wenige gibt, die im Besitz des richtigen Wissens sind. Sie legen
damit fest, was stimmt und was nicht. Gleichzeitig wird auch ein
gewisser Zwang in der Vorgehensweise bei der »Bekehrung«
legitimiert, da man argumentieren kann, daf der »Ungebildete«
die Dinge einfach nicht richtig einschatzen kann und man ihn nur
an einen »besseren Ort« fihren will. Dieses »hthere Ziel« wird
jedoch abermals von den »Gebildeten« festgelegt. Was sollte aber
geschehen, wenn der »Hohlenbewohner« gar nicht bekehrt wer-
den will? Wenn er mit seinem Dasein zufrieden ist? Welcher
MafRstab erlaubt es mir, anderen meine Ansichten, den gebildeten
Weg, als den richtigeren aufzuzwingen? Ein Denken in der
Systematik des Hohlengleichnisses erlaubt dem Gebildeten auf
jeden Fall auch Zwang, um den Ungebildeten ans Licht zu fiihren.
Ubertragen auf das Hohlengleichnis wiirde ich nicht von einem
»Aufstieg die Treppe zur Erleuchtung hinauf« sprechen, sondern
von der Madglichkeit, komplett aus dem Bild zu treten. Das
Grundmuster des Hohlengleichnis hat sich zwar in der (west-
lichen) Kultur verankert und ist trotz allem nur eine Sichtweise
von vielen. Sie ist jedoch so grundlegend, daf sie selbst von vie-
len gar nicht mehr hinterfragt wird. Das Ziel ist der Aufstieg,
Bildung der Weg, der dazu notwendig ist. Implizit unterwirft man
sich einer Sichtweise, die die oben genannten Implikationen und
Gefahren mit sich bringt.

Erklart man jedoch, dal? dieses Schema fiir einen selbst nicht das
zutreffende ist, tritt man quasi aus dem Bild. Man wird vom
»Aufsteiger« zum »Aussteiger«. Jeder weitere Satz in diesem
Zusammenhang wie: »blickt dadurch hinter die Dinge«, »erhalt
einen besseren UBER-Blick« usw. wiirde jedoch schon wieder
eine gedankliche Rickkehr in das Denkschema bedeuten. Man
erkennt dabei auch, wie stark diese Ansichten in unseren Uberle-
gungen verankert sind.

Méchte man véllig auf Distanz bleiben, wére ein Einsiedler-
Leben die logische Konsequenz — kein externer Druck, kein
»Aufstiegszwang«, einfach ein »in den Tag Hineinleben«. Wie

163

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 164

wirde Bildung dann aussehen? Und wie waren soziale Kontakte
mdglich? Ganz banal gesehen ist Geld notwendig, um sich in der
Gesellschaft zu bewegen. Zudem wird man auf Ablehnung derje-
nigen stoBen, die sich noch im Bild bewegen (die Situation ist
quasi wie jene des Ruckkehrers in die Héhle, nur um eine Nuance
weitergedreht).

AuBerdem ist ein sich wegbewegen meistens schmerzlich und wie kommt
man zu der Annahme, dass »der eigene Weg« der bessere ware? Das mit
dem Geld, wére ein Birgergeld denkbar? Und daraus resultierend die
Verantwortung flr das Umfeld? Man kann einiges an Gelder sparen, wenn
man sich gegenseitig aushilft, z.B. Zusammentreten mit anderen und
Sachverhalte diskutieren, die man nicht mehr im »Unterricht schafft«.
Dann stellt sich die Frage nach der Bereitschaft mit zu machen. — Luong
13:52, 15. Jan. 2010 (UTC)

Insofern scheint es am praktischsten je nach Situation und eige-
nem Ziel aus dem Bild treten und wieder in diese Sichtweise
zuriickkehren zu kénnen. Zur Erfillung materieller und sozialer
Notwendigkeiten und Ziele niitzt man demnach das Denken im
Sinne des Hohlengleichnis, ist sich dabei jedoch dieser Tatsache
bewulit. Es findet kein »unreflektiertes Streben« nach Aufstieg
und Erlosung statt, sondern ein zielorientiertes und bewuftes
Nitzen gewisser Denkschemata. Um an die »Gesellschaft ankop-
peln« zu kdnnen, ist das in gewisser Weise eine \Voraussetzung
(zumindest um bestimmte Ziele zu erreichen). In seiner
Grundausrichtung halt man das im Hohlengleichnis gezeichnete
Bild aber fiir unzutreffend und fiir einen selbst als unpassend. Die
Frage ist nur: Was liegt aul3erhalb des Bildes? Ist nicht die Stérke
dieses Gleichnisses, dal es ganze Gesellschaften vereinen kann,
wahrend die Alternative eine subjektive, personale ist. Hatte man
Milliarden Weltansichten wére ein Austausch zwischen den
Individuen hdchst kompliziert, eine Gesellschaft, wie wir sie ken-
nen nicht denkbar. In gewisser Weise hat sich diese Sichtweise so
lange gehalten und durchgesetzt, da sie den Menschen das Gefihl
gibt, da das Ziel wirklich besser ist als der Ausgangspunkt
(sowohl auf Diesseitiges als auch auf Jenseitiges bezogen).

164

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 165

Anmerkungen

»Die Arbeit versetzt und fugt das Volk in das Wirkungsfeld aller wesent-
lichen Méchte des Seins. Das in der Arbeit und als Arbeit sich gestalten-
de Geflige des volkischen Daseins ist der Staat. Der nationalsozialistische
Staat ist der Arbeitsstaat. Weil der neue Student sich angesetzt weil fiir die
Durchsetzung des vdlkischen Wissensanspruches, deshalb ist er
Arbeiter.« [HEIDEGGER(2000)], S.205

Ein Gedankenexperiment: Marx hélt eine Rede zur Unterstilitzung Stalins.
In Heideggers 1954 erschienenem Text »Die Uberwindung der
Metaphysik« ist der Sachverhalt so dargestellt: »Denn die Arbeit
...gelangt jetzt in den metaphysischen Rang der unbedingten
Vergegenstandlichung alles Anwesenden, das im Willen zum Willen
west.« [HEIDEGGER(2009)] S.64/72. Weiter unten: »Das arbeitende Tier ist
dem Taumel seiner Gemachte tiberlassen, damit es sich selbst zerreilRe und
in das nichtige Nichts vernichte.« Klaus Heinrich bemerkt dazu: »Von der
Katastrophenmalerei, die dem Klischee vom Untergang des Abendlands
folgt, vom Wagnerschen Stabreim und dem philosophisch angehobenen
NS-Vokabular abgesehen: hier wird nicht nur der Arbeiter auf das arbei-
tende Tier reduziert ...noch erschreckender finde ich, daB ihm dieser
Sprachgebrauch in den Philosophischen Seminaren deutscher Uni-
versitaten nicht vorgehalten worden ist ...« [HEINRICH(2006)] S.297

Die Grundregeln des »European Credit Transfer and Accumulation
System’« sind auf einer Webseite der Europaischen Kommission erklart:
http://ec.europa.eu/education/lifelong-learning-policy/doc48_en.htm
(13.2.2010). Einen guten Uberblick gibt die Seite der Rektorenkonferenz
der schweizer Universitdten http://www.crus.ch/information-program-
me/bologna-ects/was-ist-ects.html?L=0 (13.2.2010)

Vgl. [KELLERMANN ET AL.(2009)]. Paradigmatische Beitrdge aus der
Diskussion im Internet sind etwa http://dokumentation-bildungsdiskurs.
pbworks.com/Workload+-+ECTS, http://www.campus-hamburg.de/wiki/
pages/Bologna-Prozess.html (13.2.2010)

»Eine Welt, in welcher 6konomische Kriterien die einzig gultigen sind,
eine Welt, in welcher rein pragmatisch gehandelt wird, eine ganz und gar
entidealisierte und, aber das ist ein anderes Thema, entpolitisierte Welt

165

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 166

also, 1&Rt keine Ausnahmen zu. Worum es in einer solchen Welt geht, das
ist die reine Verwaltung »partikuldrer Zweckex. ...Die Philosophie ist ein
Warten auf solche »Blitze«, ein Warten auf kritische Zeiten, auf Briiche,
auf Anfange. Wenn die Geschichte nicht an ein Ende gelangt ist, dann
wird es weiterhin jene »Blitze« geben, die fir fest gehaltene
Gesellschaftsfundamente zum Einsturz bringen.« [TRAwWNY(2003)], S.9

7 Karl Jaspers hat, wie in seiner Autobiographie zu lesen ist, Heidegger
1933 gefragt: »Wie soll ein so ungebildeter Mensch wie Hitler
Deutschland regieren?« Er (berliefert folgende Antwort: »Bildung ist
ganz gleichglltig ...sehen Sie nur seine wunderbaren Hande an'«
[Jaspers(1984)], S.101.

8 Ausnahmen bestétigen die Regel: [MaNovicH(0.J.)], [MaNovicH(2002)],
[CHESHER(2002)]

9 »Je befreiter die Natur waltet, um so groRartiger und gebandigter ist die
gestaltende Macht der echten Technik ihr dienstbar zu machen. In die
Natur gebunden, von ihr getragen und tiberwdlbt, durch sie befeuert und
begrenzt, verwirklicht sich die Geschichte des \Volkes.« [HEIDEGGER
(2000)], S.200f

10 Einen programmatischen Versuch zur Relativierung dieses Zwiespalts hat
[FRIEDMAN(2004)] vorgelegt.

11 Ich habe diesen Vergleich in einer fritheren Publikation systematisch aus-
gefihrt [HRACHOVEC(1989)].

12 Unter dem Titel »resolute reading« ist im letzten Jahrzehnt eine Lesart des
Tractatus vorgeschlagen worden, die den performativen (Verbots-)Aspekt
der betreffenden Passagen in den Vordergrund stellt. Zur Orientierung
sieche [CRARY ET AL.(2000)], [WiLLIAMS(2004)], [DiAMOND/CONANT
(2004)]

13 Sextus Empiricus, Adversus mathematicos, 7,65-87

14 »Als er namlich im Theater der Athener auftrat, wagte er zu sagen: Legt
mir eine Frage vor. Er war der erste, der diesen riskanten Vorschlag 6ffent-
lich machte, indem er zu verstehen gab, alles zu wissen und (ber alles zu
sprechen, wobei er den richtigen Augenblick berlicksichtigte.«
[DiELs/KrRANZ(1961)], Ala Philostrat, Vitae sophistarum 1,1

15 Zu Platon allgemein siehe [PLEGER(2009)]; [AcKEREN(2004)],
[ScHIEMANN(2006)], [FERRARI(2007)], [BENSON(2006)]. Zur Politeia:
[DixsauLT(2005a)], [DixsAauLT(2005b)], [Rosen(2005)]

16 Zur Orientierung eignen sich: [VLAsT0s(1991)], [VLAsT0s(1994)],

166

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 167

[LACEY(1980)], [AHBEL-RAPPE/KAMTEKAR(2006)], [FISCHER(2004)].

17 »In today’s terms, Socrates’ position can be compared with that of a con-
sultant, a coach, or a discussion leader, and his fellow conversants can be
compared with customers, clients, or partners.« [Kikosk1/Kikoski(2004)],
S.126. Die Kikoskis wiederholen eine bereits in der Antike bezeugte
Einordnung Sokrates’ unter die Sophisten.

18 Die hier interpretierte Stelle bietet nur einen Aspekt der platonischen
»ldeenlehre«. Es wéren inshesondere Phaidon 95b ff und Parmenides 128
ff zu erganzen. Sie betrifft allerdings die Voraussetzung, von der z.B.
Phaidon 100a ausgeht: »Ich setze also voraus, dass es ein Schénes an ihm
selbst gibt.«

19 Zum Stichwort »Gegensatz« vgl. [HRACHOVEC(2010)]

20 Im anglo-amerikanischen Sprachraum ist von einer »theory of forms« die
Rede. Ihr Fir und Wider ist kontrovers. Siehe etwa [GiLL(2006)],
[DANCY(2006)], [ALLEN(1980)]. EinfluRreich ist geworden: [WIELAND
(1982)].

21 Die Zusammenhdnge sind genauer ausgefuhrt in [HRACHOVEC(1978)].

22 Zwei Einfihrungen in die Theorie relationaler Datenbanken sind
[HERNANDEZ(1997)] und [VosseN(1995)]

23 Er sitzt am Strand, ein Regenguss setzt ein. Es ist ein Wasserstrahl, der
ausschlieBlich auf Truman gezielt ist. Wenn er ihm ausweicht, geht es ins
Leere. Erst nach einiger Zeit wird aus dem fokussierten Strahl ein
Landregen. Truman jubelt: er hat eine Inkonsistenz gefunden.

24 Vgl. [MeYER-DRAWE(2008)]

25 Dazu Alice Pechriggl »Metaxy, die Mitte, das Zwischendrin, das Mittlere:
Das semantische Feld, welches dieses Wort bezeichnet, ist so vieldimen-
sional wie das Denken und die Welt, die es philosophisch zu erschlieRen
galt: zeitlich, raumlich, substantiell, logisch, mathematisch, geographisch,
erkenntnistheoretisch, ethisch, psychologisch, dramatisch, politisch, usw.
In fast allen Kontexten, in denen es auftaucht, verweist es auf einen
Wechsel, auf einen Gegensatz, den anzuzeigen und zu vermitteln es auf-
gerufen wird ...Bei Platon spielt das metaxy, Uber seine Funktion fir das
Chiasma hinaus, eine zentrale Rolle, und zwar sowohl auf der logisch-
erkenntnistheoretischen Ebene (zwischen apeiron und eingegrenztem
Einen, oder wenn es etwa darum geht, die Mitte zwischen Erkennbarem
und Erkennen sowie zwischen Nicht Erkennbarem und Nicht Seiendem
zu erldutern) als auch auf der psychologisch-ethischen und auf der politi-

167

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 168

schen Ebene.« [PECHRIGGL(2006)], S.12

26 [LATOUR(2004)] verweist auf die Schattenseiten der Parabel, die auch im

weiteren Verlauf des vorliegenden Buches deutlich werden.

27 Eine systematische Auseinandersetzung mit Platons Politeia unter diesem

Gesichtspunkt bietet [RANCIERE(2007)]

28 Ein simpler Fall: das Prifungssystem einer Universitét ist historisch

gewachsen und einigermaBen funktional. Aber es ist nicht in allen
Disziplinen gleichartig und an manchen Stellen teurer, als vertretbar. Ideal
ist ein homogenes Priifungssystem fiir alle. Platon und die Technokraten
reichen einander die Hand.

29 Adolf Loos etwa hat auf die Hauser der Grinderzeit einen Blick gewor-

fen, der sie als unzulénglich qualifizierte und ihre Revision angezeigt
scheinen lieR.

30 »Eine Orientierung an der platonischen Dialogtechnik kann uns in der Tat

hier weiterhelfen. Denn was am Anfang von Hegels Phdnomenologie
geschieht, unterscheidet sich in mehrfacher Hinsicht wenig von dem, was
Protreptik und Elenktik in den friihen Platondialogen zustande bringen
Man wird also einmal von der Hypothese ausgehen diirfen, dall Hegels
Dialektik der sinnlichen GewiRheit in Analogie zu jener friihplatonischen
Dialektik zu verstehen ist, zu der — mindestens — zwei Partner nétig sind.
Es wird nun dberraschen, daR wir in der Dialektik der sinnlichen
Gewilheit ebenfalls zwei Partner, gleichsam stilisiert, vorfinden: In
Hegels Gedankengang kommt nicht nur die sinnliche GewiRheit, das
unmittelbare Wissen selbst vor, sondern ebenso auch wir, die wir dieses
unmittelbare Wissen zum Gegenstand der Betrachtung machen.«
[WIELAND(1973)]S. 69.

31 »Die Aufgabe aber, das Individuum von seinem ungebildeten Standpunkte

aus zum Wissen zu fiihren, war in ihrem allgemeinen Sinn zu fassen, und
das allgemeine Individuum, der Weltgeist, in seiner Bildung zu betrach-
ten.« [HEGEL(1986)] S.31f, vgl. S.72f

32 Es ist kein Zufall, dass die gdngigen Kommentare die Episode »Bildung«

gerne aussparen. Siehe zuletzt [VIEWEG/WELSCH(2008)]. Zum Thema:
[van DooREN(1974)].

33 Ein Gesprach mit Th. Auinger zu diesem Thema ist unter ftp://audio-

thek.philo.at/mp3/Hegel_Bildung_Betrug_1.mp3 und
ftp://audiothek.philo.at/mp3/Hegel_Bildung_Betrug_2.mp3 abrufbar.
(28.2.2010)

168

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 169

34 Erstmals in der 2. UnzeitgemalRe Betrachtung: Vom Nutzen und Nachteil
der Historie flr das Leben.

35 [ADORNO(2003)]. »Was aus Bildung wurde und nun als eine Art negativen
objektiven Geistes, keineswegs blof in Deutschland, sich sedimentiert,
wadre selber aus gesell-schaftlichen Bewegungsgesetzen, ja aus dem
Begriff von Bildung abzuleiten. Sie ist zu sozialisierter Halbbildung
geworden, der Allgegenwart des entfremdeten Geistes. Nach Genesis und
Sinn geht sie nicht der Bildung voran, sondern folgt auf sie. Alles ist darin
von den Maschen der Vergesellschaftung eingefangen, nichts mehr unge-
formte Natur; deren Roheit aber, das alte Un-wahre, erhalt zdh sich am
Leben und reproduziert sich erweitert. Inbegriff eines der
Selbstbestimmung entéuBerten Bewul3tseins, klammert sie sich unabding-
bar an approbierte Kulturelemente.« S.93f

36 Der Artikel ist Uberschrieben: »Apokalypse (Offener Brief an das
Publikum).« Er beginnt: »Am 1. April 1909 wird aller menschlichen
Voraussicht nach die Fackel ihr Erscheinen einstellen. Den Weltuntergang
aber datiere ich von der Er6ffnung der Luftschiffahrt.«

37 Peter Trawny [TRAWNY(2006)], der »die Erschitterung der Logik« aus
[HEIDEGGER(1998b)] evoziert, vermeidet es, sie in ihren Kontext zu stel-
len. Das gesamte Buch »Heidegger und die Logik« [DENKER/
ZABOROWSKI(2006)] enthélt kein einziges Vorkommnis des Terminus
»Nationalsozialismus«.

38 »Wir fiihlen, dass selbst, wenn alle méglichen wissenschaftlichen Fragen
beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berihrt sind.«
Tracatatus 6.52

39 Die Gegenrichtung zur hier vertretenen Skepsis vertritt etwa
[ALoNi(2007)]. Historische Aspekte behandelt [KrRaye/M.W.F.(2000)],
gegenwartige Perspektiven [RALEY/PREYER(2010)].

40 »...Man sehe sich heute einmal nach Schiller, Wilhelm von Humboldt,
Schleiermacher, Hegel, Schelling um, man lese ihre Briefwechsel und
flihre sich in den grossen Kreis ihrer Anhénger ein: was ist ihnen gemein-
sam, was an ihnen wirkt auf uns, wie wir jetzt sind, bald so unausstehlich,
bald so riihrend und bemitleidenswerth? Einmal die Sucht, um jeden Preis
moralisch erregt zu erscheinen; sodann das Verlangen nach glanzenden
knochenlosen Allgemeinheiten, nebst der Absicht auf ein Schoner-sehen-
wollen in Bezug auf Alles (Charaktere, Leidenschaften, Zeiten, Sitten),
...Es ist ein weicher, gutartiger, silbern glitzernder Idealismus, welcher

169

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 170

vor Allem edel verstellte Gebérden und edel verstellte Stimmen haben
will, ein Ding, ebenso anmaasslich als harmlos, beseelt vom herzlichsten

Widerwillen gegen die kalte oder trockene Wirklichkeit, ...

41 »Ein Stein, der Korper eines Tieres, der Korper eines Menschen, mein
Korper, stehen alle auf gleicher Stufe.« [WITTGENSTEIN(1969b)],

Tagebuch 12.10.1916. »Alle Satze sind gleichwertig« T 6.4

42 Siehe dazu (am Beispiel einer Holderlininterpratation Heideggers)

[HRACHOVEC(1987)].

43 »Deutsche Studenten! Ihr habt Euch fiir die Universitat Freiburg ent-
schieden. Diese Stadt, ihr Land und ihr Volkstum sind beherrscht und
durchstimmt vom Schwarzwald. Aber auch dieser hat jetzt unter der
Befehlskraft der neuen deutschen Wirklichkeit fiir den deutschen
Studenten sein Wesen veréndert. Der Schwarzwald ist nicht mehr nur das
erregende Wintersportgeldnde und der herrliche Bereich fiir Ausmarsche
und Sommerfahrten. Wir von der Universitét Freiburg erfahren kiinftig im
Schwarzwald zuerst: die Heimatberge, die Heimatwalder und die
Heimattéler des Albert Leo Schlageter.« [HEIDEGGER(2000)], S.207.

»Heideggers Hutte« beschreibt [SHARR(2006)]

44 »Der hier vorgeschlagene Ansatz, Technik zu denken, versteht sich gewis-
sermafien aus der Heidegger’schen Denktradition heraus, lauft ihr aber
darin zuwider, dafl nicht vom Seinsgeschick Technik ausgegangen wird,
sondern vom technischen Handeln.« [IRRGANG(2002)], S 149. »Fir ein
Verstdndnis des Heideggerschen Spétdenkens bleibt es deshalb unum-
génglich, die Abschiedsbewegung Heideggers nachzuvollziehen. Erst
wenn man die Herkunft des spaten Denkens aus den frihen
Denkversuchen bedenkt, kann es in die Zukunft eines Weiterdenkens wei-
sen.« [MARGREITER/LEIDLMAIR(1991)], S. 161. »Daher kann es uns mit
Heidegger in einem 6kologischen Denken, das die Schwache der okzi-
dentalen Rationalitat begreift, nicht um das Wissen (als Argumente, als
Grund, als Gesetze) oder um die Technik (als Mittel, als Herrschaft)
gehen, sondern um ein Andenken ... in dem sich die festgestellten
Strukturen der technologischen Rationalisierungstendenzen aufzulfsen

beginnen.« [SCHONHERR(1989)] S.264)

45 Eine Leseprobe: »Jeder Denker denkt nur einen einzigen Gedanken. Dies
schreibt Martin Heidegger in seinem Werk Uber den griechischen
Philosophen Heraklit. Obwohl der Satz im wesentlichen auf Nietzsche
bezogen ist, meint Heidegger damit jedoch auch sich selber. Denn sein

170

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 171

Werk ist ebenfalls von einem einzigen, alles fundierenden Gedanken
durchzogen, den er den Philosophischen Gedanken nennt. Fast jeder Satz
oder jede Aussage des umfangreichen Werkes Heideggers stehen, wenn
man es genauer betrachtet, in einem direkten oder indirekten Bezug zu
diesem Gedanken. Der Sonne gleich, befindet er sich im Mittelpunkt sei-
ner Philosophie. Ohne die profunde Kenntnis dieses zentralen Punktes
mufB dem Leser das Werk Heideggers letztlich verschlossen bleiben. Das
hinreichende Verstandnis jenes Grundgedankens gibt ihm gleichsam erst
den Schliissel in die Hand, mit welchem er das Tor zur geistigen Welt die-
ses Denkers zu 6ffnen vermag. Um welchen Gedanken handelt es sich
hier? Es ist der Gedanke der Ontologischen Differenz — ndmlich, daR Sein
nicht Seiendes ist. Er ist nach Heideggers eigenem Bekunden weder
besonders verwickelt noch fiir den gemeinen Verstand schwer begreiflich.
Trotzdem st er seiner Ansicht zufolge dem modernen Denken das
Fremdeste und Fernste. Und das, obwohl er zugleich der tiefste und fun-
damentalste Gedanke unserer abendldndischen Kultur ist.«
[NIELANDT(2006)]

46 Dann heiRt es: »Die Ontologie kann nicht mit einem ontischen
Instrumentarium arbeiten.«

47 Eine  Auswahl:  [LUTTERFELDS(1999)];  [LUETTERFELDS(2000)];
[HRACHOVEC(2009b)]; [HALLER(1988)]; [GLOCcK(2000)]; [FERBER(1992)]

48 Das Verhiltnis Mensch und Tier behandelt [AcAMBEN(2002)].

49 Glock hat die weiter unten angefiihrten, semantisch &hnlichen, Ausdriicke
wie »Lebensmuster« etc. nicht einbezogen.

50 Nochmals derselbe Punkt: »(Das Wesentliche des Begriffes ist, daf er
normalerweise mit beiden FuRen auf der Erde steht; nicht, dal er hie und
da einmal einen Luftsprung macht und dann auf Augenblicke den Boden
unter den FiBen verliert.) (Ms 119, S.79r).

51 Beispiele in verschiedene Richtungen: [SENNETT(2007)], [FoucauLT
(1989)], [SCHNADELBACH(2008)].

52 Erste Ansédtze einer Wiki-Pdadagogik bieten [PeENTZzOLD(2006)],
[RAFAELI(2006)], [HRACHOVEC(2006b)], [HRACHOVEC(20064a)],
[HRACHOVEC(2010)].

53 Osterreich, 12.11.2006, S.15

54 Ein letzter Verweis auf Goethe erinnert daran, dass ihm Beriihrungséngste
gegentuiber der Weltwirtschaft fremd waren. »Glaube mir, es fehlt dir nur
der Anblick einer grofRen Tétigkeit, um dich auf immer zu dem Unsern zu

171

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 172

machen; und wenn du zuriickkommst, wirst du dich gern zu denen gesel-
len, die durch alle Arten von Spedition und Spekulation einen Teil des
Geldes und Wohlbefindens, das in der Welt seinen notwendigen Kreislauf
fuhrt, an sich zu reien wissen. Wirf einen Blick auf die natirlichen und
kunstlichen Produkte aller Weltteile, betrachte, wie sie wechselsweise zur
Notdurft geworden sind! Welch eine angenehme, geistreiche Sorgfalt ist
es, alles, was in dem Augenblicke am meisten gesucht wird und doch bald
fehlt, bald schwer zu haben ist, zu kennen, jedem, was er verlangt, leicht
und schnell zu verschaffen, sich vorsichtig in Vorrat zu setzen und den
\orteil jedes Augenblickes dieser groen Zirkulation zu genieen! Dies
ist, dinkt mich, was jedem, der Kopf hat, eine groBe Freude machen
wird.« [GoeTHE(2005)] S.38. (Den Hinweis verdanke ich Richard
Demiray.)

55 [READINGS(1997)]. Zur Auseinandersetzung mit Readings Thesen vgl. u.a.
[Waks(2002)], der »corporate universities« als »shadows« der traditio-
nellen Bildungseinrichtungen versteht: als Institutionen in ihrem
Schatten, als ihre Schattenbilder, aber auch als Antizipationen (»foresha-
dowing«) ihrer Zukunft. Uber Industrie und Hochschulen in Europa und
den USA schreibt [RAmIREZ(2002)].

56 Die Falle von David Healy und Nancy Olivieri werden auf einer Webseite
der Canadian Federation of Students dargestellt: http://www.cfsmb.ca/
index.php?section_id=24 (16.2.2010).

57 Philosophische Aspekte in diesem Zusammenhang behandelt
[BAECKER(1994)], [BAECKER(2003)].

58 http://is.gd/95T8v (24.2.2010). Version des Internet Archivs. Die
Originalseite ist mittlerweile nicht mehr zuganglich.

59 Die Verordnung findet sich unter http://archiv.ombwk.gv.at/universi-
taeten/recht/gesetze/wbv/wbv.xml (16.2.2010) Die Wissensbilanz der
Universitat Wien fur 2007 ist unter http://www.univie.ac.at/mthl02/
02_pdf/20080714.pdf (16.2.2010) verdffentlicht. Eine Zusammenstellung
fur Innsbruck findet sich hier: http://www.uibk.ac.at/fakten/leitung/rek-
tor/sim/wissensbilanz/wibi-andere.html (16.2.2010).

60 Zur lllustration kann die Bilanz des »lInstituts fiir Internationales
Management, Abteilung fiir Internationale Unternehmensfilhrung« die-
nen. http://www.imgmt.jku.at/general stuff/wb_2006.pdf (27.2.2010)

61 »In summary, the Solow residual is that part of output growth that cannot
be attributed to the accumulation of capital and labor. There is a variety of

172

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 173

factors that may contribute to output growth and hence the residual may
be sizable. Quantifying the main determinants of the Solow residual may

be instrumental in comparisons of growth experiences across countries

and in testing theories of economic growth.« http://www.encyclopedia.
com/doc/1G2-3045302550.html (18.2.2010). Zur Wachstumstheorie vgl.

[KLump/MAURNER(1996)][KRUGMAN/OBSTFELD(2009)].

62 Robert Solow stellt seine Forschung in der Nobelpreisrede allgemeinver-
standlich dar: http://nobelprize.org/nobel_prizes/economics/laureates/
1987/solow-lecture.html (18.2.2010). »Gross output per hour of work in
the U. S. economy doubled between 1909 and 1949; and some seven-
eighths of that increase could be attributed to »technical change in the bro-
adest sense« and only the remaining eight could be attributed to conven-

tional increase in capital intensity.«

63 [LAvEZzI(2001)] gibt einen guten Uberblick uiber die hier angesprochene
»Wachstumstheorie«. Eine gut leshbare Einfiihrung ist [WARsH(2006)].
64 Zur Einfiihrung in die Problemlage [STEHR/MEJA(2005)]. Eine marxisti-

sche Perspektive vertritt [Gorz(2004)].

65 Zwei Beitrdge, in denen Romer diese Intuitionen mit den Instrumenten
der mathematischen Modellbildung untersucht sind [RoMER(1990)] und

[RomER(1994)].

66 Ein Beispiel aus den Kulturwissenschaften sind die luxuriésen Kataloge,

die in Verbindung mit groRen Ausstellungen herausgegeben werden.
Verglichen mit dem hohen Publikumsinteresse richten sich diese oft wis-
senschaftlich hochwertigen Publikationen an eine verschwindend kleine
Leserschicht. Aber sie signalisieren der Offentlichkeit die Profunditit des
Unternehmens — und fallen beim Gesamtaufwand offenbar kaum ins

Gewicht.

67 »In any assessment of the net costs and benefits associated with this pro-
posed remedy (i.e. die Trennung des Betriebssystem von Anwendungen
fur Windows. h.h.), one simple fact stands out. Because it will raise the
rate of innovation for the economy as a whole, the remedy creates a stre-
am of benefits that will persist and grow far into the future. There is genu-

ine uncertainty about the exact magnitudes of the benefits and any costs.

But any reasonable calculation shows that the expected benefits overw-

helm the costs.« [RoMER(2000)]

68 Zur Einfihrung in den Diskussionsstand eignen sich gut [HEINRICH/

KIRSTEIN(2006)], [ScHoLz/STEIN(2009)].

173

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 174

69 Dieser Abschnitt ist eine leicht Uberarbeitete Version von [HRACHOVEC
(2009a)]. Der Text wurde vor der Protestbewegung im Herbst 2009 ver-
fasst. Es schien Zeit fur eine kritische Rickschau. Kurz darauf sah sich die
skeptische Befiirwortung mit massiver Kritik am Bolognaprozess kon-
frontiert. Diese Verldufe dokumentiert der anschlieRende Digest.

70 Einen allgemeinen Uberblick gibt http://is.gd/7VEER (18.2.2020).

71 Die »Bologna-Initiative« wird von der »Bologna-Followup-Gruppe« getra-
gen. http://www.ond.vlaanderen.be/hogeronderwijs/bologna/ (18.2.2010)

72 Das Universitatsgesetz 2002 ist nachzulesen unter http://is.gd/7VFe8.
(18.2.2010)

73 In der Erstversion dieses Textes stand an dieser Stelle der Satz
»Betriebliche Unruhen (vgl. Bahn und Post) anléaRlich der Studienreform
sind ausgeblieben.« Er deutete eine gewisse Verwunderung Utber diesen
Umstand an.

74 Zur Funktionsbeschreibung: http://is.gd/7VFOd (18.2.2010).

75 Die mafBgeblichen Dokumente zur Umsetzung der Reform finden sich
unter http://bologna.univie.ac.at/index.php?id=dokumente (18.2.2010).

76 Ein Glossar des »newsspeak«: http://bologna.univie.ac.at/index.php?
id=glossar (18.2.2010).

77 Videomitschnitt einer von der »Plattform Universitare Mitbestimmung«
veranstalteten Podiumsdiskussion: http://is.gd/7VJmk und http://is.gd/
7VH2H. Ein Vortrag von h.h. zum Thema Bildung und Bologna ist unter
http://is.gd/7VDXR abrufbar. Weitere audiovisuelle Quellen: http://ctl.
univie.ac.at/index.php?id=62801. (18.2.2010)

78 Ein Beispiel eindringlicher Kritik: http://slawistik.univie.ac.at/studium/
didaktische-plattform/ (18.2.2010).

79 Diese Zuschreibung ist inkorrekt. Der Verweis auf Milan Kundera kam
von Eugénie.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 175

Literatur

[ABiTEBOUL ET AL.(1995)] ABITEBOUL, S./ ET AL. (1995): Foundations of
Databases, Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[AckeReEN(2004)] AckereN, M. v. (Hrsg.) (2004): Platon verstehen,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

[ADORNO(2003)] ApornoO, T. (2003): Theorie der Halbbildung, in:
Gesammelte Schriften 8. Soziologische Schriften, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[AcamBEN(2002)] AGAMBEN, G. (2002): Das Offene. Der Mensch und das
Tier, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[AHBEL-RAPPE/KAMTEKAR(2006)] AHBEL-RAPPE, S./KAMTEKAR, R. (Hrsg.)
(2006): A Companion to Socrates, Blackwell, Oxford.

[GRUBEL (2004)] ET AL., D. G. (2004): Intellectual Capital Reporting — ein
Vergleich von vier Ansatzen, in: zfo -online, (1), S. 19-27, URL:
http://www.zfo.de. (28.2.2010)

[ALLEN(1980)] ALLEN, R. (1980): Plato’s Earlier Theory of Forms, in:
Viastos, G. (Hrsg.), The Philosophy of Socrates. A Collection of
Critical Essays, University of Notre Dame Press, Notre Dame.

[ALoNi(2007)] Aconi, N. (2007): Enhancing Humanity. The Philosophical
Foundations of Humanistic Education, Springer, Dordrecht.

[ANNAS(1981)] ANNAs, J. (1981): An Introduction to Plato’s Republic,
Clarendon Press, Oxford.

[AUINGER(2007)] AUINGER, T. (2007): Bildung als Betrug und Selbstbetrug,
in: AUINGER, T./GRIMMLINGER, F. (Hrsg.), Wissen und Bildung. Zur
Aktualitdt von Hegels Phanomenologie des Geistes anlésslich ihres
200jahrigen Jubildaums, Peter Lang, Frankfurt/Main.

[BAECKER(1994)] BAECKER, D. (1994): Postheroisches Management: Ein
Vademecum, Merve, Berlin.

[BAECKER(2003)] BAECKER, D. (2003): Organisation und Management —
Aufsatze, Suhrkamp, Frankfurt.

[BARRY(1996)] BARRY, D. K. (1996): Forms of Life and Following Rules.
A Wittgensteinian Defense of Relativism, E.J.Brill, Leiden.

[BAUMERT ET AL.(2002)] BAUMERT, J./ET AL. (2002): Manifest, in: KiLLius,
N./ ET AL. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhrkamp,

175

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 176

Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[BENSON(2006)] Benson, H. H. (Hrsg.) (2006): A Companion to Plato,
Blackwell Companions to Philosophy, Blackwell, Oxford.

[BLACKBURN(2007)] BLACKBURN, S. (2007): Platon, Der Staat, dtv,
Miinchen.

[BORNEMANN(2004)] BORNEMANN, M. (2004): Kommunikation und
Intellectual Capital Reporting. Die Rolle der Wissensbilanz als internes
und externes Kommunikationsinstrument, Techn. Ber., Arbeitskreis
Wissensbilanz.

[CHESHER(2002)] CHESHER, C. (2002): Why the Digital Computer is Dead,
ctheory.net. Electronic Document, URL: http://ctheory.net/articles.
aspx? id=334. (28.2.2010)

[Copp(1970)] Copp, E. F. (1970): A Relational Model of Data for Large
Shared Data Banks, in: Communications of the ACM, 13, S. 377-387.

[Cowan(2005)] CowaN, R. (2005): Universities and the Knowledge
Economy, Elektronisches Dokument, URL: http://advancingknowl-
edge.com/drafts/Cowan-Cowan_Universities.pdf. (28.2.2010)

[CRARY ET AL.(2000)] CRARY, A./ ET AL. (Hrsg.) (2000): The New
Wittgenstein, Routladge, London.

[DANCY(2006)] DANcY, R. (2006): Platonic Definitions and Forms, in:
Benson, H. H. (Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions
to Philosophy, Blackwell, Oxford.

[DATE(1995)] Darte, C. (1995): An Introduction to Database Systems, 6.
Aufl., Addison-Wesley, Reading, Massachusetts.

[DAum(2003)] Daum, J. H. (2003): Intellectual Capital Statements: Basis
fur ein Rechnungswesen- und Reportingmodell der Zukunft? , in:
Controlling — Zeitschrift fiir Erfolgsorientierte Unternehmensfiihrung,
15(3-4), S. 143-154.

[DeAzLEY(2006)] DeazLey, R. (2006): Re-Thinking Copyright: History,
Theory, Language, Edward Elgar, Cheltenham.

[DENKER/ZABOROWSKI(2006)] DENKER, A./ZABOROWSKI, H. (Hrsg.) (2006):
Heidegger und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[DERRIDA(2001)] DERRIDA, J. (2001): Die unbedingte Universitat, edition
suhrkamp, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[DiamonD/CoNANT(2004)] DiamonDd, C./CONANT, J. (2004): On Reading
the Tractatus Resolutely, in: KoLeer, M./WEiss, B. (Hrsg.),
Wittgenstein’s Lasting Significance, Routledge, London.

176

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 177

[DieLs/KrRANZ(1961)] DieLs, H./Kranz, W. (1961): Die Fragmente der
\orsokratiker, Hildesheim.

[DixsAuLT(2005a)] DixsauLT, M. (Hrsg.) (2005a): Etudes sur la République
de la Platon: 1. De la Justice, J. Vrin, Paris.

[DixsauLT(2005b)] DixsauLT, M. (Hrsg.) (2005b): Etudes sur la République
de la Platon: 2. De la science, du bien et des mythes, J. Vrin, Paris.
[vaN Dooren(1974)] vAN DooRreN, W. (1974): Der Begriff der Bildung in
der Phdnomenologie des Geistes, in: Hegel-Studien, Bd. 4, Kéln.

[ERLER(2006)] ERLER, M. (2006): Platon, C.H.Beck, Miinchen.

[FERBER(1992)] FERBER, R. (1992): Wittgensteins Philosophie der
Mathematik: Akten des 15. Internationalen Wittgenstein-Symposiums,
Bd. 20, Kap. »Lebensform« oder »Lebensformen«? Zwei Addenda zur
Kontroverse zwischen N. Garver und R. Haller, S. 270-276, Wien.

[FERRARI(2007)] FERRARI, G. (Hrsg.) (2007): The Cambridge Companion to
Plato’s Republic, Cambridge University Press, Cambridge.

[FiscHER(2004)] FiscHER, W. (2004): Sokrates padagogisch, Bd. 4,
Schriften zur wissenschaftlichen Padagogik., Konigshausen &
Neumann, Wirzburg.

[FLEIG(0.J.)] FLEIG, H. (0.J.): Die philosophische Kontroverse zwischen
Sloterdijk und Habermas, Elektronisches Dokument, URL:
http://lwww.fleig-fleig.de/pagelD\s\do5(5)679987.html. (28.2.2010)

[FoucauLT(1989)] FoucauLT, M. (1989): Die Sorge um sich. Sexualitat und
Wahrheit, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[FRIEDMAN(2004)] FRIEDMAN, M. (2004): Carnap. Cassirer. Heidegger.
Geteilte Wege, Fischer, Frankfurt.

[FUHRMANN(2002)] FUHRMANN, M. (2002): Bildung. Europas kulturelle
Identitat, 18182, universal-bibliothek., Reclam, Stuttgart.

[GARVER(1994)] GARVER, N. (1994): Form of Life, in: This Complicated
Form of Life, S. 237-267S, Open Court, Chicago and La Salle.

[GiLL(2006)] GiLL, M. L. (2006): Problems for Forms, in: BEnson, H. H.
(Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell Companions to Philosophy,
Blackwell, Oxford.

[GLock(2000)] Grock, H.-J. (2000): Forms of Life: Back to Basics, in:
Wittgenstein-Studien, 1, S. 63-84.

[GOETHE(1926)] GOETHE, J. W. V. (1926): Goethes Werke, Bd. 7, Dramen
111, Iphigenie auf Tauris, Bibliographisches Institut, Mannheim.

[GOETHE(2005)] GOETHE, J. W. V. (2005): Wilhelm Meisters Lehrjahre, in:

177

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 178

TrRuNz, E. (Hrsg.), Goethes Werke, Hamburger Ausgabe 7, Beck,
Munchen.

[Gorz(2004)] Gorz, A. (2004): Wissen, Wert und Kapital. Zur Kritik der
Wissensdkonomie, Rotbuchverlag, Zirich.

[GREENHALGH/ROGERS(2010)] GREENHALGH, C./RoGERS, M. (2010):
Innovation, Intellectual Property, and Economic Growth, Princeton
University Press, Princeton.

[GuGERLI(2009)] GuGERLI, D. (2009): Die Welt als Datenbank, edition suhr-
kamp, Frankfurt/Main.

[GuUGERLI(2007)] GucERLI, D. E. A. (Hrsg.) (2007): Nach Feierabend.
Zircher Jahrbuch fur Wissensgeschichte, Bd. 3.

[HAaDOT(2002)] HapOT, P. (2002): Exercises spirituels et philosophie
antique, Albin Michel, Paris.

[HALLER(1988)] HALLER, R. (1988): Questions on Wittgenstein, Routledge,
London.

[HEGEL(1986)] HEeGEL, G. W. F. (1986): Phanomenologie des Geistes, 603,
stw, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(1998a)] HEIDEGGER, M. (1998a): Beitrdge zur Philosophie

(Vom  Ereignis), Bd. 65, Gesamtausgabe. Ill. Abteilung:
Unverdffentlichte Abhandlungen, Vittorio Klostermann,
Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(1998b)] HEIDEGGER, M. (1998b): Logik als die Frage nach dem
Wesen der Sprache, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2000)] HEeIDEGGER, M. (2000): Reden und andere Zeugnisse
eines Lebensweges 1910-1976, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2003)] HEIDEGGER, M. (2003): Holzwege, Klostermann,
Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2004a)] HEIDEGGER, M. (2004a): Brief iber den Humanismus,
in: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2004b)] HEIDEGGER, M. (2004b): Platons Lehre von der
Wahrheit, in: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main.

[HEIDEGGER(2009)] HEIDEGGER, M. (2009): Vortrage und Aufsétze, Klett-
Cotta, Stuttgart.

[HEINRICH(2006)] HEINRICH, K. (2006): arbeiten mit herakles, Zur Figur und
zum Problem des Heros. Antike und moderne Formen seiner
Interpretation und Instrumentalisierung, Bd. 9, Dahlemer Vorlesungen,
Stroemfeld/Roter Stern, Frankfurt/Main.

178

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 179

[HEINRICH/KIRSTEIN(2006)] HEINRICH, P./KIRSTEIN, D. (2006): Okonomisie-
rung des Hochschulwesens. Redebeitrdge und Thesen des 17. Glienicker
Gesprachs 2006, URL: http://www.fhvr-berlin.de/fhvr/fileadmin/con-
tent/publikation/hs/bdh27.pdf. (28.2.2010)

[HERNANDEZ(1997)] HerRNANDEZ, M. J. (1997): Database Design for Mere
Mortals. A Hands-on Guide to Relational Database Design, Addison-
Wesley Developers Press, Reading, Massachusetts.

[HEUER/SAAKE(1997)] HEUER, A./SAAKE, G. (1997): Datenbanken.
Konzepte und Sprachen, Thomson, Bonn.

[Horn(2005)] Horn, C. (2005): Platons episteme-doxa Unterscheidung und
die ldeentheorie, in: HorFe, O. (Hrsg.), Platon. Politeia, Bd. 7,
Klassiker auslegen, Akademie Verlag, Berlin.

[HRACHOVEC(1978)] HRACHOVEC, H. (1978): Bilder, zweiwertige Logik und
negative Tatsachen in Wittgensteins »Tractatus«, in: Zeitschrift fur
Philosophische Forschung, 32, S. 526-539.

[HRACHOVEC(1987)] HRAcHOVEC, H. (1987): Das vertauschte Herz.
Heidegger und Holderlins »Wie wenn am Feiertage...«, in: \Wespennest,
68, S. 52-56.

[HRACHOVEC(1989)] HRAcHOVEC, H. (1989): Vermessen: Studien Uber
Subjektivitét, Stroemfeld, Frankfurt/Main.

[HrRACHOVEC(1992)] HRAcHOVEC, H. (1992): Das Klischee und die
Endlichkeit der Erkenntnis, in: P.MuUHR/P.FEYERABEND/C.WEGELER
(Hrsg.), Philosophie Psychoanalyse Emigration. Festschrift fur Kurt
Rudolf Fischer zum 70. Geburtstag, S. 119-131, Wien.

[HRACHOVEC(1993)] HRAcHOVEC, H. (1993): Deletion or Deployment. Is
That any Way to Treat a Sign?, in: Continental Philosophy, 5, S. 61-75.

[HRACHOVEC(1996)] HRAcHOVEC, H. (1996): Nie wieder groRe Worte, in:
Die Zeit, (26), S. 78.

[HrRAcHOVEC(2000)] HRrRAcHOVEC, H. (2000): Wittgenstein on line / on the
line, URL.: http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-hh.page. (28.2.2010)

[HrRACHOVEC(2001)] HRAcHOVEC, H. (2001): Evaluating the Bergen
Electronic Edition, URL: http://wab.aksis.uib.no/wab_contrib-audio-
hh.page. (28.2.2010)

[HRACHOVEC(2004)] HRAcHoVEC, H. (2004): Technik: Erfolgsgeschichte,
Schreckbild, Spielraum, in: Philosophische Rundschau, 51(1), S. 27-52.

[HrRACHOVEC(2005)] HRAcHOVEC, H. (2005): Evaluating the Bergen
Electronic Edition, in: Wittgenstein: The philosopher and his works,

179

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 180

Wittgenstein Archives at the University of Bergen (WAB), Bergen.

[HRACHOVEC(2006a)] HRrRAcHovec, H. (2006a): Bildung zwischen Luxus
und Notwendigkeit, Kap. Wissen und Weitra, S. 185-195, Wien.

[HRACHOVEC(2010)] HRAcHoVEC, H. (2007): Wikis hegelianisch, in: The
Shape of Things to Come, Springer, Berlin. In Vorbereitung.

[HrRACHOVEC(2009a)] HRAcHOVEC, H. (2009a): Checkpoint Bologna,
Universitdt Wien 2008, in: SCHRITTESSER, |. (Hrsg.), University goes
Bologna: Trends in der Hochschullehre. Entwicklungen,
Herausforderungen, Erfahrungen. Wiener Universitatsverlag, Wien.

[HRACHOVEC(2009b)] HRAcHOVEC, H. (2009b): Formvollendet? Nein
danke! , in: DENKER, C. (Hrsg.), Lebensform Wittgenstein. Bilder und
Begriffe, S. 21-24, Passagen, Wien.

[HrRACHOVEC(2010)] HRAcHOVEC, H. (2010): Gegensatz, in: Neues
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Alber, Freiburg. Im Druck.

[HRACHOVEC(2006b)] HRACHOVEC AND LUGER, M. (2006b): eLearning an
der Universitat Wien. Forschung — Entwicklung — Einflihrung, Kap.
Zwei Stunden und der Rest der Woche. Bemerkungen zur Wiki-
Padagogik, S. 226-240, Waxmann, Wien.

[HOFFE(2005)] HOFFE, O. (2005): Vom Nutzen des Nutzlosen. Zur
Bedeutung der Philosophie im Zeitalter der Okonomisierung, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, (53), URL: http://forum-kritische-
paedagogik.de/start/request.php? 208 (28.2.2010)

[HORISCH(2006)] HoRiscH, J. (2006): Die ungeliebte Universitat, Hanser,
Miinchen.

[IRRGANG(2002)] IRRGANG, B. (2002): Philosophie der Technik. Technische
Praxis. Gestaltungsperspektiven technischer Entwicklung, Bd. 2,
Ferdinand Schoéningh, Paderborn.

[IVANKA(1990)] IVANKA, E. V. (1990): Plato Christianus. Ubernahme und
Umgestaltung des Platonismus durch die Véter, Johannes Verlag,
Einsiedeln.

[JasPERS(1984)] Jaspers, K. (1984): Philosophische Autobiographie.
(Erweiterte Neuausgabe), Pieper, Miinchen.

[KELLERMANN ET AL.(2009)] KELLERMANN, P./ ET AL. (Hrsg.) (2009): Zur
Kritik europaischer Hochschulpolitik: Forschung und Lehre unter
Kuratel betriebswirtschaftlicher Denkmuster, Vs Verlag, Wiesbaden.

[KikoskI/Kikosk1(2004)] Kikoskl, C. K./Kikoskli, J. F. (2004): The
Inquiring Organization. Tacit Knowledge, Conversation, and

180

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 181

Knowledge Creation: Skills for 21st-Centruy Organizations, Praeger,
Westport, Connecticut.

[KisHIK(2008)] KisHik, D. (2008): Wittgenstein on Meaning and Life, in:
Philosophia, 36, S. 111-128.

[KLumMP/MAURNER(1996)] KLump, R./MAUBNER, A. (1996):
Wachstumstheorie, Springer, Berlin.

[KrRAUS(1908)] KRraus, K. (1908): Apokalypse (Offener Brief an das
Publikum), in: Die Fackel, 10(261-262), S. 1-14.

[KRAYE/M.W.F.(2000)] KRAYE, J./M.W.F.,, S. (2000): Humanism and Early
Modern Philosophy, Routledge, New York.

[KRUGMAN/OBSTFELD(2009)] KRuGMAN, P./OBsTFELD, M. (2009):
Internationale Wirtschaft: Theorie und Politik der AuBenwirtschaft,
Pearson Studium, Miinchen.

[LACEY(1980)] LACEY, A. (1980): Our Knowledge of Socrates, in: VLASTOS,
G. (Hrsg.), The Philosophy of Socrates. A Collection of Critical Essays,
University of Notre Dame Press, Notre Dame.

[LATOUR(2004)] LATOUR, P. (2004): Politics of Nature. How to bring the
Sciences into Democracy, Harvard University Press, Cambridge, Mass.

[LAVEZZI(2001)] Lavezzi, A. M. (2001): Division of Labour and Economic
Growth: from Adam Smith to Paul Romer and Beyond, URL:
http://www.unipa.it/ lavezzi/papers/divlabpaperl.0.pdf. (28.2.2010)

[LiESSMANN(2006)] LiessMANN, K. P. (2006): Theorie der Unbildung: Die
Irrtimer der Wissensgesellschaft, Zsolnay Verlag, Wien.

[LUETTERFELDS(2000)] LUETTERFELDS, W. (2000): Interkulturelles
Verstehen in Wittgensteins Konzept von Sprachspiel, Weltbild und
Lebensform, in: LOTTERFELDS, A. U. R., WILHELM UND ROSER (Hrsg.),
Wittgenstein Jahrbuch 2000, S. 9-33, Peter Lang, Frankfurt/Main.

[LOTTERFELDS(1999)] LUTTERFELDS, A., WILHELM UND ROSER (Hrsg.)
(1999): Der Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philosophie
der Sprache, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MACDONALD/ZIAREK(2007)] MACDONALD, |./ZIAREK, K. (Hrsg.) (2007):
Adorno and Heidegger. Philosophical Questions, Stanford University
Press, Palo Alto.

[MANovICcH(2002)] MaNovicH, L. (2002): The Language of New Media,
MIT Press.

[ManovicH(0.J.)] MaNovicH, L. (0.J.): Database as a Genre of New Media,
Al & Society. The Journal of Human-Centered and Machine

181

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 182

Intelligence. Electronic Document., URL: http://vv.arts.ucla.edu/
ANs\do5(S)ociety/manovich.html. (28.2.2010)

[MARGREITER/LEIDLMAIR(1991)] MARGREITER, R./LEIDLMAIR, K. (Hrsg.)
(1991): Heidegger. Technik — Ethik — Politik, Kdnigshausen &
Neumann, Wirzburg.

[MAY/SELL(2005)] MaAy, C./SELL, S. K. (2005): Intellectual Property
Rights: A Critical History, Lynne Riener, London.

[MEIER(1983)] MEIER, C. (1983): Die Entstehung des Politischen bei den
Griechen, 427, stw, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MEYER-DRAWE(2008)] MEYER-DRAWE, K. (2008): Hohlenqualen.
Bildungstheoretische Provokationen durch Sokrates und Platon, in:
ReHN, R./ScHues, C. (Hrsg.), Bildungsphilosophie. Grundlagen.
Methoden. Perspektiven, Karl Alber, Freiburg/Minchen.

[MITTELSTRASZ(2002)] MITTELSTRAR, J. (2002): Bildung und ethische Male,
in: KiLuius, N/ T AL. (Hrsg.), Die Zukunft der Bildung, edition suhr-
kamp, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[MORCHEN(1981)] MORCHEN, H. (1981): Adorno und Heidegger.
Untersuchung einer philosophischen Kommunikationsverweigerung,
Klett-Cotta, Stuttgart.

[NENNEN(2003)] NeENNEN, H.-U. (2003): Philosophie in Echtzeit: die
Sloterdijk—Debatte: Chronik einer Inszenierung. Uber
Metaphernfolgenabschéatzung, die Kunst des Zuschauers und die
Pathologie der Diskurse, Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg.

[NEURATH(1932/1933)] NEeURATH, O. (1932/1933): Protokollsatze, in:
Erkenntnis, 3, S. 204-214.

[NIDA-RUMELIN(2007)] NIDA-RUMELIN, J. (2007): Noch ist es nicht zu spat,
um Schaden abzuwehren, in: attempto! Forum der Universitat
Tubingen, (22), URL: http://www.uni-tuebingen.de/uni/qvo/at/downlo-
ad/attempto22.pdf. (28.2.2010)

[NIELANDT(2006)] NieLANDT, K. (2006): Der philosophische Grundgedanke
bei Heidegger und die Krise der Moderne, in: Marburger Forum.
Beitrage zur geistigen Situation der Gegenwart, 7(1).

[NiETZSCHE(1988)] NIETZSCHE, F. (1988): Morgenrote, 3, Kritische Studien-
ausgabe, de Gruyter, Berlin.

[PECHRIGGL(2006)] PECHRIGGL, A. (2006): Chiasmen. Antike Philosophie
von Platon zu Sappho — von Sappho zu uns, Transcript, Bielefeld.

[PENNER(2006)] PENNER, T. (2006): The Forms and the Sciences in Socrates

182

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 183

and Plato, in: BEnson, H. H. (Hrsg.), A Companion to Plato, Blackwell
Companions to Philosophy, Blackwell, Oxford.

[PENTZOLD(2006)] PENTZOLD, S., CHRISTIAN AND SEIDENGLANZ (2006):
Foucault@Wiki: first steps towards a conceptual framework for the
analysis of Wiki discourses, in: WikiSym ’06: Proceedings of the 2006
international symposium on Wikis, S. 59-68, ACM Press, New York,
NY, USA, ISBN 1-59593-413-8, http://doi.acm.org/10.1145/
1149453.1149468. (28.2.2010)

[PiIcHT(1964)] PicHT, G. (1964): Die deutsche Bildungskatastrophe. Analyse
und Dokumentation, Herder, Freiburg.

[PLEGER(2009)] PLEGER, W. H. (2009): Platon, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt.

[RAFAELI(2006)] RAFAELI, S. (2006): Wiki uses in teaching and learning,
ACM Press, Odense, Denmark, ISBN 1-59593-413-8.

[RALEY/PREYER(2010)] RALEY, Y./PREYER, G. (2010): Philosophy of
Education in the Era of Globalization, Routledge, New York.

[RamIREZ(2002)] RAMIREZ, F. O. (2002): Eyes wide shut: University, state,
and society, in: European Educational Research Journal, 1(2).

[RANCIERE(2007)] RANCIERE, J. (2007): Le philosophe et ses pauvres,
Flammarion, Paris.

[READINGS(1997)] READINGS, B. (1997): The University in Ruins, Harvards
University Press.

[RomER(2000)] ROMER, P. (2000): Declaration of Paul M. Romer, URL:
http://www.justice.gov/atr/cases/f219100/219128.htm. (28.2.2010)
[RomMER/KURTZMAN(2008)] RoMER, P./KURTZMAN, J. (2008): An Interview
with  Paul Romer, URL: http://w7.ens-Ish.fr/amrieu/IMG/pdf/

Romer_on_Knowledge_economy_7-08-2.pdf. (28.2.2010)

[RomMER/ROBERTS(2007)] ROMER, P./ROBERTS, R. (2007): An Interview with
Paul Romer on Economic Growth, URL: http://www.
econlib.org/library/Columns/y2007/Romergrowth.html. (28.2.2010)

[RomER(1990)] RoOMER, P. M. (1990): Endogenous Technological Change,
in: Journal of Political Economy, 98(5), S. S71-S102.

[RomER(1994)] RoOMER, P. M. (1994): New goods, old theory, and the wel-
fare costs of trade restrictions, in: Journal of Development Economics,
43, S.5-38.

[RomER(2007)] RomER, P. M. (2007): Economic Growth, URL:
http://www.econlib.org/library/Enc/EconomicGrowth.html. (28.2.2010)

183

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 184

[RomER/BAILEY(2001)] RoMmER, P. M./BAiLEY, R. (2001): Post-Scarcity
Prophet, URL: http://reason.com/archives/2001/12/01/post-scarcity-
prophet. (28.2.2010)

[RoseN(2005)] RosEN, S. (2005): Plato’s Republic. A Study, Yale University
Press, New Haven.

[SavaGE(2008)] Savace, R. (2008): Holderlin After the Catastrophe:
Heidegger — Adorno — Brecht (Studies in German Literature,
Linguistics, and Culture), Camden House, Rochester.

[ScHIEMANN(2006)] ScHIEMANN, G. A. (Hrsg.) (2006): Platon im nachmeta-
physischen Zeitalter, Wissenschaftliche Buchgemeinschaft, Darmstadt.

[ScHmIDT-SALOMON(0.J.)] ScHMIDT-SALOMON, M. (0.J.): Die Entzauberung
des Menschen. Anmerkungen zum Verhéltnis von Humanismus und
Anthropologie, URL: http://www.schmidt-salomon.de/entzaub.htm.
(28.2.2010)

[ScHNADELBACH(2008)] ScHNADELBACH, H. (2008): Bemerkungen Uber
Philosophie und Bildung, in: ReHN, R./ScHues, C. (Hrsg.),
Bildungsphilosophie. Grundlagen. Methoden. Perspektiven, Karl Alber,
Freiburg/Miinchen.

[ScHoLZ/STEIN(2009)] ScHoLz, C./STEIN, V. (Hrsg.) (2009): Bologna-
Schwarzbuch, Deutscher Hochschulverband, Bonn.

[SCHONHERR(1989)] ScHONHERR, H.-M. (1989): Die Technik und die
Schwiache. Okologie nach Nietzsche, Heidegger und dem ,schwachen
Denken*, Passagen, Wien.

[SENNETT(2007)] SENNETT, R. (2007): Handwerk, Berlin Verlag, Berlin.

[SHARR(2006)] SHARR, A. (2006): Heidegger’s Hut, MIT Press, Cambridge.

[SLoTERDIIK(1999)] SLOTERDIK, P. (1999): Regeln fir den Menschenpark.
Ein Antwortschreiben zu Heideggers Brief (ber den Humanismus,
Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[STEHR/MEIA(2005)] STEHR, N./MEJA, V. (Hrsg.) (2005): Society and
Knowledge. Contemporary Perspectives in the Sociology of Knowledge
and Science, Transaction Publishers, New Brunswick and London.

[STo1(2004)] SToI, R. (2004): Management und Controlling von Intangibles
Die unternehmerische Herausforderung des 21. Jahrhunderts, Techn.
Ber., Wirtschaftsingenieurswesen, URL: wi.hs-pforzheim.de/cm/cok-
tent/downloads/studiumakt/bw6/Stoi\s\do5(I)ntangibles.pdf.
(28.2.2010)

[THEUNISSEN(1980)] THEUNISSEN, M. (1980): Sein und Schein. Die kritische

184

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 185

Funktion der Hegelschen Logik, 314, stw Aufl.,, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[TiTscHER(2004)] TiTscHER, S. (2004): Ist die Universitatsreform eine
,schopferische Zerstdrung’ ? Annahmen zu Entwicklungen der Osterrei-
chischen Universitatslandsachaft bis 2010, in: MATIS, HERBERT/STIEFEL,
DieTer (Hrsg.), Osterreich 2010. Die wirtschaftliche und soziale
Zukunft unseres Landes, S. 111-123, Linde.

[TRAWNY(2003)] TrRAWNY, P. (2003): Die Herrschaft der Arbeit Gber die
Bildung, URL.: http://www2.uni-wuppertal.de/FBA/philosophie/perso-
nal/trawny/bildungarbeit.pdf. (28.2.2010)

[TRAWNY(2006)] TRAWNY, P. (2006): Sprache als Ab-Grund. Zu Heideggers
»Erschitterung der Logik«, in: DENKER, A./ZABorRowskl, H. (Hrsg.),
Heidegger und die Logik, Rodopi, Amsterdam.

[ViIEweG/WELSCH(2008)] VieweG, K./WELscH, W. (Hrsg.) (2008): Hegels
Phanomenolgogie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem
Schlisselwerk der Moderne, 1876, stw Aufl., Suhrkamp, Frankfurt/
Main.

[VLasTOs(1991)] Viastos, G. (1991): Socrates, Ironist and Moral
Philosopher, Cambridge University Press, Cambridge.

[VLAsT0s(1994)] ViasTos, G. (1994): Socratic Studies, The Historical
Socrates and Athenian Democracy, S. 87-108, Cambridge University
Press, Cambridge.

[Vossen(1995)] Vossen, G. (1995): Datenbank-Theorie, Thomson
Publishing, Bonn.

[Waks(2002)] WAaks, L. J. (2002): In the Shadow of the Ruins: globaliza-
tion and the rise of corporate universities, in: Policy Futures in
Education.

[WARsH(2006)] WARsH, D. (2006): Knowledge and the Wealth of Nations,
Norton, New York.

[WEILER(2005)] WEILER, H. N. (2005): Ambivalence and the politics of
knowledge: The struggle for change in German higher educatio, in:
Higher Education, 49(1-2), S. 177-195, URL.: http://www.stanford.edu/
weiler/Weiler_Paper_HigherED.pdf. (28.2.2010)

[WHITE(1979)] WHITE, N. P. (1979): A Companion to Plato’s Republic,
Hackett, Indianapolis, Cambridge.

[WieLanp(1973)] WieLanD, W. (1973): Hegels Dialektik der sinnlichen
Gewissheit, in: FuLbA, H./HENRICH, D. (Hrsg.), Materialien zu Hegels

185

o



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 186

Phanomenologie des Geistes, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

[WieLAND(1982)] (1982): Platon und die Formen des Wissens,
Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen.

[WiLLIAMS(2004)] WiLLIAMS, M. (2004): Nonsense and Cosmic Exile: The
Austere Reading of the Tractatus, in: KoLeL, M./WEiss, B. (Hrsg.),
Wittgenstein’s Lasting Significance, Routledge, London.

[WITTGENSTEIN(1969a)] WITTGENSTEIN, L. (1969a): Aufzeichnungen lber
Logik, in: Ludwig Wittgenstein: Schriften I, S. 186-225, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[WITTGENSTEIN(1969b)] WITTGENSTEIN, L. (1969b): Tageblicher 1914-1916,
in: Ludwig Wittgenstein: Schriften 1, S. 85-185, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

[WITTGENSTEIN(2000)] WITTGENSTEIN, L. (2000): Nachlass. Bergen
Electronic Edition, CD-ROM.

[ZEMANEK(1993)] ZEmANEK, H. (1993): Informatik und Philosophie, Kap.
Philosophische Wurzeln der Informatik im Wiener Kreis, S. 85-117,
B.I. Wissenschaftsverlag, Mannheim.



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 187



HrachowetzsatzInhalt.gxp 28.07.201% 09:20 Seite 188



