Christoph Kammertons: Kunst als Stabilisierung von Lebensstil
und Lebenswelt: Pierre Bourdieu und Hermann Liibbe

1 Einleitung
1.1  Untersuchungsziel und -modus

Im vorliegenden Aufsatz soll die These einer sozial distinguierenden und lebens-
weltstabilisierenden Funktion von Kunst gepriift werden, indem einer soziologi-
schen Perspektive auf Kunst eine philosophische gegeniibergestellt wird. Konkret
soll dem durchsetzungsstarken, im Sinne breit anerkannter Erkldrungsqualitét fiir
biirgerliche Kulturbetétigung fast schon klassisch zu nennenden lebensstiltheoreti-
schen Ansatz Pierre Bourdieus Herrmann Liibbes zeitlich iiberschneidender philo-
sophischer Zugang im Zeichen einer Kompensationsqualitit von Kultur, im enge-
ren Sinne von Kunst, gegeniibergestellt werden. '

Die vorrangig soziale, intersubjektive Perspektive Bourdieus wird also mit ei-
ner intrasubjektiven Perspektive konfrontiert, die ein Lebensgefiihl von Verunsi-
cherung durch Wandel im Sinne technischen Fortschritts reflektiert. Nach Liibbe
soll die Kunst gegeniiber der hier drohenden Desorientierung eine kompensieren-
de Wirkung zeigen. Entsprechend unterscheiden sich die Ansétze hinsichtlich ei-
nes Performanzfokus (soziokulturelle Analyse des habitusgeprigten Verhaltens)
bei Bourdieu, respektive eines wahrnehmungsorientierten Fokus beziiglich des
Bewusstseins von wachsender Instabilitit der Lebenswelt bei Liibbe.

Vor dem Hintergrund von Joachim Ritters These von »Kunst« als »gelungene
Bewahrung und just darum Kompensation« (Paraphrase von Marquard, S. 161)
entfaltet Liibbe, unterstiitzt und grundiert durch Odo Marquard, die These von der
philosophischen Aufgabe des »Orientierungskrisenmanagement«, in deren Zu-
sammenhang er auch die iiber Kompensation orientierungsstiftende Funktion von
Kultur bzw. von Kunst ausfiihrt.

Meine zentralen Thesen sind:

1) Kunst ldsst sich sowohl unter einem soziokulturellen (Bourdieu) wie auch
unter einem spezifisch philosophischen Blickwinkel (Liibbe) als funktional le-
bensstil- und lebensweltstabilisierend darstellen.

2) Liibbe teilt implizit wesentliche Annahmen Bourdieus.

Die Bestétigung der ersten These soll in soziologischer Hinsicht vor dem Hin-
tergrund der angefiihrten Durchsetzungskraft und der Konsistenz einer Verbin-
dung von Lebensstil und Kultur bei Bourdieu lediglich als referierende Aufgabe
behandelt werden. In philosophischer Hinsicht jedoch ist argumentativ erst zu er-
hirten, inwiefern sich Liibbes Thesen als Bestdtigung einer lebensstil- und le-
bensweltstabilisierenden Qualitit von Kunst nutzen lassen. In diesem Zusammen-
hang miissen auch seine impliziten Beziige auf Bourdieu herausgestellt werden.

1.2 Begriffsbestimmungen

Gegeniiber der — fiir die Argumentation moglicherweise organischeren Definition
am Ort ihrer ersten Erwdhnung durch Bourdieu oder Liibbe — gebe ich hier einer
vorgeschalteten Begriffsbestimmung den Vorzug, um auch die Abhéngigkeit der

" Fiir den Hinweis auf Liibbe und Schnidelbach danke ich Frau PD Dr. Bernadette Collenberg-
Plotnikov.



Begriffe untereinander und ggf. erste Verwendungszusammenhinge bei Bourdieu
und Liibbe darzustellen.

Zu prézisieren ist zunédchst der Begriff »Kultur«, den Herbert Schnédelbach in
seinem Bedeutungs- bzw. Sinnumfang umreiflt und den er zum Ausgangspunkt
seiner unten noch darzustellenden Kritik an Liibbe wihlt. Unterschieden werden
muss demnach zunichst Kultur als menschgemachte Lebenswelt in Abgrenzung
zur Natur, »aus der er heraustrat« (von Schniddelbach als »KULTUR« kenntlich
gemacht; Schnidelbach, S. 407). Als »eine vom Menschen selbst geschaffene Er-
satzwelt fiir die natiirliche Umwelt der Tiere« ist sie funktional »Kompensation
der verlorenen Natur« und zugleich »kreative Potenz« (ebd., S. 407f.). Thr sind mit
Bezug zu Bourdieu auch alle Lebenspraxen zuzuordnen, die auf der Basis eines
spezifischen Habitus und der dafiir erforderlichen Bildung als Lebensstil erkenn-
bar werden. Im engeren Sinne ist »Kultur« jedoch als »Teilsystem der KULTUR«
aufzufassen, das auf die Abgrenzung von Technik, Wirtschaft, Politik etc. zielt
(vgl. ebd., S. 407; in diesem Sinne soll »Kultur< im Folgenden verwendet werden).

So ist unter den letztgenannten Sinn von Kultur also auch die yKunst« zu fas-
sen, die sich vordergriindig hinsichtlich einer angenommenen dsthetisch grundier-
ten ,Interesselosigkeit’ technischen, wirtschaftlichen und politischen Zielen zu
entziechen scheint. Indes ist es ein bekanntes Faktum, dass Kunst mittelbar sehr
wohl mit diesen Zielen in Verbindung zu bringen ist, was hier nicht weiter darge-
stellt werden muss. Und insbesondere bei Bourdieu wird in der Tat deutlich, in-
wiefern Kunst hinsichtlich einer elitdren Rezipientenkennerschaft sehr wohl funk-
tional in vorgenannte Interessen (biirgerlicher Erfolg in Technik und Wirtschaft
einschlieBlich politischer Wirksamkeit, flankiert durch kulturelle Distinktion) in-
tegriert werden kann.

Dennoch sei Kunst hier vor einem primir &dsthetischen — und damit zunédchst
von wirtschaftlichen und &hnlichen Interessen abgewendeten — Hintergrund sehr
weit definiert als das, »was der einzelne (der natiirlich auch durch Tradition und
die Vorstellungen einer Elite beeinfluBt ist) als Kunst empfindet« (Hum-
mel/Berger, S. 23)*. Diese Definition erméglicht es, Kunst in Liibbes Kompensa-
tionsthese von Kultur einzubinden, da es ja letztlich auf die Kompensationswir-
kung fiir den einzelnen ankommt. Enthalten ist in dieser Definition auch die mog-
liche Zuschreibung, dass Kunst das ist, was im Museum zu finden ist, wie sie in
der Folge von Marcel Duchamps »objets trouvés< mdglich wurde. Nach Liibbe ist
das offentliche Museum als »Zentralort, wo das Publikum sich zur Kunst frei vom
Zwang der Identifikation mit ihren transisthetischen Zwecken in ein Verhéltnis
setzen kann [...], statt Entmiindigung der Kunst, in Wahrheit die institutionelle
Voraussetzung ihres Daseins in der modernen Kultur« (1994, S. 100). Die oben

? Eingeschlossen in diese Vorstellung ist die neuzeitliche Trennung der Kunst vom Handwerk,
schlieBlich von der Wissenschaft, so dass das »Kunstwerk« wie folgt definiert werden kann: Es ist
»ein in sich autonomes Artefakt, das seiner eigentiimlichen Seinsweise nach weder praktischen
Zwecken noch wissenschaftlicher Erkenntnis dient, sondern der Selbstvergegenstindlichung des
Menschen, der in ihm eine Wirklichkeit sui generis als Moglichkeit schafft, um Wirklichkeit zu
begreifen« (Regenbogen/Meyer 1998, S. 369). Wenn oben bereits von einer Funktionalisierung
von Kunst die Rede war, dann scheint diese, wenn auch anders ausgerichtet, ebenso in vorgenann-
ter Definition auf, insofern Kunst ebenfalls etwas ,soll’: ndmlich Wirklichkeit begreifen helfen.
Der Kompensationscharakter, den Liibbe der Kunst zuweist, ist hier implizit vorhanden, insofern
Kunst bei Liibbe sinngemal helfen soll, die Wirklichkeit auszuhalten. Umgekehrt wire aber auch
zu argumentieren, dass Kompensation eben gerade nicht ,begreifen’ einschlieft, sondern eine
letztlich unhinterfragte Passung mit dem weiterhin Unbegriffenen, dem (technischen) Fortschritt
bedeutet. Der komplizierter werdende Bezug zwischen Kunst und Wirklichkeit im 19. und 20.
Jahrhundert (vgl. ebd.) ldsst sich mit Liibbes Betonung der Rezipientenkennerschaft als Vorausset-
zung des Verstindnisses von Avantgarde-Kunst zusammenschlieen.



angedeutete Funktionalisierbarkeit von Kunst ist denn auch kein Widerspruch
mehr zu ihrer Autonomie, wenn gilt: »Nicht ihre Unbeziehbarkeit auf solche pri-
vaten und o6ffentlichen Zwecke macht die Autonomie der Kunst aus [...], vielmehr
die Indifferenz ihrer &sthetischen Schitzung im Verhéltnis zu unseren lebensma-
Bigen Verbundenheiten oder auch Unverbundenheiten mit jenen Zwecken« (ebd.,
S. 99).

Wenn zuvor von elitdrer Rezipientenkennerschaft die Rede war, wird deutlich,
dass die Kunsterfahrung, die sich schlieBlich zur sozial bestdtigten Kennerschaft
festigen kann, nicht rein individuell, sondern auch in soziale Gruppen, damit in
»Milieus< und in »Lebenswelten« von informellen Interaktionen eingebunden ist:
Auch eine Elite ist eine, wenn auch zwingend kleine, Gruppe, die in einer spezifi-
schen Lebenswelt und in Netzwerken innerhalb bestimmter soziokultureller und -
okonomischer Bedingungen ein (dann als »Klasse« hierarchisch situiertes) Milieu
vorfindet respektive ausbildet, das nach Hradil durch eine spezifische Mentalitdt
im Sinne von Wahrnehmungen, Werthaltungen und Motivationen sowie durch
korrespondierende spezifische Verhaltensweisen geprigt ist (vgl. 2006, S. 278).
Insbesondere fiir den kultursoziologisch ausgerichteten Ansatz von Bourdieu steht
die Verhaltensorientierung im Sinne einer bestimmten Art der Kulturausiibung
und der damit verbundenen Rezeption und Bewertung im Vordergrund.

Aus der groBBen Komplexitit des Begriffs »Lebenswelt< sei hier zweckdienlich
dessen Definition als » Hintergrund« des Alltdglichen« (Amann, S. 21) aufgegrif-
fen, wobei »Alltag¢ in seiner »generativen Struktur« und der Qualitit, »Interakti-
onsraum« zu sein, als »empirisches Phianomen« zu verstehen ist, »wenn damit die
konkrete und lebendige, umfingliche Fiille der Erlebniserfahrung von Handelnden
bezeichnet wird, die sich aufeinander in den unterschiedlichen Reichweiten ihrer
Zugriffsmoglichkeiten auf den historischen und biographischen Bestand einer
vorgegebenen Gesellschaft beziehen« (ebd.). Da die Erlebenden und Handelnden
in vielfiltigen Zusammenhidngen kommunizieren, kann zudem von »kleinen Le-
benswelten« gesprochen werden, die sich abwechseln: »Sie werden als Ausschnit-
te der sozialen Wirklichkeit gesehen, die sich die Subjekte sinnhaft ausgestalten«
(ebd., S. 21).

In diesen Milieus und den damit verbundenen Lebenswelten und -stilen (s.u.)
bestitigt sich — oder erfolgt erst — die individuelle, doch sozial bestimmte Bildung
einer »Identitiit¢, dies jeweils im Spannungsfeld zwischen (gegenseitig abhédngi-
ger) sozialer Bezogenheit als Fremdbild und dem Selbstbild — mit dem Ziel einer
ausbalancierten Ich-Identitdt: »Das Gefiihl der Ich-Identitét ist also das angesam-
melte Vertrauen darauf, da3 der Einheitlichkeit und Kontinuitit, die man in den
Augen anderer hat, eine Fahigkeit entspricht, eine innere Einheitlichkeit und Kon-
tinuigéit (also das Ich im Sinne der Psychologie) aufrecht zu erhalten« (Erikson, S.
107)".

Der >Lebensstil< als Routinemuster individueller Handlungen, Meinungen etc.
ist eine Unterkategorie der zum Milieu zusammengefassten psychischen Disposi-
tionen (vgl. Hradil 2001, S. 45f.). Der Lebensstil »symbolisiert [...] Identitit und
signalisiert Zugehorigkeit«. Dariiber hinaus »markiert er eine klare Abgrenzung
zu anderen Lebensfithrungsweisen« und wird »héufig als Mittel und Strategie zur
SchlieBung sozialer Beziehungen und zur monopolistischen Appropriation von
Lebenschancen einer Statusgruppe benutzt« (Miiller/Weihrich, S. 101). Milieu
und Lebensstil stehen also fiir die Spannung zwischen Ein- und Ausgrenzung wie
auch fiir jene zwischen individueller und Gruppen-Identitit. Im Sinne der Thesen

’ Dass Eriksons Konzept inzwischen erweitert bzw. gesellschaftlich angepasst werden muss,
kommt im Fazit zur Sprache.



Bourdieus und Liibbes ist zudem folgender Fokus wichtig: »Lebensstile riicken
expressiv-dsthetische Orientierungen und Handlungen ins Zentrum — die mehr o-
der weniger bewusste Selbstdarstellung (Stilisierung) der Individuen in Fragen
des Geschmacks und der kulturellen Interessen« (GeiB3ler, S. 106, Hervorhebung
im Original fettgedruckt).

Wesentlicher Baustein des Ausgleichs zwischen Fremd- und Selbstbild wie
auch die Folie, auf der sich eine elitire Kunstkennerschaft erst etablieren bzw. ab-
setzen kann, ist der »common sense<. Die Ubersetzung von common sense (oder
verwandten Bildungen wie bon sens, sens comun, sensus communis) mit »gesun-
der Menschenverstand« ist zwar korrekt, tridgt jedoch noch nicht viel zur inhaltli-
chen Erhellung des Terminus bei. Stimmig erscheint im vorliegenden Zusammen-
hang folgende Definition Bourdieus:

»Die von den sozialen Akteuren im praktischen Erkennen der sozialen Welt eingesetzten
kognitiven Strukturen sind inkorporierte soziale Strukturen. Wer sich in dieser Welt »ver-
niinftig« verhalten will, muf} {iber ein praktisches Wissen von dieser verfiigen, damit iiber
Klassifikationsschemata [...], mit anderen Worten iiber geschichtlich ausgebildete Wahr-
nehmungs- und Bewertungsschemata, die aus der objektiven Trennung von »Klassen< her-
vorgegangen (Alters-, Geschlechts-, Gesellschaftsklassen), jenseits von BewuBtsein und
diskursivem Denken arbeiten. Resultat der Inkorporierung der Grundstrukturen einer Ge-
sellschaft und allen Mitgliedern derselben gemeinsam, ermoglichen diese Teilungs- und
Gliederungsprinzipien den Aufbau einer gemeinsamen sinnhaften Welt, einer Welt des sen-
sus communis.« (1982, S. 730)

Es geht also um eine Vernunft in Form von unreflektierten » Wahrnehmungs- und
Bewertungsschemata«. So dient der common sense als diskriminierende Wahr-
nehmungsinstanz, die aber — im Unterschied zum analytischen Verstand — keine
Rechenschaft fiir ihr Tun ablegen muss. Sie muss sich nicht legitimieren und
konnte dies auch nur, wenn ihre Entscheidungen in bewusster Abwégung, im Ver-
lauf eines Diskurses getroffen wiirden, der ein Fiir und Wider sowie ausschlagge-
bende Motivationen reflektieren miisste.

Das Unbewulfite, nicht diskursiv Legitimierbare des common sens wird durch
Attribute wie »inneres Licht«, »Sinn« oder »Gabe des Himmels« bereits bei
Thomas Reid, dem fiihrenden Kopf der common-sense-Bewegung im 18. Jahr-
hundert, betont. Er verweist ebenso auf die umfassende (wenn auch graduell ver-
schieden ausgeprigte) Streuung des common sense, den man so nenne, weil sie
wallen Menschen, mit denen wir es zu tun haben oder die wir zur Rechenschaft
ziehen konnen, gemeinsam ist« (Reid zit. nach Henningsen, S. 20)«. Es wird in
diesem Zusammenhang deutlich, dass dem common sense nichts Elitires anhaften
kann; er konnte sonst nicht ein — wenn auch eben in seiner Auspridgung nicht
gleich verteiltes — Allgemeingut sein.

Nach Liibbe besteht die Qualitdt des common sense wesentlich in seiner identi-
tatsstiftenden Orientierungsleistung, wie noch auszufiihren sein wird. Seine Sto-
rung fiihrt entsprechend zur Konfusion (vgl. Liibbe 1974, 1048f.), die dann die
Philosophie als Hilfsmedium auf den Plan rufen muss.

2 Bourdieus kultursoziologischer Ansatz’

Im folgenden soll in kultursoziologischer Perspektive verdeutlicht werden, wie die
Kunst (von Bourdieu sowohl als Bildende Kunst, als Musik und Literatur heran-

* Die Darstellung der Thesen Bourdieus und die o.g. Begriffsdefinition von >common sense« sind
2.T. eine wortliche oder paraphrasierende Ubernahme aus: Kammerténs 2000 und 2013.

4



gezogen) vor dem Hintergrund wirtschaftlicher Verdnderungen des 19. Jahrhun-
dert zum Medium spezifischen »sozialen Handelns« wurde. Dieses Handeln, das
nach Max Weber »seinem von dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach
auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist«
(S. 1), steht, mit Bourdieu gesprochen, im Dienste einer biirgerlichen »Distinkti-
ong, die gesellschaftliche Ein- und Ausgliederungsprozesse verfolgt (vgl. 1982, S.
104£t.), nach Gerhard Schulze gar die Funktion einer »Waffe« (S. 109) hat. Der
Fokus der Distinktionswirksamkeit ist insbesondere auf die Zeit um die und ab
Entstehung der entsprechenden Veroffentlichungen (Bourdieu: 1970er und 1980er
Jahre mit Schwerpunkt Frankreich, Schulze: 1990er Jahre mit Schwerpunkt
Deutschland) bezogen, muss aber als fortgeltend betrachtet werden und ldsst sich
wirksam bis ins 19. Jahrhundert zuriickverfolgen (vgl. Kammerténs 2000).

Eine distinguierende Funktion ldsst sich vor dem Hintergrund unterschiedlicher
Kapitalsorten im Sinne eines kulturellen und 6konomischen Kapitals nach Bour-
dieu einschétzen, die das soziale Kapital im Sinne der Zusammenschau moglicher
Teilhabeformen an sozialen Beziehungen mitbestimmen: Bildende Kunst iiber das
zufdllige Auftauchen von Kunstabbildungen im 6ffentlichen Raum hinausgehend
zu rezipieren, insbesondere Museen zu besuchen, verlangt fiir den Erwerb von
kulturellem Kapital die Notwendigkeit einer gewissen Freiheit von 6konomischen
Zwingen, damit der Kunstinteressierte {iberhaupt die Mufle aufbringen kann, sich
mit zweckfrei Kulturellem, hier Kunstgenuss und Erwerb von Kunstkennerschaft
beschiftigen zu konnen: Die »Akkumulation eines [...] kulturellen Kapitals« ist
»nur um den Preis gleichsam eines Riickzugs aus der Sphire der 6konomischen
Notwendigkeit moglich« (1982, S. 100). Vor dem Hintergrund des »allgemeinen
Vermogens zur Neutralisierung’ der im Alltag sich manifestierenden Zwinge«
wird »jene Distanz zur Welt« vorausgesetzt, »die das Fundament der biirgerlichen
Welt-Erfahrung ausmacht« (ebd., S. 101f.).

Dialektisch steht diese Haltung dem biirgerlichen Ehrgeiz und der Potenz ge-
geniiber, durch eigene Leistung wirtschaftlich erfolgreich zu sein. Wihrend einer-
seits die Fahigkeit zu wirtschaftlich interessegeleitetem Tun hoch ausgeprigt ist,
gefillt sich die materialistische Interesselosigkeit im Kunstgenuss darin, die Dis-
tanzierung von der »Sphére der dkonomischen Notwendigkeit« (ebd., S. 100)
durch Zurschaustellung des eigenen iiberfeinerten Geschmacks in einer Weise zu
vergroBern, dass Max Weber von einer »Stilisierung des Lebens« (S. 637) spricht.

Die Ausstellung des eigenen Lebensstils vor dem Hintergrund kultureller Bil-
dung und eines legitimen Geschmacks ist das Mittel der Wahl, soziale Abgren-
zung zu vollziehen und die Triger eines illegitimen Geschmacks zu deklassieren.
Bourdieu vermutet, es stelle »die Aversion gegen andere unterschiedliche Lebens-
stile eine der stirksten Klassenschranken dar« (1982, S. 105) und fasst zusammen:
»Keine Auseinandersetzung um Kunst, bei der es nicht auch um die Durchsetzung
eines Lebensstiles ginge, will heiBen die Umwandlung einer willkiirlichen Le-
bensform in eine legitime, die jede andere Form in die Sphire der Willkiirlichkeit
verbannt« (ebd., S. 106).

Die distinguierende Mdglichkeit zur Kunstaneignung besteht zudem auf der
Basis von Kompetenzen, die wiederum an Bildung bzw. eine spezifische Vorbil-
dung gekniipft sind. »Weil die Aneignung der Kulturgiiter Anlagen und Kompe-
tenzen voraussetzt, die ungleich verteilt sind [...], bilden diese Werke den Gegen-
stand einer exklusiven (materiellen oder symbolischen) Aneignung, und weil
ihnen die Funktion von (objektiviertem oder inkorporiertem) kulturellen Kapital

> Die Qualitit der Neutralisierung von Zwingen lisst sich unmittelbar bereits auf den Aspekt der
Kompensation von Verdnderungszumutungen iibertragen, worauf spéter eingegangen wird.



zukommt, sichern sie einen Gewinn an Distinktion [...]« (ebd., S. 359). Ange-
sprochen ist hier vorrangig das inkorporierte Kapital, das einen »Verinnerli-
chungsprozess« voraussetzt, der Zeit kostet, »die vom Investor personlich inves-
tiert werden« muss. [...] Das Delegationsprinzip ist hier ausgeschlossen.« Als
»feste[r] Bestandteil der »Person< zum Habitus geworden«, zeigt sich so »Bil-
dung«: die »Akkumulation von Kultur in inkorporiertem Zustand« (Bour-
dieul983a, S. 187).

Einfacher konnte das objektivierte Kulturkapital zu erlangen sein, sofern die
okonomischen Mittel vorhanden sind. Doch verweist auch dieses Kapital letztlich
auf das vorgenannte: »Ubertragbar ist allerdings nur das juristische Eigentum.
Dagegen ist dasjenige Merkmal, das die eigentlich[e] Aneignung erst ermdglicht,
nicht [...] iibertragbar: ndmlich die Verfiigung iiber kulturelle Féhigkeiten, die den
GenuB3 eines Gemadldes [...] erst ermdglichen; diese kulturellen Fahigkeiten sind
nichts anders als inkorporiertes Kulturkapital [...]« (ebd. S. 189).

Den Distinktionscharakter von Kulturausiibung sieht Bourdieu Ende der
1970er Jahre durch Befragungsdaten bestitigt und behauptet, dass »die Unter-
schiede, die sich aus unterschiedlicher sozialer Herkunft« ergeben, »niemals kla-
rer hervortreten [diirften] als im Zusammenhang mit der Ausiibung einer bilden-
den Kunst oder dem Spielen eines Instruments« (1982, S. 134Fn). Er nennt statis-
tische Korrelationen zwischen der sozialen Herkunft und dem Spielen eines Mu-
sikinstruments unter der Beriicksichtigung eines identischen Bildungsabschlusses
und erginzt: »[...] auch was Bildende Kunst angeht [...] ist bei gleicher Bildungs-
stufe dennoch ein hoherer Prozentsatz von Mitgliedern der herrschenden Klasse
zu verzeichnen« (ebd.). (Es soll hier argumentativ als einerlei gelten, ob Kunst
rezipiert oder/und selbst praktisch ,ausgeiibt’ wird.)

Im Zusammenhang von Abgrenzung geht es schlielich um die Selbstversiche-
rung, die durch die Kunst geleistet werden soll: »Die Bourgeoisie erwartet von der
Kunst [...] eine Bestitigung ihrer SelbstgewiBheit [...]« (ebd., S. 459).° Zusam-
mengefasst betont Bourdieu also den identitétsstiftenden distinktiven Charakter
von Kunstausiibung und Kunstrezeption im Sinne einer dem jeweiligen »Klassen-
habitus« entsprechenden Abgrenzung von Lebensstilen, die einen »systematischen
Charakter« (ebd., S. 175) haben.

3 Liibbes philosophischer Ansatz
3.1 Darstellung und Abgleich mit Bourdieu

Wihrend Bourdieus soziokultureller Ansatz in Bezug auf die lebensstil-, damit
auch milieustabilisierende Funktion von Kultur etabliert ist’, muss das spezifisch
Philosophische und aus dieser Perspektive Lebensstil- und vor allem Lebens-
weltstabilisiernde in Liibbes Thesen erst aufgefunden bzw. gepriift werden. Zent-
ral erscheint fiir Liibbe folgende Funktionsbestimmung von Philosophie: Philoso-

% Der primir klassen- beziehungsweise schichtenbezogene Ansatz Bourdieus verlangt in seiner
vertikalen Ausrichtung insbesondere in Bezug auf Deutschland ergidnzende Betrachtungsweisen.
Zwar geht auch Schulze von einer »Segmentierung der Gesellschaft in Ahnlichkeitsgruppen« (S.
174) aus. Statt einer hierarchischen »Beziehungsvorgabe« betont er jedoch eher die »Beziehungs-
wahl« (S. 176 ff.) verschiedener horizontaler oder nicht-hierarchischer sozialer Milieus. Der Dis-
tinktionsqualitdt von Kunst tut jedoch auch dieser verdnderte Blickwinkel keinen Abbruch.

" Mogliche Kritik, wie fehlender prognostischer Wert einer Querschnittstudie, starke Fokussierung
von hierarchischer Schicht bzw. Klasse und in der Folge geringe Differenzierung der Erschei-
nungsformen sozialer Unterschiede, kann fiir den vorrangig philosophischen Fokus dieses Aufsat-
zes keine Rolle spielen.



phie vertritt »Schemata unserer Wirklichkeitsorientierung. [...] Ihre Funktion ist
es, die kategorialen Voraussetzungen intakt und leistungsfahig zu halten, die es
uns erst erlauben, uns relevant zu orientieren« (Liibbe 1974, S. 1046). Entspre-
chend sind Philosophen »professionelle Konfusionsspezialisten, Fachleute fiir
Orientierungskrisenmanagement« (ebd., S. 1047).

Liibbe verortet die Funktion von Philosophie hier nicht nur esoterisch, sondern
exoterisch, insofern »sie zumindest einen Teil ihrer Probleme, fiir die sie dann ein
exoterisches Interesse findet, nicht erfunden, vielmehr als die offenkundigen oder
latenten Probleme ihres Publikums gefunden und aufgenommen hat [...]« (Liibbe
1980, S. 18). Liibbe prazisiert begrifflich: »Exoterisch ist [...] in Relation zur eso-
terischen Fachphilosophie diejenige Philosophie, die jeweils als zumeist sogar ex-
plizit gemachte Orientierung letzter Instanz auf Sorten von Praxis bezogen ist
[...]J« (ebd., S. 20).

Diese Funktionalisierung der Philosophie kommt m.E. der Intention mancher,
phénomenologisch-lebensweltlich orientierten soziologischen Theorien nahe, al-
lerdings ohne deren Instrumentarium in Anspruch zu nehmen®. Dies mag zum ei-
nen mit einer Schutzsuche im Sinne von (auch materiell bedeutsamen) Niitzlich-
keitserwédgungen zu tun haben, die pauschal »die Soziologie« als »emanzipierte
yEinzelwissenschaft«« (Liibbe 1980, S. 24) und damit als privilegierte Geisteswis-
senschaft bedient’; dies belegt jedoch auch eine Vergleichbarkeit von Liibbes
Thesen mit jenen Bourdieus, wobei fiir Bourdieu eher das Deskriptive von Per-
formanz in einem bestimmten Milieu, letztlich in einem Schicht- bzw. Klassenzu-
sammenhang, im Vordergrund steht, wéihrend Liibbe eben in philosophisch-
exoterischer Hinsicht eine Krisenhilfe im Auge hat.

Um welche Krise aber geht es? Als Herausforderung stellt sich Liibbe die »ge-
genwirtige historisch-gesellschaftliche Situation«, die auf der Makroebene ge-
pragt ist von der »zunehmende[n] Beschleunigung im Tempo gesamtgesellschaft-
licher Verdnderungen«. Die Verdnderungen werden von Liibbe als »Fortschritt
von Exponentialkurvengestalt« (ebd., S. 1048) charakterisiert. Diese Herausforde-
rung kann in Beziehung zur Kunst gesetzt werden: Den » Wandlungszwingen« der
»dynamischen modernen Zivilisation«, damit der »Folgelast stattfindenden Fort-
schritts« soll Kunst »statt als engagierte Kunst, kompensatorisch um so mehr als
kulturelles Medium der Entlastung und der Versetzung in Lebenszusammenhén-
ge« begegnen, »in denen wir Wandlungszumutungen nicht unterliegen« (Liibbe
1994, S. 101f.'°; hier betont Liibbe nun komplementir zur o.g. Makroebene die
Meso- und Mikroebene). Flankiert wird diese Qualitdt von Kunst durch ihren Weg
ins Museum: »Durch die progressive Musealisierung kompensieren wir die belas-
tenden Erfahrungen eines @nderungstempobedingten kulturellen Vertrautheits-
schwundes« (Liibbe 1989, S. 29).

Diese These griindet auf der Annahme einer »Asthetisierung unseres Verhilt-
nisses zur Kunst« als einem von drei »modernitétsspezifischen« Vorgédngen »kul-
tureller Ausdifferenzierung und Spezialisierung« (1994, S. 99). Die » Autonomie«
der Kunst lieBe sich begriinden durch »die Indifferenz ihrer &dsthetischen Schét-
zung im Verhéltnis zu unseren lebensmifBigen Verbundenheiten oder auch Unver-

¥ Dies, insofern Soziologie u.a. »systematisch Informationen iiber die soziale Wirklichkeit zu be-
schaffen und nach den Regeln der rational-logischen Argumentation damit umzugehen« hat (vgl.
Gukenbiehl 2002, S.16).

® Zur defensiven Haltung Liibbes hinsichtlich einer Aufwertung der Geisteswissenschaften vgl. un-
ten.

' Liibbe bezieht sich dabei auf Odo Marquard, dessen differenzierte und geistesgeschichtlich her-
geleitete Darstellung des Aspekts etwa im Kolloquiumsbeitrag Kunst als Kompensation ihres En-
des niedergelegt ist.



bundenheiten mit [privaten und 6ffentlichen] Zwecken« (ebd.). Als eine mogliche
Zweckbezogenheit wird von Liibbe zuvor von »Filligkeiten symbolischer Repré-
sentation« gesprochen, »die nur mit Mitteln der Kunst sich erfiillen lassen und die
gleichwohl nicht Reprédsentationen sind, in bezug auf die die Kunst uneinge-
schrankt souveridn wire«, z.B. als »Funktion, Symbolmedium gruppenspezifischer
Identifikationen und erzdhlender Wiedererkennung zu sein« (ebd.), womit implizit
der Distinktionscharakter von Kunst im Sinne Bourdieus aufgerufen wird (zur
symbolischen Form bei Bourdieu vgl. 1983b).

An letztgenannten Aspekt schlieBt sich logisch der zweite Ausdifferenzie-
rungsvorgang an, die »Verwissenschaftlichung unseres Verhiltnisses zur Kunst,
die sich »exemplarisch in der fortschreitenden Akademisierung und Professionali-
sierung der Kunstvermittlung« zeigt. In diesem Zusammenhang muss auch der
Kunstrezipient {iber eingeiibte spezifische Fahigkeiten (und die Bereitschaft, sich
die Kunst explizit vermitteln zu lassen) verfiigen, insbesondere wenn Avantgarde-
Kunst (um die es Liibbe im gewéhlten Zusammenhang ja vorrangig geht) »im Re-
gelfall gerade nicht durch reflexionslose Spontaneitit und sinnliche Evidenzen
gekennzeichnet« (1994, S. 103) ist, sondern durch den Zusammenhang »esoteri-
scher und elitdrer kultureller Anspruchsniveaus« (ebd., S. 104) wirkt. »Allein
schon die schlichte Phanomenologie eines differenzierten Werkes moderner Kunst
verlangt heute Beschreibungsleistungen, zu der einzig kunstgeschichtlich erfahre-
ne esoterische Kennerschaft befahigt« (S. 103).

Hieraus folgt die Ungleichheit an Teilhabe, obwohl die Chancen dazu in der
modernen Gesellschaft zugenommen haben: Es gilt, »dal mit der Gleichheit der
Partizipationschancen die Ungleichheit der Partizipationsniveaus, statt abzuneh-
men, zunimmt. [...] Die Chancen, produktiv oder rezeptiv am kiinstlerischen Le-
benszusammenhang teilzunehmen, sind gréfer als je zuvor.« Die Ungleichheit der
Partizipationsniveaus leitet sich aber gerade aus der verbesserten Chancengleich-
heit ab, denn »entsprechend hoch ist der Grad erreichter Differenzierung in den
produktiven und rezeptiven kiinstlerischen Betétigungen« (S. 104). Hier zeigt sich
eine deutliche Parallele zu Bourdieu, der, wie oben dargestellt, ungleich verteilte
Kompetenzen voraussetzt, um sich distinktiv »exklusiv« Kulturgiiter anzueignen,
bzw. um konkret »den Genuf} eines Gemaildes« erst moglich zu machen.

Zudem lisst sich der Distinktionsaspekt als ins Intraindividuelle zur Funktion
der Abwehr von Identititsdiffusion im Sinne des Einhaltens und Verteidigens von
Gruppennormen nach innen bei gleichzeitig aggressiver Abgrenzung nach auflen
begreifen. Hier liegt wiederum eine Parallele zu Bourdieu vor, nach dem Kunst
bzw. ein bestimmter Aspekt von Kultur Teil eines Lebensstils im Sinne eines ko-
hérenten Komplexes von Haltungen, Einstellungen und Umgangsformen wird, die
eine symbolisch-soziale Form der Selbstdarstellung und der Erwartung ihrer be-
stiatigenden Widerspiegelung durch andere ergeben. Es wird damit zu einem Mit-
tel der Selbstexpression in einem mit anderen geteilten kulturellen Umfeld. Zu-
gleich erfiillt sie eben distinguierend eine Abgrenzungsfunktion gegeniiber allen
anderen.

Hintergrund der gefdhrdeten Identitét ist fiir Liibbe die geschwundene Orientie-
rungsleistung des common sense — im metaphorisch verstandenen »schlichten
Sinne« dessen, »was als Antwort auf die Frage erteilt wird, wer einer sei, wie be-
schéftigt, wohin unterwegs und was er zu welchen Zwecken mit sich fiihre. [...]
Die Beantwortung dieser Frage wird mit anwachsender Inkonstanz der Verhéltnis-
se schwieriger« (Liibbe 1974, S. 1048f.). Diesen Teilaspekt zusammenfassend gilt
die Behauptung: »ldentitdtskrisen sind Folgen von Orientierungskrisen als Dauer-
zustand [...]« (ebd., S. 1049). An anderer Stelle wird deutlich, inwiefern fiir Liib-



be die Krise und die »Schwichung der Urteilskompetenz des Common sense«
(hier allerdings mit Wertlegung auf dessen politische Relevanz) durch »Erfah-
rungsverluste« (1989, S. 116) ausgelost werden. Die verminderte »soziale Reich-
weite unserer Primdrerfahrungen« (ebd., S. 108) steht im Zusammenhang mit
wstrukturellen Haupteigenschaften unserer zivilisatorischen Evolution, ndmlich
Komplexititszuwachs, also funktionale Differenzierung einerseits und evolutioné-
re Beschleunigung andererseits«; sie sind die »Folge der Informationsakkumulati-
on, durch die sich die zivilisatorische Evolution in letzter Instanz kennzeichnen
1aBt« (ebd., S. 107).

Im Zusammenhang dieser Minderung und folgender »kulturelle[r] und morali-
sche[r] Orientierungskrisen« wird die Philosophie zur »Lebensweltanalyse« (ebd.,
S. 118), die vor dem Hintergrund einer Dichotomisierung in Zivilisation, Wissen-
sproduktion, letztlich Wissenschaft (und damit Fortschritt) auf der einen Seite und
in »Erfahrung< auf der anderen Seite ndtig wird (vgl. ebd., S. 105, 118): So »wirkt
die Wissenschaftspraxis auf unsere Lebenswelten zuriick, differenziert sie und
macht die soziale Verteilung von Erfahrung und Wissen wie nie zuvor ungleich«
(ebd., S. 118).

Im Sinne der dargestellten Verteilungsungleichheit betont Liibbe die »morali-
sche Selbstbestimmungsfahigkeit« als gefdhrdet: »Die moralischen Kompetenzen
der Individuen und damit die Niveaus ihrer sozialen, politischen und kulturellen
Betdtigungen und Partizipationen driften immer weiter auseinander. Und das wie-
derum bedeutet: Nicht die vor Jahrzehnten einmal so genannte Massengesellschaft
wird uns kiinftig zu schaffen machen, vielmehr das Problem, wie wir auf die
selbstbestimmungsabhéngig zunehmende Ungleichheit erreichter Partizipations-
und Betdtigungsniveaus zu reagieren haben werden« (Liibbe 1998, S. [1]).

Die Ungleichheit dieser differenzierten Teilhabe lédsst sich wiederum auf den
Distinktionscharakter beziehen. Insofern Liibbe hier im Unterschied zu Bourdieu
aber den existentiell krisenhaften und 16sungsbediirftigen Charakter betont (die
Frage moralischer Selbstbestimmung muss wohl, im Unterschied zu Lebensstil-
differenzen im Zeichen geschmacklicher Vorlieben, als existentiell gelten), besti-
tigt sich Liibbes geschilderter philosophischer Zugang: Die Einsetzung des Philo-
sophen als »Konfusionsspezialist« und Fachmann »fiir Orientierungskrisenma-
nagement«.

Fiir die »soziale Stellung der Philosophie« prézisiert der Autor die Herausfor-
derung fiir seine Disziplin: »Stdndiger Anpassung an verdnderte Lagen bedarf
auch das Ensemble der ideologischen und moralischen Stabilisatoren unserer kul-
turellen Identitdt«, was wiederum u.a. von der »professionellen Philosophie«
(1974, S. 1047) geleistet wird. Krisenhaft sind zudem die »sozialpolitisch preka-
ren Einkommensumverteilungen der privilegierenden Akademisierung einer rapi-
de anwachsenden Biirgerminderheit«, sowie die zunehmende »Unfahigkeit, uns in
eine durch Primdrerfahrung unterstiitze Beziehung zum Ganzen hochkomplexer
Gesellschaften zu setzen« (S. 1048).

Geht es nun bei der Lebensstilstabilisierung in der Tat um die Frage einer Be-
stiatigung von Identitét (sowohl der Ich-Identitdt, der sozialen Identitdt und damit
zusammenhdngend der kulturellen Identitét), so ist hier ein weiterer Hinweis auf
die inhaltliche Beziehbarkeit von Liibbes Thesen auf jene Bourdieus gegeben.

In der Lebensstilstabilisierung liegt ein Beharrungscharakter, etwas Konservie-
rendes bzw. Konservatives, das im Sinne der Bourdieu’schen Kapitalsorten ein
biirgerliches Distinktionsverhalten einschlieft, das sich weit ins 19. Jahrhundert
hineinverfolgen ldsst (vgl. Kammertons 2000). Zugleich ldsst sich dieses Behar-
rungsstreben im Kontext o.g. Kompensation beschleunigter Verdnderungsprozes-

9



se und als Folge zunehmend differenzierter — und nach Liibbe erfahrungsreduzier-
ter — Lebenswelten verstehen. Liibbe selbst ist sich dieses Umstands bewusst,
wenn er von der zwangsldufig »konservative[n] Praokkupation durch das Erfah-
rungsproblem« im Sinne einer »Kultur der Trauer im Verhéltnis zu schitzenswer-
ten Unwiederbringlichkeiten« (1989, S. 106f.) spricht'".

Liibbes Thesen seien hier nochmals kurz zusammengefasst:

— Philosophie hat in ihrer exoterischen Auspragung eine Orientierungsfunktion
angesichts von Orientierungskrisen und soll letztlich die kulturelle Identitét be-
wahren helfen.

— Die wesentliche Orientierungskrise besteht im ausgehenden 20. Jahrhundert
in durch »den Fortschritt« auferlegten Wandlungszwingen.

— Die Orientierungsfunktion des common sense wird durch diese Krise aufge-
weicht, was die Gefahr von Identititskrisen birgt.

— Krisenhaft finden sich verminderte Primirerfahrungen und verminderte mo-
ralische Selbstbestimmungsfahigkeit.

— Diese Folgelasten des Fortschritts konnen durch die Kunst kompensiert wer-
den, insofern tempordre Nischen ohne Wandlungszumutung entstehen.

— Kunst ist zudem ein Symbolmedium von Gruppenidentifikation (> direkte
Beziehbarkeit auf Bourdieus Lebensstiltheorie).

— Kunst nimmt als Avantgarde-Kunst ein elitdres Anspruchsniveau an und er-
fordert so eine partizipationsungleichheitstiftende und -festschreibende Kenner-
schaft (> dito).

— Die Perspektive kulturellen Verlusts bzw. von dessen Kompensation muss
eine zwangsldufig konservative sein.

3.2 Versuch einer Kritik

Liibbes Thesen zum Kompensationscharakter von Kunst sind in einem iiberge-
ordneten Zusammenhang zu wiirdigen, der durch das Verhéltnis der Geisteswis-
serllzschaften zu anderen, scheinbar ,niitzlicheren’ Wissenschaften gekennzeichnet
st~

Den Uberlegungen Liibbes haftet diesbeziiglich etwas Defensives an, insofern
er glaubt, die Philosophie angesichts von Niitzlichkeitserwigungen, die andere
Disziplinen entlasten und als materiell forderwiirdig erscheinen lassen, »rechtfer-

tigen« zu miissen bzw. seine eigene Disziplin als niitzlich glaubhaft machen zu

" Progressiv lieBen sich die — dann nicht mehr als Nebenfolgen bedauerten — Lebensweltverénde-
rungen nur auffassen, wenn diese statt dessen »als Folgen anhaltender Fortschrittsverzégerung zu
interpretieren« waren (Liibbe, 1989, S. 107).

"2 Der Konflikt um die Niitzlichkeit oder Uberlebensfihigkeit von Geisteswissenschaften hat nach
wie vor nicht an 6ffentlicher Aktualitét verloren, wie eine beliebig herausgegriffene aktuelle Pres-
semeldung belegen soll: »Es ist kaum zu leugnen, dass sich die Geisteswissenschaften in einer
Krise befinden. Einerseits sehen sie sich mit einem Legitimitétsproblem konfrontiert, und anderer-
seits, vielleicht damit zusammenhdngend, fallt ihre Finanzierung immer diirftiger aus. Wie keine
anderen Disziplinen sind jene der Geistes- und Kulturwissenschaften auf 6ffentliche Gelder ange-
wiesen, die in Zeiten klammer staatlicher Budgets immer spérlicher flieBen. Wie sehr an ihnen ge-
spart werden kann, sicht man in GroBbritannien, wo die radikale Kiirzung der Ausgaben fiir die
Universititen die Geisteswissenschaften bisweilen in eine Existenzkrise gefiihrt hat. In den USA
wiederum gibt es teilweise dramatisch sinkende Studierendenzahlen in diesen Fachern. Ein geis-
teswissenschaftliches Studium gilt wohl als Luxus, mit dem man den téglichen Lebensunterhalt
nur schwer bestreiten kann.« (Die Presse vom 02.08.2013, http://diepresse.com/home/meinung/
gastkommentar/1437700/print.do, Stand: Nov. 2013).

10



sollen (vgl. Liibbe 1980, S. 36) — vor allem als quasi Zulieferdisziplin mit der Be-
stallung als »methodische Disziplin der Reflexion« auch in Diskursen anderer
Wissenschaften und im Rahmen der »Konjunktur der sogenannten Bindestrich-
Philosophien« (ebd., S. 25)"°.

Liibbe sieht u.a. durch die Soziologie seine Disziplin vordergriindig ihres Ge-
genstands beraubt: »Die Welt ist an die emanzipierten »Einzelwissenschaften«< ge-
geben, und die akademisch-institutionelle Verselbstandigung der Psychologie und
Soziologie seit dem Ausgang des vorigen Jahrhunderts wéren jiingste und fiir die
Philosophie besonders folgenreiche wissenschaftsgeschichtliche Beispiele dieses
Prozesses« (ebd., S. 24). (M.E. schwingt in der Formulierung des ,Gegebenseins’,
implizit des ,Weggegebenseins’, eine gewisse Melancholie iiber verlorene Grofe
der Philosophie mit, die das Defensive ins Emotionale verstérkt.)

Der zugewiesene Kompensationscharakter kann vor diesem Hintergrund als
unzuldssige Vereinnahmung der Geisteswissenschaften aufgefasst werden, wenn
man Herbert Schnidelbach folgt: »Modernisierungsermdglichung durch Kompen-
sation von Modernisierungsschiden — das kann nicht alles sein [...]« (1992, S.
411, Hervorhebung im Original). Der Autor legt Wert darauf, dass es keine Alter-
native »Kompensation oder Fortschritt« (ebd., S. 409) gibt. Dem Kompensations-
gedanken haftet etwas Affirmatives an, wenn »wissenschaftlich-technische Mo-
dernisierung« als schicksalhaft und unabwendbar gewertet wird (vgl. ebd., S.
400). Zudem widerspriache die Indienstnahme der Geisteswissenschaften fiir die
Kompensation der Modernisierungsschidden der Freiheit der Wissenschaft, inso-
fern sie als durch die Kompensation letztlich »modernisierungsermoglichend«
funktionalisiert wiirde (vgl. S. 403).

Wenn Schnidelbach in diesem Zusammenhang Jiirgen Habermas bemiiht, nach
dem »der Kulturkonservatismus unserer Tage wesentlich gekennzeichnet« sei
»durch die »Verbindung der affirmativen Einstellung zur gesellschaftlichen Mo-
derne mit einer gleichzeitigen Abwertung der kulturellen Moderne«« (S. 400),
ergibt sich die Diagnose, dass auch die Kunst als weiterer Ausschnitt jener »Kul-
tur¢, die von Technik, Wirtschaft etc. geschieden ist, nichts wesentlich Erneuern-
des, gar Revolutionierendes beitragen konnen miisste. In diesem Sinne schlief3t
Schnédelbach logisch, dass Kultur ja nur kompensierend wirken konne, wenn sie
selbst keinen »Innovationsdruck« ausiibt, damit also konservativ zu sein hat (vgl.
S. 406).

Dies ldsst sich mittelbar in Liibbes Perspektive bestdtigen: Zwar unterliegt die
Avantgarde-Kunst der »Selbstverpflichtung der Kiinstler, als Neuerer titig zu
sein, die Gegenwart endlich von der Vergangenheit zu befreien« (1994, S. 95),
was im Sinne Schnéddelbachs doch als »Innovationsdruck« einzustufen sein miiss-
te. Doch miindet dieses sich selbst iiberbietende Neuerertum flugs — und vom
Kiinstler geplant — im Museum (vgl. ebd.), womit es bereits als bloe Erinnerung
an die gewesene Neuererrolle der Vergangenheit anheimgegeben ist. Wirklich
Neues, gar Provozierendes kann als solches dann kaum wirken, da es — gewisser-
malen im Wortsinne — domestiziert, eben ins Museum gesteckt wird. In Liibbes
Sicht ist dies jedoch keine ,Abschiebung’ oder gar »Entmiindigung« der Kunst,
sondern ihre unvermeidbare und letztlich wiinschenswerte Bestandssicherung

"> Mit Bezugnahme auf Wilhelm Dilthey fillt nach Liibbe zudem dem »Historismus im Verhiltnis
der Philosophie zu ihrer eigenen Vergangenheit« eine kompensatorische Funktion zu: Die »positi-
ven Wissenschaften« konnten in ihrem »Universalismus« nicht auf individuelle Fragen im Umfeld
der Themen Leben und Tod antworten, wohingegen »das historische Bewusstsein [...] kompensa-
torisch die liberlieferten Antworten auf solche Fragen gegenwirtig« hielte, »nachdem sie, weil
nicht universalisierbar, einen Ort in den Wissenschaften nicht mehr haben.« (1977, S. 307).

11



durch das Museum als »eine der wichtigsten institutionellen Garantien autonomer
Kunst« (vgl. ebd., S. 96f.).

Es kann hier nicht darum gehen, zwischen der Position Liibbes und Marquards
(an dem sich die Kritik vorrangig entziindet) und jener Schnidelbachs zu ent-
scheiden. Dies umso weniger, als Schniddelbach den Kompensationsgedanken
durchaus fiir plausibel, wenn auch wegen seiner »tendenziosen Vereinfachung«
und der fehlenden begrifflichen Trennung zwischen >KULTUR<« und >Kultur«
(s.o.l)4 fiir nicht ausreichend hélt (vgl. S. 404ff., 407f.; Hervorhebung im Origi-
nal) ™.

Ein kritischer Blickwinkel sei aber insofern eingenommen, als die Wirksamkeit
von Kunst, allgemein von >Kultur«, m.E. bereits logisch nicht zur » Autonomie«
fithren kann, wenn sie vorrangig als Kompensation bezweckend eingestuft wird.
Auch die oben zitierte Behauptung der Kunst als autonom durch »die Indifferenz
ithrer dsthetischen Schitzung im Verhiltnis zu unseren lebensméfigen Verbun-
denheiten oder auch Unverbundenheiten mit Zwecken« erscheint so logisch prob-
lematisch.

Es bestitigt sich schlieBlich der oben erwihnte Eindruck des Defensiven bei
Liibbe (dem Schnéddelbach ,offensiv’ mit der Bejahung einer — darin letztlich wohl
autonomen — Wirksamkeit von »Kultur< begegnet, die gar die gerade umgekehrte
»Kompensation mit Mitteln technisch-wissenschaftlicher Modernisierung« erfor-
derlich machen kann, vgl. S. 406f.). In einer Extremperspektive miisste sich bei
Liibbe die Daseinsberechtigung von »Kultur< von ihren Kompensationsleistungen
ableiten, was letztlich eine schwache Fiirsprecherposition sein diirfte.

Das Misstrauen gegen die innovativen Mdglichkeiten der Kunst steht zweifel-
los einerseits in der Tradition vielfdltiger und unterschiedlich gelagerter Ankiindi-
gungen und Diagnosen des ,Endes’ der Kunst, vor allem seit Hegel (vgl. kom-
mentierend auch Marquard S. 162f.). Auffillig erscheint mir aber die Parallelitit
einer impliziten Rechtfertigung von Kunst iiber den Umstand ihrer Kompensati-
ons-Niitzlichkeit mit Liibbes oben dargestelltem Bemiihen, die Philosophie als
niitzlich fiir andere (sie sonst in ihrem Bestand eventuell gefahrdende) Disziplinen
zu verteidigen.

Es sei in diesem Zusammenhang die vorsichtige (und kaum wirkungsvoll zu
begriindende) psychologische Spekulation erlaubt, dass die defensiv-
apologetische Haltung zur Kunst bei Liibbe (und ggf. bei anderen ideendhnlichen
Autoren) zumindest anteilig derselben Haltung gegeniiber der bedrohten Philoso-
phie entspringen konnte. So gesehen lidge im von Schnddelbach als unterkomplex
kritisierten Kompensationsgedanken nicht nur eine Form ,rechtshegelianischen’
Konservatismus (vgl. Schniddelbach, S. 400) vor, sondern es lieBe sich ein innerer
Prozess annehmen, der ein substantielles Bedrohungsempfinden in der eigenen
Daseinsberechtigung als Philosoph (im Zuge einer Projektion?) auf ein allge-
meingesellschaftliches Bedrohungsempfinden angesichts eines unaufhaltsamen
und implizit unsteuerbaren, daher situativ lediglich kompensierbaren Fortschritts
iibertriige. Es ist in diesem Zusammenhang nur eine Fuflnote, dass Marquard den

'* Zudem vermag Liibbe den Kompensationsgedanken iiber die bloBe Fortschrittsermoglichung
hinaus zu groferer Komplexitit zu fithren, wenn er die je individuelle Identitit — zwangsldufig ei-
ne Identitdt »ohne Universalisierbarkeit unseres Andersseins« und auf der Basis einer »Herkunfts-
geschichte« — mit dem »Vernunftsuniversalismus der Aufklarung« in eine Abhdngigkeit bringt:
Die je eigene Identitét als »Resultat unserer Herkunftsgeschichten, iiber deren Vergegenwértigung
wir uns verstehen, aber nicht rechtfertigen konnen, ist vor dem Hintergrund eines »Imperativs«
der »historischen Vernunft« zu denken, der als »Historismus« dem Vernunftsuniversalismus (mit
Riickgriff auf Dilthey) nicht alternativ, sondern »komplementir, das heisst [!] wechselseitig kom-
pensatorisch« (1977, S. 308f.) gegeniibersteht.

12



Kompensationsbegriff, wenn auch nur in Form einer einmaligen Erwdhnung, u.a.
»dem Umkreis der Psychoanalyse« (S. 160) zuordnet.

4 Fazit und Ausblick

Es war zu zeigen, dass Liibbes Argumentation Beziige zu Bourdieus Thesen auf-
weist und bereits deswegen implizit einen lebensstilstabilisierenden Charakter von
Kunst nahelegt. Indes verweist sein philosophischer Fokus mit der Funktionalisie-
rung zur Identititskrisenbewiltigung insbesondere auf die Stabilisierung der be-
drohten Lebenswelt bzw. Lebenswelten. Kunst soll hier helfen, Zumutungen ab-
zuwehren, und personliche Stabilitit angesichts umfassender lebensweltlicher
Verdnderungen im Zeichen von Fortschritt gewéhren.

Beiden, dem Soziologen wie dem Philosophen, ist gemein, dass die Kunst die
Qualitdt von Identitdtsverteidigung angesichts duflerer Bedrohungen hat — sei es
durch den sozial nicht gleichgestellten Mitmenschen, sei es durch den pauschal als
iiberfordernd verstandenen Fortschritt. Wenn Bourdieu von oben beschriebenen,
identitéitssichernden Kapitalsorten spricht, so befindet er sich begrifflich in der
Nihe zu Erikson, der die Identitétsstabilitidt von der Akkumulation eines »inneren
Kapitals« (S. 107) abhéngig macht, das leicht als Zusammenfassung der Bour-
dieu’schen Kapitalsorten zu verstehen ist.

Auch wenn Liibbe keine Reflexion iiber fortgeschrittene Konzeptionen von
Identitét anstellt, ist doch offensichtlich, dass er iiber die klassisch zu nennende,
auf Basis »regelhaft-linearer Entwicklungsverldufe« (Keupp 2009, S. 55) entstan-
dene Identitdtskonzeption von Erikson hinausgeht, zu seiner Zeit hinausgehen
muss: Die »gesellschaftliche Kontinuitdt und Berechenbarkeit, in die sich die sub-
jektive Selbstfindung verldsslich einbinden kann« (ebd.), vermisst Liibbe zur Zeit
seiner Veroffentlichungen, wenn er das beschleunigte und unauthaltbare Entwick-
lungstempo als desorientierend ausmacht.

Man kann dieser » Wandlungszumutung« (s.o.) begegnen, indem man sein Le-
ben als immer wieder wandelbar oder sogar der Wandlung verpflichtet begreift.
Es ginge dann um die »Abfolge von Projekten, wahrscheinlich sogar um die
gleichzeitige Verfolgung unterschiedlicher und teilweise widerspriichlicher Pro-
jekte liber die ganze Lebensspanne hinweg« (Keupp 2009, S. 56). Es entstiinde so
ein Leben permanenter »ldentititsarbeit«, metaphorisch gesprochen gar eine
»Patchworkidentitit« (ebd., S. 58).

Liibbe scheint aber diese — sehr heutige und seitens des Individuums eigenpro-
duktive — Begegnung mit den Wandlungsherausforderungen seit dem letzten Drit-
tel des 20. Jahrhunderts zum Zeitpunkt seiner Verdffentlichungen nicht zu Gebote
gestanden zu haben (was historisch verstindlich ist)."” Seine Antwort ist also das
Beharrungsstreben in der eigentlich bereits verlorenen stabilen Lebenswelt durch
das Mittel der Kompensation und auf der Basis eines common sense (der mit dem
Anspruch eines verldsslichen Klassifikationsschemas jedoch nicht mehr ausrei-
chend stabiler Bezugspunkt sein kann).

Man konnte hier ein Fluchtverhalten diagnostizieren, kime damit aber in einen
unangemessen normativen Fokus (gleichzeitig stiinden ,kleine Fluchten’ einer
sonst ausgeprigten Flexibilitdt gegeniiber Wandlungserfordernissen durchaus

" Er erkennt lediglich an (s. Fn 14), dass Identititen im Sinne einer historistischen Sicht unter-
schiedlich (geworden) sein miissen und fordert vor diesem Hintergrund die »wechselseitige Aner-
kennung« (1977, 308) in der jeweiligen Identitt.

13



nicht im Wege — an anderer Stelle lie3e sich kunstbezogen eine Erweiterung von
der yKompensation< zum moderneren Konzept der >Resilienz« einfiigen'®).

Fiir die Erhirtung meiner Thesen geht es zudem nicht um die Frage, wie wiin-
schenswert die lebensstil- und lebensweltstabilisierende Wirksamkeit von Kunst
ist, sondern lediglich um die Beweisfiihrung, dass sie in dieser Weise als wirksam
beschrieben werden kann.

Zusammenfassend bleibt festzustellen:

Bourdieu betont vorrangig den distinktiven Charakter von Kunstausiibung und
Kunstrezeption im Sinne einer habitusgeprdgten Klassen- bzw. moderner: Milieu-
abgrenzung, die Liibbe implizit {iber seine Diagnose elitirer Kennerschaft bzw.
der zwangsldufig elitdr ausgelegten Avantgarde und im Sinne der Funktion von
Kunst als »Symbolmedium von Gruppenidentifikation« (s.0.) teilt.

Liibbe verficht iiber den weitergefiihrten Kompensationsgedanken der Ritter-
Schule die Stabilisierung einer einheitlichen Lebenswelt (bzw. von nicht dispara-
ten Lebenswelten), die auf dem Wege der Kunstrezeption Kollateralschdden der
technischen, letztlich gesamtgesellschaftlichen Modernisierung verkraften und so
stabil bleiben kdnnen soll.

Ahnlich sind sich Bourdieu und Liibbe also argumentativ hinsichtlich der Be-
tonung einer lebensstil-, damit klassen- respektive milieustabilisierenden Funktion
von Kunst (bei Bourdieu explizit, bei Liibbe implizit).

Unterschiede zeichnen sich jedoch hinsichtlich der Perspektiven ab: Wéhrend
Bourdieu auf der Mesoebene sozialer Milieus bzw. der Schicht und auf der beitra-
genden Mikroebene individueller Verhaltensweisen einen deskriptiven Fokus
wihlt, bezieht Liibbe sich vor dem Hintergrund einer bedrohlichen Makroebene
gesellschaftlicher Bedingungen (unabwendbare Fortschrittszumutungen) vorran-
gig auf die lebensweltliche Mikroebene des Individuums in seiner erschiitterten
Befindlichkeit. Die Rolle von Kunst bzw. von »Kultur< wird hier nicht deskriptiv,
sondern normativ eingefiihrt: Liibbe weist ihr die lebensweltschiitzende Funktion
der Kompensation zu.

Die Eingangsthesen wéren demnach wie folgt zu prizisieren:

1) Kunst ldsst sich unter einem soziokulturellen (Bourdieu) Blickwinkel als
funktional lebensstil- bzw. milieustabilisierend darstellen, wihrend sie unter ei-
nem spezifisch philosophischen Blickwinkel (Liibbe) als lebensweltstabilisierend
wirksam ist.

2) Liibbes Thesen dhneln den Annahmen Bourdieus, insofern Liibbe die dis-
tinktive Funktion von Kunst implizit als lebensstilstabilisierend teilt; er unter-
scheidet sich aber von Bourdieus vorrangiger Betonung eines Lebensstilkonzepts
in der Betonung individueller Lebensweltlichkeit.

Abschlieend sei ein Ausblick auf mogliche weiterfithrende Untersuchungsas-
pekte der Bedeutung von Kunst als lebensweltlich stiitzende Kompensation gege-
ben:

Es bote sich eine Untersuchung an, inwieweit Liibbes Thesen auch auf die
kompensatorische Wirkung von Musik beziehbar sind bzw. in verwandtem — oder
aber widerspriichlichen — Sinne bereits gedacht wurden. Ausgangspunkt konnte,
in allerdings pejorativer Perspektive, die klassisch zu nennende Horertypologisie-

'® Mit dem aus den Naturwissenschaften entlehnten Begriff »Resilienz< wird in den Humanwissen-
schaften die Fahigkeit bezeichnet, »starke seelische Belastungen, ungewdéhnliche Entwicklungsri-
siken, auch erlebte Traumata, yunbeschadeter« zu bewdltigen als zu erwarten stiinde« (Zander, S.
9, Kursivierung im Original). Fiir einen Uberblick iiber die Resilienzforderung vgl.: M. Zander
(Hrsg.): Handbuch Resilienzforderung, Wiesbaden 2011.

14



rung Theodor W. Adornos von 1961/62 sein, der zufolge man dem »emotionalen
Horer« auch die »tired businessmen zurechnen« kann, »die in einem Bereich, der
fiir ihr Leben konsequenzlos bleibt, Kompensation fiir das suchen, was sie sonst
sich versagen miissen« ( S. 186f.; Hervorhebung CK).

Als weiteres und aktuelles Untersuchungsinteresse lige schlieBlich die Uber-
fiihrung des Kompensationsgedankens in den oben erwdhnten Gedanken einer
Resilienzqualitdt von Kunst im umfassenden Sinne (einschlieflich Musik und
Darstellende Kunst) nahe. Kunst erscheint dann als produktive Ressource, die per-
sonliche, auch krisenhafte Entwicklungen unterstiitzen kann, anstatt nur eine Ni-
sche zu er6ffnen, Wandlungszumutungen ,auszuhalten’.

Literatur

Th. W. Adorno (1997): Dissonanzen. Einleitung in die Musiksoziologie (Ge-
sammelte Schriften 14, hrsg. v. R. Tiedemann), Frankfurt/M.

A. Amann (2000): Alltagssoziologie: Ein Forschungsprogramm im Wandel,
in: R. Miinch/Cl. JauBB/C. Stark (Hrsg.): Soziologie 2000, Soziologische Revue,
Sonderheft 5, Miinchen, S. 17-35

P. Bourdieu (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur-
teilskraft, Frankfurt/M. (Original: Paris 1979)

— (1983a): Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: R.
Kreckel (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten (Soziale Welt, Sonderband 2), Gottingen,
S. 183-198

— (1983b): Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/M., 2. Aufl.
(Orig. Paris 1970)

E.H. Erikson (1966): Identitit und Lebenszyklus, Frankfurt/M.
R. GeiBler (2011): Die Sozialstruktur Deutschlands. Zur gesellschaftlichen
Entwicklung mit einer Bilanz zur Vereinigung, Wiesbaden, 6. Aufl.

H.L. Gukenbiehl (2002): Soziologie als Wissenschaft. Warum Begriffe lernen?
In: H. Korte/B. Schéfers: Einfiihrung in die Hauptbegriffe der Soziologie, 6. Aufl.,
Opladen, S.11-24

M. Henningsen (Hrsg.) (1970): Vom Nationalstaat zum Empire, Miinchen 1970
(darin iibersetztes Zitat von: Th. Reid: Essays on the Intellectual Powers of Man
(1785), in: Philosophical Works in 2 Bdn., Bd. 1. Edinburgh, '1872, S. 422)

St. Hradil (2001): Soziale Ungleichheit in Deutschland, Wiesbaden, 8. Aufl.,
Nachdruck 2005

— (2006): Die Sozialstruktur Deutschlands im internationalen Vergleich, Wies-
baden, 2. Aufl.

M. Hummel/M. Berger (1988): Die volkswirtschaftliche Bedeutung von Kunst
und Kultur, Gutachten im Auftrag des Bundesministers des Innern (Schriftenreihe
des ifo Instituts fiir Wirtschaftsforschung 122), Berlin u. Miinchen

Chr. Kammertdns (2000): Chronique Scandaleuse. Henri Herz — ein Enfant
terrible in der franzosischen Musikkritik des 19. Jahrhunderts (Folkwang Texte
15), Essen

— (2013): Das Klavier. Instrument und Musik (Beck’sche Reihe 2752), Miin-
chen

H. Keupp (2009): Identititskonstruktionen in der spdtmodernen Gesellschaft —
Riskante Chancen bei prekdiren Ressourcen, in: H. Theunert (Hrsg.): Jugend —

15



Medien — Identitdt. Identitdtsarbeit Jugendlicher mit und in Medien, Miinchen, S.
53-77
H. Liibbe (1974): Hochschulpolitik, Gegenaufkldrung und die Stellung der Phi-

losophie, in: M. Fischer u.a.: Dimensionen des Rechts. Geddchtnisschrift fiir René
Marcic, Berlin, S. 1045-1058

— (1977): Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik
der Historie, Basel und Stuttgart

— (1980): Philosophie nach der Aufkldirung. Von der Notwendigkeit pragmati-
scher Vernunft, Diisseldorf u. Wien

— (1989): Die Aufdringlichkeit der Geschichte. Herausforderungen der Moder-
ne vom Historismus bis zum Nationalsozialismus, Graz, Wien u. Koln

— (1994): Im Zug der Zeit. Verkiirzter Aufenthalt in der Gegenwart, Berlin u.a.,
2. Aufl.

— (1998): Verfall oder Wandel? Modernitdit und Moral, in: Via Regia - Bldtter
fiir internationale kulturelle Kommunikation, herausgegeben vom Européischen

Kultur- und Informationszentrum in Thiiringen, Heft 56/57 1998: http://www.via-
regia.org/bibliothek/pdf/heft5657/luebbe verfall.pdf (Stand: Nov. 2013)

O. Marquard (1981): Kunst als Kompensation ihres Endes (mit Diskussions-
protokoll), in: W. Oelmiiller (Hrsg.): Asthetische Erfahrung, Bd. 1, Paderborn
u.a., S. 159-168 (—199)

H.-P. Miiller/M. Weihrich (1991): Lebensweise und Lebensstil. Zur Soziologie
moderner Lebensfiihrung, in: H.-R. Vetter (Hrsg.): Muster moderner Lebensfiih-
rung, Miinchen, zit. nach: Y. Schroth, Dominante Kriterien der Sozialstruktur.
Zur Aktualitit der Schichtungstheorie von Theodor Geiger (Studien zur empiri-
schen Sozialforschung 1), Miinster, S. 41

A. Regenbogen/U. Meyer (Hrsgg.) (1998): Worterbuch der philosophischen
Begriffe, begriindet von Fr. Kirchner u. C. Michaélis, fortgesetzt v. J. Hoffmeister,
Hamburg

H. Schnédelbach (1992): Kritik der Kompensation, in: Ders.: Zur Rehabilitie-
rung des animal rationale. Vortrdge und Abhandlungen 2, Frankfurt/M., S. 399—
411 (Originalaufsatz 1988)

G. Schulze (2000): Die Erlebnis-Gesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart,
Frankfurt/M. u. New York, 8. Aufl.

M. Weber (1980): Wirtschaft und Gesellschaft, Grundrif3 der verstehenden So-
ziologie, besorgt von J. Winckelmann, 5., revidierte Auflage, Studienausgabe, Tii-
bingen

M. Zander (Hrsg.) (2011): Handbuch Resilienzforderung, Wiesbaden

Der Autor

Christoph Kammertons, Dr. phil., ist Musikwissenschaftler, Erziehungswissen-
schaftler und Musikpéddagoge. Er arbeitet als Lehrer fiir Musik und Erziehungs-
wissenschaft sowie als Autor, Dramaturg und Korrepetitor. Zuletzt erschien: Das
Klavier (Wissen in der Beck'schen Reihe), Miinchen: C.H. Beck 2013
(http://kammertoens.info).

Stand 03/2014

16



